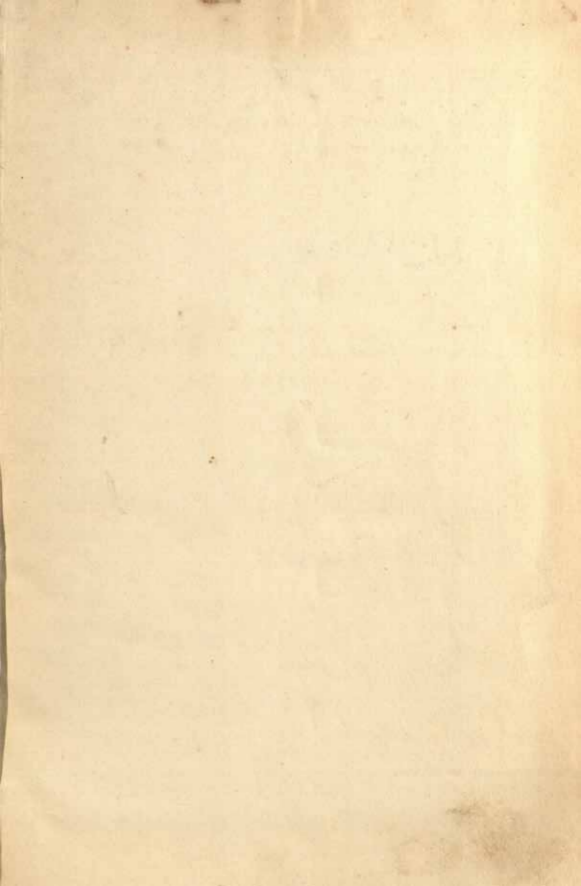
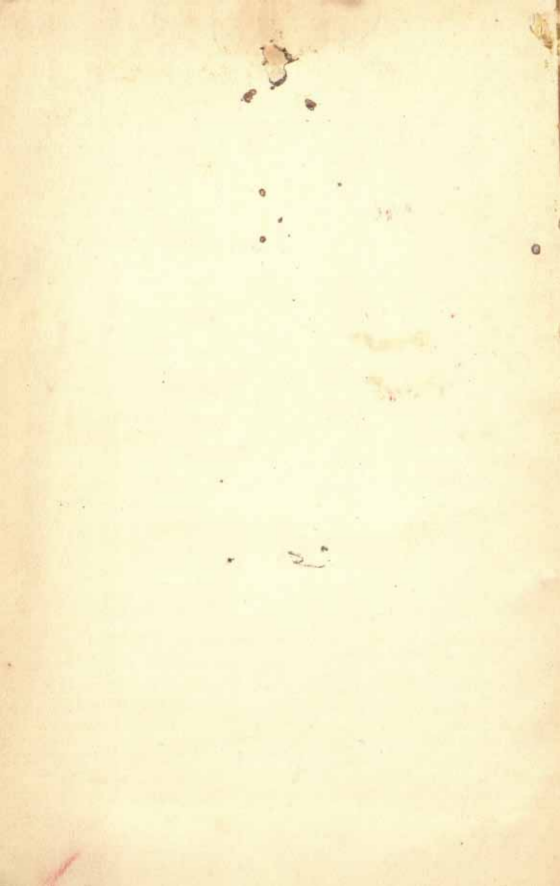
#### GOVERNMENT OF INDIA

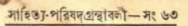
# CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

CALL No. 181,43/ Tak AGG. No. 19844

D.G.A. 79. GIPN—S4—2D. G. Arch. N. D./57,—25-9-58—1,00,000.







रंगोडम्ब Gantamagutra

19844

Vateryay বাৎস্যায়ন ভাষ্য

(বিস্তৃত অমুবাদ, বিবৃতি, টিপ্লনী প্রভৃতি সহিত)

**→ (080)** 



# PART NES PART V

মহামহোপাধ্যায় পণ্ডিত শ্রীযুক্ত ফণিভূষণ তর্কবাগীশ

কর্ত্তক অনুদিত, ব্যাখ্যাত ও সম্পাদিত

D34 45 /33

ে এ কলিকাতা, ২৪৩০১ অপার সার্কুলার রোড

18 43 বলীয়-সাহিত্যাপরিমদ, মন্দির

Tax Vanding Salis 1285

ত্রীরামকমল সিংহ কর্ত্তক

প্রকাশিত

Library Regs No.

১৩৩৬/বন্ধান্দ

মুল্য-পরিবদের সদক্ত-পক্ষে ২১, শাখা-পরিবদের সদক্ত-পক্ষে ২। , সাধারণ পক্ষে ২। ।

কলিকাতা। ২নং বেথুন বো, ভারত মিহির যত্র শ্রীসর্বেশ্বর ভট্টাচার্য্য দ্বারা মুজিত।

### निद्वमन ।

এইবার 'ন্যায়দর্শনে'র শেষ গঙ্ সমাপ্ত হইন। ১০২০ বঙ্গান্দে এই কার্য্য আরম্ভ করিয়াই আমি বে মহা চিস্তামাগরে নিপতিত হইয়াছিলাম, এত দিন পরে তাহার পরপারে পৌছিলাম। দেই অপার মহানাগরের অতি ছলজ্বা বহু বহু বিচিত্র তরঙ্গের ক্লেপন মানাহে নিতান্ত মবনন হইয়া এবং তাহার মধ্যে অনেক সময়ে শারীরিক, মানসিক ও পারিবারিক নানা ছরবস্থার প্রবণ ঝটিকার বিঘ্রিত এবং কোন কোন সময়ে মৃতপ্রায় হইয়াও বাঁহার করুলাময় কোমল হস্তের প্রেরণার আমি জীবন লইয়া ইহার পরপারে পৌছিয়াছি, তাঁহাকে আজ কি বলিয়া প্রণাম করিব, তাহা জানি না। অন্ধ আমি, তাঁহাকে দেখিতে পাই নাই। বনহান আমি, তাঁহাকে কথনও ধরিতেও পারি নাই। তাঁহার স্করণ বর্ণনে আমি একেবারেই অক্ষম। তাই জ্ঞানস্বরে বলিতেছি,—

#### যাদৃশত্বং মহাদেব ভাদৃশায় নমো নমঃ।

ফরিদপুর জেলার অন্তর্গত কোঁড়ক্নীপ্রামনিবাসী সর্বাশান্ত্রপারদর্শী মহানৈরায়িক ৺লানকীনাথ তর্কয়ন্ত্র বেলান্তবাগীশ মহাশরের নিকটে 'প্রায়দর্শন' অধায়ন করিয়া যে দমন্ত উপদেশ প্রাপ্ত
হইয়াছিলাম, তাঁহার দেই দমন্ত উপদেশ এবং তাঁহার মেহমর ঝানীর্বাদ মাত্র দম্বন করিয়া আমি
এই অসাধা কার্য্যে প্রবৃত্ত হই। তিনি অনেক দিন পূর্ব্বে প্রপত ইইয়াছেন। আজ আমি আমার
দেই পিতার ক্রায়্য প্রতিপালক এবং প্রথম হইতেই ক্রায়শান্ত্রের অধ্যাপক পর্মারাধ্য পর্মাপ্রয়্য
প্রগত প্রী গুরুদ্দেবের প্রীচরণ পূনঃ পূনঃ প্রয়ণ করিয়া, তাঁহার উদ্দেশে পূনঃ পুনঃ প্রশাম করিতেছি।
দান আমি, অযোগ্য আমি, তাঁহার যথাযোগ্য শ্বতি রক্ষা করিতে অসমর্থ।

পরে যে সমস্ত মহামনা ব্যক্তির নানারপ সাহায়ে এই গ্রন্থ সম্পাদিত ও প্রকাশিত হইরাছে, তাঁহালিগকেও আজ আমি কৃতজ্ঞহ্বরে পুনঃ পুনঃ স্থরণ করিতেছি এবং অবশ্র কর্ত্তব্যবাবে যথাসম্ভব এখানে তাঁহালিগেরও নামানির উল্লেখ করিতেছি।

২০১১ বলান্দের বৈশাধ মাদে পাবনা 'দর্শন টোলে' অধ্যাপক নিযুক্ত হইরা আমার পাবনার অবস্থানকালে পাবনার তদানীন্তন সরকারী উকিল, পাবনা 'দর্শন টোলে'র সম্পাদক ও সংরক্ষক "পারত্রী" প্রভৃতি বিবিধ প্রস্থ-প্রণেতা রায় বাহাত্বর প্রীযুক্ত প্রদর্মনারায়ণ শর্মচৌধুরী মহোদ্র প্রথমে আমাকে এই কার্য্যে উৎসাহিত করেন। তিনি নিজে শাস্ত্রক্ষ এবং দেশে শাস্ত্রাধ্যাপক ব্রাহ্মণ পণ্ডিতগণের রক্ষা ও শাস্ত্রচর্চার সাহান্য করিতে সতত অভাবতঃই দৃঢ়প্রতিজ্ঞ। পূর্কো তাঁহার সহিত আমার কিছুমাত্র পরিচর ও কোনরূপ সম্বন্ধ না থাকিলেও তিনি তাঁহার অভাবতণেই পাবনার আমাকে রক্ষা করিবার জন্ম এবং আমার প্রতিষ্ঠার জন্ম কত যে পরিশ্রম ও আর্থতাাগ করিয়াছেন, অর্থারা, পৃস্তকাদির দারা এবং আমার বহু ছাত্র রক্ষার দারা এবং আরও কত প্রকারে যে, আমার শাস্ত্রচর্চার কিরূপ স্থাবা করিয়াছেন, তাহা নথাবার বর্ণন করিবার কোন ভাবাই আমার নাই। তবে আমি এক কথার মুক্তকণ্ঠে সভাই বলিতেছি বে, দেই প্রসন্নারামণের

প্রদানদৃষ্টি ব্যতীত আমার ভার নিঃবহার অবোগ্য ব্যক্তির কিঞ্ছিং শাস্ত্রচর্চার কোন আশাই ছিল না। তিনিই আমার এই কার্য্যের মূল সহার ।

কিন্তু সুত্রতি সহার পাইবাও এবং উৎসাহিত ও অত্তর্ক হইবাও নিজের অবোগ্যতাবশতঃ আমার পক্ষে এই কার্যা অসাধা বুঝিরা এবং এই গ্রন্থের বহু বার-সাধা মুর্বাও অসম্ভব মনে করিয়া আমি প্রথমে এই কার্য্যার ন্ত সাহদই পাই নাই। পরে পাবনা কলেজের তদানী ন্তন সংস্কৃতাবাপক আমার ছাত্র খ্রীনান শরচ্চন্দ্র বোধাল এম এ, বি এল, কাব্যতীর্থ, সরস্বতী, বিদ্যাভূষণ প্রতাহ আসিরা আমাকে পুনঃ পুনঃ অনুরোধ করিয়া বলেন বে, 'আপনি কিছু লিখিরা দিলেই আমি তাহা क्ट्रेंबा क्लिकालाव यारेबा जीपूक रोदबल्यन थ मंड द्वाराखदब्र अप थ, वि अन, मरशम्बद निक्टि উহা দিব। তিনি পরম বিলোৎনাহী, বিশিষ্ট বোলা দার্শনিক, আগ্রাই তিনি উত্তার সম্পাদিত "ব্ৰহ্মবিদ্যা" পত্ৰিকায় সাদৰে উহা প্ৰকাশ করিবেন। এবং কালে পুস্তকাকারে সম্পূর্ণ গ্রন্থ প্রকাশের একটা বাবস্থাও তিনিই অবশ্য করিবেন। ফলে তাহাই হইরাছিল। প্রীমান্ শরচ্চদ্রের অবমা আগ্রহ ও অনুরোবে আমি প্রথমে অতিকটে কিছু লিখিয়া ভাঁহার নিকটে নিয়াছিলাম। ক্রমে কয়েক মান "ব্ৰহ্মবিদ্যা" প্ৰিকায় প্ৰব্যাকাৰে কিয়দংশ প্ৰকাশিত হুইলে বন্ধীয়-সাহিত্য-প্ৰিয়দেৱ ওদানীস্তন ক্রবোগ্য সম্পাদক, পরম বিলোৎগাহী, টাকার জ্বমানার, অনামখ্যাত রার বতীজনাথ চৌধুবা, ত্রীকণ্ঠ, এম এ, বি এল মহোদয় উহা পাঠ করিয়া বঞ্জীয়-সাহিত্য-পরিষৎ হইতে এই এন্থ প্রকাশের অভিপ্রায় প্রকাশ করেন। পরে আমার পত্র পাইরাই তিনি সাগ্রহে বস্বার-সাহিত্য-পরিষদের কার্য্য-নির্নাহক-সমিতিতে এই গ্রন্থ প্রকাশের প্রভাব করিলে খনামগ্যাত প্রীযুক্ত বাবুঁ হীরেক্তনাথ দত্ত মধ্যেদর সাগ্রহে ঐ প্রস্তাবের বিশেষরূপ সমর্থন করেন। ভাগার ফলে বঞ্চায়-সাহিত্য-পরিবং হইতে এই প্রস্থ প্রকাশ স্থিরীক্ত হয়। উক্ত মহোদয়গুয়ের আন্তরিক আগ্রহ, বিশেষতঃ রায় বতীক্রনাথের অদমা চেট্রাই বঙ্গাল-সাহিত্য-পরিবৎ হইতে এই গ্রন্থ প্রকাশের মূল। রাল বতীক্রনাথ ভবৈকুঠে शिवाह्न। विशन् शेरवक्तनाथ यह भवोरव स्नोधकोवी रहन।

বন্ধীয়-সাহিত্য-পরিষৎ হইতে এই গ্রন্থ প্রকাশ স্থিয়ীকৃত হইগেই রায় যতীক্রনাথ আমাকে প্রথম থণ্ডের সম্পূর্ণ পাণ্ডুলিপি সত্তর পাঠাইবার জন্ম পাবনার পত্র গেখেন। স্কুতরাং তথন আমি বাধা হইয়া বহু কঠে ক্রাক্ত লিখিয়া প্রথম থণ্ডের সম্পূর্ণ পাণ্ডুলিপি পাঠাই। তাই প্রথম থণ্ডে অনেক স্থলে ভাষার আধিকা এবং কোন কোন স্থলে পুনক্তিও ঘটিয়াছে। কিন্তু রায় যতীক্রনাথ ভাষাতে কোন আপত্তিই করেন নাই। পরস্ক তিনি আমাকে বিস্তৃত ভাষায় লিখিবার জ্যুই অনেক্ষার পত্র দিয়াছেন। সংক্ষেপে লিখিলে এই অতি ছর্ক্ষোধ বিষয় কথনই স্কুবোধ হইতে পারে না, ইহাও পুনঃ পুনঃ বলিয়াছেন।

রার বহীজনাথ তাঁহার বহু দিনের আকাজন্মনারে, শিক্ষিত সমাজ বাহাতে স্তারদর্শন ও বাৎজারনভাষা বুঝিতে পারেন, বঙ্গভাষার বেরূপ বাগ্যার ছারা উহা স্থ্রোধ হয়, এই উদ্দেশ্যে আমাকে সরল ভাবে বে সমস্ত পত্র দিরাছিলেন এবং আমি কলিকাতার আসিলে সাহিত্য-পরিষদ্যন্দিরে সাক্ষাৎকারে আমাকে পুনঃ পুনঃ বে সমস্ত কথা বলিয়ছিলেন, তাহা সমস্তই এখন আমার মনে হইতেছে। তিনি ত বৈজ্প গণনের কিছু দিন পুর্প্ত আমাকে দাগ্রহে আনক দিন বলিয়ছিলেন, 'ভারদর্শনের পঞ্চন আধার ভাল করিবা লিখিতে হইবে, উহা আতি ছর্কোধ। আমি বছ চেটা করিবাও উহা ভাল ব্রিতে পারি নাই। আপনি বে কিরপে উহার বাাঝা করিবেন, কিরপে বালালা ভাষার উহা ব্যক্ত করিবা ব্যা ইয়া দিবেন, তাহা দেখিবার জন্ম এবং উহা ব্রিবার জন্ম আমি উৎক্তিত আছি। ভারদর্শনের পঞ্চম অধ্যায় না ব্রিলে ভারশার ব্যা হয় না। সংক্ষেপের কোন অনুবোধ নাই। আপনি বিস্তৃত ভাষার বেরপেই হউক, উহা ব্রাইবা দিবেন। আপনি এখন হইতেই তাহার চিন্তা কর্মন।'

কিন্ত বিশর না হইলে ত আমরা যাহা চিন্তনীয়, তাহার বিশেষ চিন্তা করি না। তাই রায় ষতীক্রনাথের পুন: পুন: ঐ সমস্ত কথা শুনিয়াও তথন দে বিষয়ে বিশেষ চিন্তা করি নাই। পরে সময়ের
অলতাবশতঃ পঞ্চম অধ্যারের ব্যাখ্যা কিছু সংক্রেপে ফ্রন্ত লিখিত হইয়ছে। তথাপি পঞ্চম অধ্যারে
পৌতমোক্ত "জাতি" ও "নিগ্রহস্থানে"র তব্ ব্যাইতে এবং দে বিষরে পূর্বাচার্যাগণের বিভিন্ন মত ও
বৌদ্ধ মতের আলোচনা করিতে আমি যথাশক্তি যথামতি চেন্তা করিয়ছি। কিন্ত তাহা সকল হইবে
কি না, জানি না। ছার্ভাগ্যবশতঃ দে বিষয়ে রায় যতীক্রনাথের মন্তব্য আর শুনিতে পাইলাম না।

এই প্রকের সম্পাদন কার্ব্যে যে সমন্ত গ্রন্থ আবশ্যক হইরান্তে, তাহার অনেক গ্রন্থই আমার নাই। স্কতরাং বছ কই স্বীকারপূর্ব্যক নানা সময়ে নানা স্থানে যাইয়া গ্রন্থ করিয়া অধ্যয়ন করিতে হইয়াছে। এখানে রুভজ্ঞতার সহিত প্রকাশ্য এই যে, কানী প্রবর্গনেন্ট করেছের বর্ত্তমান অধ্যক্ষ সর্ব্যান্তরনী মহাম্মা প্রীযুক্ত গোপীনাথ শর্মা-কবিরাজ এম এ মহোদয় এবং বোলপুর বিশ্বভারতীর অধ্যক্ষ, নানাবিনাবিশারদ স্থাপিতিত প্রীয়ুক্ত বিধুশেধর শাস্ত্রী মহোদয় এবং শাস্তিপুর-নিবাসী স্থাপিক ভাগবতব্যাধ্যাতা আমার ছাত্র স্থাপিত প্রীমান্ রাধাবিনোদ গোস্থামী এবং আরও অনেক সনাশয় ব্যক্তি প্রশাদির দ্বারা আমার বছ সাহায়্য করিয়াছেন। বিশেষতঃ প্রথমোক্ত মহাম্মা প্রীযুক্ত গোপীনাথ শর্মাকবিরাজ এম এ মহোদয় এই পুন্তক সম্পাদনের জন্ত আমার অর্থ সাহায়্যও কর্ত্তব্য বুঝিয়া স্বতঃপ্রবন্ধ হইয়া ইউ পি গবর্গমেণ্ট হইতে কএক বৎসরের জন্ত মাসিক পঞ্চাশ টাকা সাহায়্য লাভের ব্যবস্থা করিয়া দিয়া, আমার অভিন্তিত আশাতীত উপকার করিয়াছেন। যদিও তিনি এ জন্ত কিছুমাত্র প্রশংসা চাহেন না, তরাপি অবশ্বকর্ত্তরবাধে এবং আত্মত্রির জন্ত এই প্রসক্ষে আমি এথানে তাহার ঐ মহামহন্তের বোষণা করিতেছি।

নানা স্থানে অনেক গ্রন্থ পাইলেও অনেক স্থলে বথাদনরে আবশ্রক গ্রন্থ না পাওয়ায় বথাসানে অনেক কথা লিখিতে পারি নাই। তবে কোন কোন স্থলে পরে আবার দেই প্রদক্ষে দে বিষয়ে বথান্দিত্ব আলোচনা করিয়াছি। কোন কোন স্থলে পরে আবার পূর্বালিখিত বিষয়ের তাৎপর্য্য বর্ণন এবং সংশোধনও করিয়াছি; পাঠকগণ স্ফাপিত্র দেখিয়াও দে বিষয় লক্ষ্য করিবেন এবং "টিয়ানী"র মধ্যে বেখানে যে বিষয়ে জন্তব্য বলিয়া উল্লেখ করিয়াছি, তাহাও সর্ব্বত্র অবশ্র দেখিবেন। অনেক স্থলেই বাহলাভয়ে অনেক বিষয়ে পূর্বাচার্য্যয়ণের কথা দম্পূর্ণরূপে প্রকাশ করিতে পারি নাই। কিন্তু যে যে গ্রন্থে দেই সমস্ত বিয়য়ের ব্যাখ্যা ও বিচার পাইয়াছি, তাহার বথাদন্তব উল্লেখ করিয়াছি।

বাঁহারা অনুসন্ধিৎস্থ পাঠক, তাঁহারা দেই সমন্ত গ্রন্থ পাঠ করিগে তাঁহানিগের অনুসন্ধানের অনেক স্থবিধা হইবে এবং পরিশ্রমের লাখব হইবে, ইহাই আমার ঐরূপ উল্লেখের উদ্দেশ্য ।

আমি অনেক সমরেই দুরে থাকার এবং আমার অকমতাবশতঃ এই গ্রন্থের প্রাক্ত, সংশোধন কার্য্যে বিশেষ পরিশ্রম করিতে পারি নাই। তাই অনেক স্থলে অন্তন্ধ ঘটিরাছে এবং শুক্তি পত্রেও সমস্ত স্থলের উল্লেখ করিতে পারি নাই। এই থণ্ডের শেষে শুক্তি শত্রের পরিশিষ্টে কতিপর স্থলের উল্লেখ করিয়ছি। পাঠকরণ শুক্তিপরে অবশ্রুই দৃষ্টপাত করিবেন। এথানে কৃতজ্ঞতার সহিত অবশ্র প্রকাশ এই বে, বল্লীয়-দাহিত্য-পরিষধের প্রশাসার স্থযোগ্য পণ্ডিত কোটালীপাড়ানিবাদী গৌতমকুলোন্ডব শ্রীতারাপ্রদার ভট্টার্য্যে মহাশর বহু পরিশ্রম করিয়া এই গ্রন্থের প্রারম্ভ হইতে শেষ পর্যান্ত প্রক্ সংশোধন করিয়াছেন। বদিও তিনি উহার নিম্ন কর্ত্তবাান্তরোধেই এই কার্য্য করিয়াছেন, তথাপি এই কার্য্যে তাহার অনক্রসাধারণ দক্ষতা ও অতি কঠোর পরিশ্রমের মাহার্যা না পাইলে, আমার হারা এই গ্রন্থ সম্পাদন স্থানন্তব হইত না এবং এই বংসরেও এই গ্রন্থের মুদ্রাক্রণ সমাপ্তা হইত না। তিনি নিজে প্রেন্সে যাইয়াও এই গ্রন্থের শীল্প সমাপ্তির জন্ম চেন্তা করিয়াছেন।

আমার পাবনায় অবস্থানকালে ১০২৪ বন্ধান্ধে আর্থিন মাদে এই প্রন্থের প্রথম থপ্ত প্রকাশিত হয়। পরে আমি ৬ কাশীধামের 'টাকমাণী' সংস্কৃত কলেজে অধ্যাপক নিযুক্ত হইয়া পৌষ মাদে ৬ কাশীধামে গেলে ১০২৮ বন্ধান্ধে এই প্রন্থের বিতীয় থপ্ত ও ১০০২ বন্ধান্ধে তৃতীয় থপ্ত প্রকাশিত হয় এবং চতুর্ব পপ্তের অনেক অংশ মুক্তিত হয়। পরে আমি ১০০০ বন্ধান্ধের প্রাবশ মাদে কলিকাতাক হয়। কালা কারণে মধ্যে মধ্যে অনেক সমরে এই প্রন্থের মুক্তান্ধণ বন্ধ থাকার ইহার সমাপ্তিতে এত বিলম্ব হইয়াছে। কিন্তু রায় মতীক্রনাথ এবং তাহার পরবর্ত্তা হয়োগ্য সম্পাদক প্রীযুক্ত বাবু থগেক্তনাথ চটোপাধার ও প্রীযুক্ত বাবু অমুলাচরণ বিদ্যাত্বণ মহোদয় এবং বর্ত্তথান স্থান্ত্র্যার পাল এই প্রম্নের নামু মধ্যাক্র ক্রা কর্মান্তরণ বিদ্যাত্বণ মহোদয় এবং বর্ত্তথান স্থাক্রমার পাল এই প্রম্নের শীন্ত্র সমাপ্তির ক্রন্ত বাধানিত চেষ্টা করিয়াছেন। আর এই প্রম্নের প্রকাশক সাহিত্য-পরিষদের প্রধান কর্মান্তর্য প্রথমক্ষণ নিংহ মহোদয়ের কথা কত বলিব। তিনি এই প্রম্নের শীন্ত্র সমাপ্তির ক্রন্ত প্রথম হইতেই ক্রান্ত পরিশ্রম করিয়াছেন। আরি কলিকাতার আসিলে তিনি অনেক সম্বে নিজে আমার নিকটে আদিরাও প্রাক্র, লইয়া গিয়াছেন। সরলতা ও নিরতিমানতার প্রতিমৃত্তি স্থবর্ত্বনির্চি শ্রীমান্ রামক্ষনের ভক্তিমর মধুর ব্যবহার এবং শীন্ত এই প্রন্থ সমাপ্তির ক্রন্ত চিন্তা ও দ্বিতিমানতার ভক্তিমর মধুর ব্যবহার এবং শীন্ত এই প্রন্থ সমাপ্তির ক্রন্ত চিন্তা ও দ্বিতী আমি ক্রিবনে কথনও ভূলিতে পারিব না। ইতি

শ্ৰীফণিভূষণ দেবশৰ্মা। কলিকাতা, আধিন। ১৩০৬ বলাৰ।

# সূত্র ও ভাষ্যোক্ত বিষয়ের সূচী

( চতুর্থ অধ্যায়, দ্বিতীয় আহ্নিক )

विवन्न বিষয় পুর্বান্ধ পূর্ভাঙ্গ ভাষো—আত্মা প্রভৃতি সমস্ত প্রমের পদার্থের তৃতীয় স্থাত্ৰ—অব্যবিবিষয়ে অভিমান রাগ-ছেয়াদি দোষের নিমিত, এই সিকাস্ত প্রত্যেকের তত্ত্তান মৃক্তির কারণ বলা যার না, যে কোন প্রমেয়ের তত্তানও ভাষ্যে-সবন্ধবিবিষয়ে অভিমানের ব্যাপার মুক্তির কারণ বলাবার না, স্কুতরাং প্রমের-জন্ত দৃষ্টান্তরূপে পুরুষের সম্বন্ধে স্ত্রী-সংজ্ঞা ও তত্ত্তান মুক্তির কারণ হইতে পারে না -এই পূর্বপক্ষের সমর্থনপূর্বক ভত্তভরে গ্রীর সম্বন্ধে পুরুষসংজ্ঞারূপ মোহ এবং উক্ত দিদ্ধান্ত কথিত হইয়াছে যে, প্রমেম্বর্গের স্থলে নিমিত্তদংজ্ঞা ও অমুবাজনদংজ্ঞারূপ মোহের ব্যাথা। মুমুকুর পক্ষে ঐ সমস্ত मत्था ता व्यासम विवास मिथा। कान ता मरका वर्ष्ट्रनीय, किन्त अञ्चनरका कोटबन मरमादन निनान, दमहे व्यवस्थन তত্তান তাহার মুক্তির কারণ। অনা-চিন্তনীর। অভ্তসংজ্ঞার ব্যাখ্যা ও উক্ত দিল্পাত্তে যুক্তি প্রকাশ ... ৩৭-৩৮ ত্মাতে আত্মবৃদ্ধিরপ মোহই দিখাজান, উহাকেই অহঙার বলে। ঐ মিথ্যাজ্ঞানের চতুর্ব হুত্রে—মবরবীর অন্তিত্ব সমর্থন করিতে প্রথমে তবিষয়ে সংশয় সমর্থন ... নিবৃত্তির অভ্য শরীরাদি প্রমের পদার্থের তব্জানও আবগুক। যুক্তির বারা উক্ত পঞ্চম স্থ্রে—উক্ত সংশ্রের অন্তুপপত্তি দিদ্ধান্ত প্রতিপাদনপূর্বক প্রথম স্থরের \*\*\* वर्ष गृद्ध-- भूर्त्तभक्तवानीत भए व्यवस्वीत व्यवजात्रमा ... ১—8—€—>8 অনভাবশতঃও তবিষয়ে সংশয়ের অমুপপত্তি अध्य एटब-मंबीतानि इः व भवाख त्य मनिविध প্রমেয় রাগ-ছেষাদি দোষের নিমিন্ত, সপ্তম, অন্তম, নবম ও দশম ক্তের ছারা তাহার তব্জান প্রযুক্ত অহমারের নির্তি অবরবীতে তাহার অবরবসমূহ কোনরূপে কথন বর্ত্তমান থাকিতে পারে না এবং অবরব-বিভীয় হুত্রে—রূপাদি বিষয়সমূহ मिथा। সমূহেও অবরবী কোনরূপে বর্ত্তমান সংকলের বিষয় হইয়া রাগবেষাদি দোব থাকিতে পারে না এবং অবয়বদমূহ হইতে উৎপন্ন করে, এই দিদ্ধান্ত প্রকাশ হারা মুদুকুর রূপাদি বিবরদমূহের তর-পুঞ্জ স্থানেও অবম্ববী বর্ত্তমান থাকিতে পারে না এবং অবয়বসমূহ ও অবয়বীর छान्हे अथम कर्डरा, এই मिह्नादस्त्र ভেৰ ও অভেৰ উভয়ই আছে, ইহাও বলা প্ৰকাশ

পূর্বাক

পগ্লিক

यांत्र मा ; अळ এव अवहवी नाहे, अवहवी व्यनीक, এই পূर्वर्गाक्तत्र ममर्थन 89-60 একাদশ ও খাদশ পত্রে-পূর্বপক্ষবাদীর পূর্ব্বোক্ত যুক্তি খণ্ডন। ভাষ্যে—অবয়ব-সমূহে অবয়বীর বর্তমানত্ব সমর্থনপূর্বাক व्यवग्रदोत्र व्यक्तिय नमर्थन ... १६-६१ ১৩শ হত্ত-পরমাণ্পুঞ্বাদীর মতে অবর্বী না থাকিলেও অন্ত দৃষ্টান্তের বারা পুনর্বার পরমাণুপুঞ্জের প্রত্যক্ষত্ব সমর্থন · · • • • ১৪শ স্ত্রে—প্রমাণ্র অতাক্রিঃত্বশত: পরমাণুপুঞ্জ ইন্দ্রিয়ের বিষয় হইতে পারে না,—এই বৃক্তি দারা পূর্বপ্রোক্ত মতের খণ্ডন। ভাষো—স্ত্রোক্ত যুক্তির বিশন বাাথ্যা এবং পরমাণুপ্রবাদীর অন্ত কথারও থণ্ডনপূর্বাক খুত্রোক্ত যুক্তির সমর্থন ১৫শ হত্তে –পূর্ব্বোক্ত পূর্ব্বপক্ষরাদীর যুক্তি অনুসারে অব্যবীর অভাব সিদ্ধ হইলে ঐ যুক্তির খারা অবয়বেরও অভাব দিছ হওয়ার সর্বভাবই দিল্প হয়, এই আপত্তির প্রকাশ \*\*\* \*\*\* ১৬শ খ্রে-পূর্বোক্ত যুক্তির ঘারা প্রমাণুর অভাব সিদ্ধ না হওয়ায় সর্লাভাব সিদ্ধ হয় ना, এই मिकास श्रकान । ভাষো—यूक्तिव ছারা পরমাণ্র নিরবয়বত্ব সংর্থনপূর্বাক পর্মাপুর স্কুল প্রকাশ · · ৭৭—৭৮ ১৭শ হুত্রে—নিরবরর পর্মাণ্র অন্তিত্ব সমর্থন ১৮শ ও ১৯শ হুত্রে—সর্বাভাববাদীর অভিমত

বুক্তি প্রকাশ করিয়া নিরবয়ব পরমাণু নাই,

\*\*\* \*\*-\*>

এই পূর্বাপক্ষের সমর্থন

বিষয় ২০শ হুত্রে—উক্ত পূর্ব্বপক্ষের খণ্ডন · · ১১ ২১শ হলে—পূর্বপক্ষবাদীর আপত্তি খণ্ডনের জন্ত আকাশের বিভূত্ব সমর্থন ২২শ হত্তে—আকাশের বিভূত্পকে \*\*\* ভাষো-পরমাণু কার্য্য বা জন্ম পদার্থ হইতে পারে না, স্থতরাং পরমাণুতে কার্যাত্ব না থাকার কার্যাত্ত হেতৃর ছারা প্রমাণুর অনিতাত্ব দিক হইতে পারে না এবং পরমাণুর অবয়ব না থাকার উপাদান-কারণের বিভাগপ্রযুক্ত পরমাণুর বিনাশিত্ব-রূপ অনিতাত্বও সম্ভব নহে, এই সিদ্ধান্তের সমর্থন ২০ৰ ও ২৪ৰ স্ত্ৰে-পূৰ্ব্বপক্ষবাদীর অভিমত চরম যুক্তির ছারা পূর্ব্বপক্ষরণে পর্মাণুর সাব্যবন্থ সমর্থন ... ১০০—১০১ ভাষো—প্রথমে শ্বতমভাবে উক্ত পূর্মপকের ২৫শ হত্রে—উক্ত পূর্বপক্ষের খণ্ডন বারা পরমাণুর নিরবরবন্ধ শিদ্ধান্তের সংস্থাপন ১১০ ভাষো-সর্বা ভাববাদী বা বিজ্ঞানমাত্রবাদীর মতান্দারে সমস্ত জ্ঞানের ব্রম্ব সমর্থন-পূর্ত্তক ২৬শ হুত্তের অবতারণা। ২৬শ হুত্রে—বুদ্ধির বারা বিবেচন করিলে কোন পদার্থেরই অরূপের উপলব্ধি হয় না, অতএব বিষয়ের সভা না পাকার সমস্ত জ্ঞানই অসদ্-

বিষয়ক হওয়ায় ভ্ৰম, এই পূর্মপক্ষের

২ 1 শ, ২৮শ, ২৯শ, ও ৩০শ স্থ্রের দারা উক্ত

৩১শ ও ৩২শ. খুত্রে সর্বাভাববাদী ও বিজ্ঞান-

পূর্বাণকের গণ্ডন · · ১২৪—২৮

প্ৰকাশ

মাত্রবাদীর মতাস্থ্যারে স্বপ্নাদি স্থলে বেমন বস্ততঃ বিষয় না থাকিলেও অসং বিষয়ের सम रह, एकत अमान ७ अस्म व्याप रहेरना छारांत सम हत, धरे श्रुर्सभरकत \*\*\* প্রকাশ ৩০শ হত্তে—উক্ত পূর্বাপক্ষের খণ্ডন। ভাষ্যে— বিচারপূর্বক পূর্বাপদ্বাদীর যুক্তির ... ... >0>--0} ৩৪শ হত্তে—পূর্বোক্ত মত-খণ্ডনের জন্ত পরে স্থৃতি ও সংকল্পের বিষয়ের ভার স্বপাদি স্থলীয় বিষয়ও পূর্বাত্মভূত, স্মৃতরাং তাহাও অসং বা অলীক নছে, এই নিজ নিদ্ধান্ত প্রকাশ।—ভাষ্যে বিচারপূর্বক যুক্তির বারা উক্ত দিলান্তের সমর্থন ->08-06

০০শ হত্তে—তত্ত্তান দারা ভ্রম জ্ঞানেরই
নির্ভি হয়, কিন্তু সেই ভ্রম জ্ঞানের
বিষয়ের অগাকত্ব প্রতিপর হয় না, এই
সিদ্ধান্তের সমর্থনপূর্বাক পূর্বাপক্ষবানীর
যুক্তিবিশেষের থণ্ডন। ভাষো—মায়া,
গন্ধর্বনগর ও মরীচিকা ছলেও ভ্রমজ্ঞানের বিষয় অলীক নহে, ঐ সমস্ত
ছলেও তত্ত্তান দারা সেই ভ্রমজ্ঞানের
বিষয়ের অলীকত্ব প্রতিপল হয় না এবং
মায়াদি ছলে ভ্রমজ্ঞানও নিমিন্তবিশেষজ্ঞা, ইত্যাদি সিদ্ধান্তের সমর্থন দারা
সর্বাভাববাদীর মতের অনুপপত্তি সমর্থন।
... ১৪২—৪০

৩৬শ ক্রে—ভ্রমজ্ঞানের অভিত্ব সমর্থন করিয়া, ভদ্বারাও জেয় বিবয়ের সভাসমর্থন

-->60

৩৮শ স্ত্রে—সমাধিবিশেষের অভ্যাদপ্রযুক্ত ভত্তজানের উৎপত্তি কথন · · ১৮২ ৩৯শ ও ৪০শ স্ত্রে—পূর্বপক্ষরণে সমাধি-বিশেষের অসম্ভাব্যতা সমর্থন · · ১৮৪—৮৫

৪১শ ৪২শ হুত্রে—পূর্ব্বোক্ত পূর্ব্বপক্ষ থওনের জন্ত সমাধিবিশেষের সম্ভাব্যতা সমর্থন

৪০শ হত্তে—মৃক্ত প্রবেরও জ্ঞানোৎপত্তির আপত্তি প্রকাশ ··· ১৯০ ৪৪শ ও ৪৫শ হত্তে—উক্ত আপত্তির বণ্ডন

৪৬শ স্ত্ত্রে — মৃক্তিলাভের জন্ত যম ও নিয়ম দারা এবং যোগশান্ত্রোক্ত অধ্যাত্মবিধি ও উপায়ের দারা আত্ম-সংস্থারের কর্ত্তবাতা প্রকাশ · · · · › › › › › › › › › ›

৪৭শ স্থ্রে মুক্তিলাভের জন্ম আরীক্ষিকীরণ আত্মবিদ্যার অধ্যয়ন, ধারণা এবং অন্যাদের কর্ত্তব্যতা এবং দেই আত্মবিদ্যা-বিজ্ঞ ব্যক্তিদিগের দহিত সংবাদের কর্ত্তব্যতা প্রকাশ • • • • ২০৭

৪৮শ হত্রে— অহয়াশ্র শিয়াদির সহিত বাদ-বিচার করিয়া ওস্বনিশ্রের কর্তব্যতা প্রকাশ ··· ১০

৪৯শ ক্রে—পক্ষান্তরে, তর্বজ্ঞানা উপস্থিত হইলে গুরু প্রভৃতির নিকটে উপস্থিত হইরা প্রতিপক্ষ স্থাপন না করিয়াই সংবাদ विषय

的新军 কর্ত্তব্য অর্থাৎ গুরু প্রভৃতির কথা প্রবণ করিয়া, তদ্বারা নিজদর্শনের পরিশোধন কর্ত্তবা, এই চরম সিদ্ধান্ত প্রকাশ · · ২১১ ৫০শ ক্রে—ভত্ত-নিশ্চয়-রক্ষার্থ জন্ন ও বিভণ্ডার কর্ত্তবাতা সমর্থন · · · ৫১শ হাত্র—আত্মবিদার রক্ষার উদ্দেশ্রেই জিগীয়াবশতঃ জল্প ও বিতপ্তার দারা কথন কৰ্ত্তব্য, এই সিদ্ধান্ত প্ৰকাশ · · ২১৭

#### পঞ্চম অধ্যায়

প্রথম স্থাত্র—"সাধর্ম্মাসম" প্রভৃতি চতুর্বিং-প্রতিষেধের শতি নাম-কীর্ত্তনরূপ বিভাগ 553 দ্বিতীয় হুত্রে—"দাধর্ম্মাদম" ও "বৈধর্ম্মাদম" নামক প্রতিষেধছয়ের লক্ষণ ... ২৫৭ ভাষো-উক্ত প্রতিষেধ্বয়ের স্থরোক্ত লক্ষণ-ব্যাখ্যা এবং প্রকারভেদের উদাহরণ প্ৰকাশ · · · 265-266 তৃতীয় হুত্রে—পূর্বাহুত্রোক্ত প্রতিষেদ্ধরের উত্তর। ভাষো—উক্ত উত্তরের তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা 265-290 চতুর্থ হত্তে—"উৎকর্ষম" প্রভৃতি বড় বিধ "প্রতিবেধে"র লক্ষণ। ভাষো- হথাক্রমে ঐ সমস্ত প্রতিষেধের লক্ষণবাাধ্যা ও উদাহরণ প্রকাশ 296-266 পঞ্চম ও বর্ষ হত্তে—পূর্বাহতাক্ত বড়বিধ প্রতিষেধের উত্তর। ভাষ্যে—ঐ উত্তরের তাৎপৰ্য্য ব্যাখ্যা \*\*\* 265-290 সপ্তম স্ত্রে — "প্রাপ্তিসম" ও "অপ্রাপ্তিসম" প্রতিষেধের লক্ষণ। ভাষ্যে—উক্ত লক্ষণের ব্যাখ্যা 496-590

が刻帯 বিষয় অষ্ট্রম সূত্রে—পূর্বাস্থতোক্ত প্রতিষেধনমের উত্তর। ভাষো—ঐ উত্তরের তাৎপর্য। 199-000 ব্যাথ্যা নবম স্ত্রে—"প্রদক্ষম" ও "প্রতিদৃষ্টান্তদম" প্রতিষেধের লক্ষণ। ভাষ্যে—উক্ত লক্ষণ-ছয়ের ব্যাখ্যা ও উদাহরণ প্রকাশ ৩০১-৩০২ দশম ও একানশ হত্তে—বথাক্রমে পূর্বাহতাক্ত "প্রতিষেব" হয়ের উত্তর। ভাষো—ঐ উদ্ভৱের তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা ... ৩০৫-৩০৮ হাদশ ক্রে—"অনুংগতিসম" প্রতিষেধের লক্ষণ। ভাষো—উদাহরণ দারা উক্ত লকণের ব্যাখ্যা অবাদশ প্রে-পূর্বপ্রোক্ত "প্রতিষেধে"র উত্তর। ভাষ্যে—ঐ উত্তরের তাৎপর্যা বাাখা চতুর্দিশ হত্তে—"সংশহদম" প্রতিষেধের লক্ষণ। ভাষো—উদাহরণ ছারা উক্ত লক্ষণের ব্যাখ্যা পঞ্চনশ হত্তে—পূর্কাহত্তোক্ত প্রতিবেধের উত্তর। ভাষো—ঐ উভরের বাখা 036-036 বৌড়শ হুত্রে—"প্রকরণসম" প্রতিষেধের লক্ষণ। ভাষ্যে—উদাহরণ দ্বারা উক্ত লকণের ব্যাথ্যা 050-050 সপ্তদশ হত্তে—পূর্বাহত্তোক্ত প্রতিবেধের উত্তর। ভাষ্যে—ঐ উন্তরের তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা এবং "প্রকরণসম" নামক হেডাভাস ও "প্রকরণসম" প্রতিষেধের উনাহরণ-ভেদ প্রকাশ অষ্টারশ হত্তে—অহেতুদম প্রতিবেধের লক্ষণ। ভাষো—ঐ লকণের ব্যাখ্যা ...

১৯শ ও ২০শ ফুল্লে—"অহেতুসম" প্রতিষেধের ভাষো—ঐ উত্তরের তাৎপর্যা বাখা ... 000-002 ২১শ হুত্রে—"অর্থাপদ্ভিদম" প্রতিবেধের লক্ষণ। ভাষো—উদাহরণ ছারা উক্ত লক্ষণের বাাধা ... ২২শ স্ত্রে—পূর্বাস্ত্রোক্ত প্রতিষেধের উত্তর। ভাষ্যে—ঐ উত্তরের তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা ... ... 008-008 ২০শ সূত্রে "অবিশেষদম" প্রতিষেধের দক্ষণ। ভাষো—ঐ লক্ষণের ব্যাখ্যা ... ৩৩৯ ২৪শ হত্রে—পুর্বহুত্রোক্ত প্রতিষেধের উত্তর। ভাষ্যে—ঐ উত্তরের তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা এবং বিচারপূর্বাক উক্ত প্রতিষেধের খণ্ডন ৩৪১ ২৫শ হত্তে—"উপপত্তিসম" প্রতিবেধের লক্ষণ। ভাষো—ঐ নক্ষণের ব্যাখ্যা ... ৩৪৫ ২৬শ হত্তে পূর্ব্বহত্তোক্ত প্রতিষেধের উত্তর। ভাষ্যে—ঐ উন্তরের ব্যাখ্যা · · · ২৭শ হুৱে "উপলব্ধিসম" প্রতিষ্বেধর লক্ষণ। ভাষ্যে—উক্ত লক্ষণের ব্যাখ্যা · · · ৩৪৯ ২৮শ সূত্রে – পূর্বাস্থ্রোক্ত প্রতিষেধের উত্তর। ভাষো—ঐ উত্তরের তাৎপর্য্য ব্যাথ্যা ৩৫২ ২৯শ স্ত্ৰে—"অমুপলব্দিসম" প্রতিষেধের ংক্ষণ। ভাষো—উক্ত প্রতিষেধের উদা-হরণস্থল প্রদর্শনপূর্বক উক্ত নকণের ব্যাখ্যা \*\*\* ০০শ ও ০১শ হত্রে—পূর্বাহত্তোক্ত প্রতিষেধের উত্তর। ভাষো—ঐ উত্তরের তাৎপর্যা ব্যাপ্যা cc9-062 তংশ হুত্রে—"অনিভাসম" প্রতিষেধের লক্ষণ। ভাষো—উক্ত নক্ষণের ব্যাখ্যা · · · ৩৬৫-৩৬৬

বিষয় পূর্বাঙ্ক ৩৬# ও ৩৪# ফুত্রে—"অনিভাসম" প্রভিষেধের উত্তর। ভাষো—ঐ উত্তরের তাৎপর্য্য বাথ্য \*\*\* 059-090 ৩৫ সূত্রে—"নিছাদম" প্রতিষেধের লক্ষণ। ভাষো—উদাহরণ ছারা উক্ত লক্ষণের বাাথা তঙ্শ স্থাত্র—"নিতাসম" প্রতিষেধের উত্তর। ভাষো—ঐ উত্তরের তাৎপর্যাব্যাখ্যা এবং বিচারপূর্বক উক্ত প্রতিষেধের খণ্ডন ৩৭৫ ৩৭শ স্থাত্র—"কার্য্যসম" প্রভিষেধের লক্ষণ। ভাষ্যে—উদাহরণ দারা উক্ত লক্ষণের বাাথ্যা ... ০৮শ হত্রে—"কার্যাসম" প্রতিষেধের উত্তর। ভাষো—ঐ উত্তরের তাৎপর্য্য বাাখা ৩৯শ হুত্র হইতে পাঁচ হুত্রে—"হট পক্ষী"রপ "কথা ভাদ" প্রদর্শন। ভাষ্যে—উদাহরণ ছারা উক্ত কথাভাসের বিশদ ব্যাখ্যা ও অস্তত্ত্বত স্মর্থন ... ৩৮২-৩২৮

#### দ্বিতীয় আহ্নিক।

প্রথম স্থাত্ত— "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতি বাবিংশতিপ্রকার নিগ্রহন্তানের নামোরেথ ৪০৯
বিতীরস্থাত্ত— "প্রতিজ্ঞাহানি"র নগ্রহহানবে মৃক্তি প্রকাশ 
১০ ৪১৮
তৃতীয় স্থাত্ত— "প্রতিজ্ঞান্তরে"র লক্ষণ । তাবো

—উক্ত লক্ষণের ব্যাথা, উদাহরণ ও
উহার নিগ্রহ্খানবে মুক্তি প্রকাশ

১০ ৪২১-৪২২

| বিষয় পৃষ্ঠান্ব                               | विषय                                      |
|-----------------------------------------------|-------------------------------------------|
| চতুর্থ হত্তে—"প্রতিজ্ঞাবিরোধে"র লকণ।          | ১৫শ হত্তে—তৃতীয় প্রকার "পুনকক্তে"র       |
| ভাষ্যে—উদাহরণ প্রকাশ ৪২১                      | লক্ষণ। ভাষ্যে—উদাহরণ প্রকাশ · · ৪৫৭       |
| পঞ্চম ক্রে—"প্রতিজ্ঞানর্যাদে"র লক্ষণ।         | ১৬শ হত্তে—"অন্ত্ভাবণে"র লক্ষণ ৪৫৯         |
| ভাষ্যে—উনাহরণ প্রকাশ · · · ৪২৮                | ১৭শ হত্তে—"অজ্ঞানে"র লক্ষণ ৪৬২            |
| বর্ত্ত হ্রে—হেত্বন্তরের লক্ষণ। ভাষ্যে—সাংখ্য- | ১৮শ স্ত্ৰে—"অপ্ৰতিভা"র লক্ষণ · · ৪৬০      |
| মতাহুদারে উদাহরণ প্রকাশ · · · ৪০০             | ১৯শ হত্তে—"বিকেপে"র লক্ষণ · · · ৪৬৫       |
| সপ্তম ক্রে—অর্থান্তরের নক্ষণ। ভাষ্যে—         | ২০শ ক্রে—"মতাভুজ্ঞা"র লকণ ৪৬৮             |
| উদাহরণ প্রকাশ ৪৩৫                             | ২১শ হত্রে—"পর্যন্থবোজ্ঞোপেক্ষণে"র লকণ।    |
| অষ্টম হত্তে—"নির্থকে"র নফা। ভাষ্যে—           | ভাষো—উক্ত নিএহখান মধ্যস্থ সভ্য            |
| উদাহরণ প্রকাশ ৪৪০                             | কর্তৃক উদ্ভাবা, এই সিদ্ধান্তের সমর্থন ৪১০ |
| নবম ক্ৰে—"অবিজ্ঞাতাৰ্থের"র লক্ষণ ৪৪০          | २२म ऋख—"निवस्याकास्याक्षत्र गकन ६१२       |
| দশম ক্তে— "অপার্থকে"র লক্ষণ। ভাষ্যে—          | ২০শ হত্তে—"অপনিদ্বাস্তে"র লক্ষণ। ভাষ্যে—  |
| উলাহরণ প্রকাশ ৪৪৬                             | উহার ব্যাথ্যাপূর্বক উদাহরণ প্রকাশ ৪৭৫     |
| ১১শ হতে—"ৰপ্ৰাপ্তকালে"র নক্ষণ ৪৪৯             | ২৪শ হত্রে—প্রথম অধ্যায়ে যথোক্ত "হেড্-    |
| >२ च्रांच—"न्।त्न"त नकन १६১                   | ভাদ"দম্হের নিগ্রহন্তানত কথন ৪৮০           |
| ১০শ হ্রে—"অধিকে"র লক্ষণ · · · ৪৫৩             |                                           |
| ১৪শ ক্রে—"শকপ্নকত" ও "অর্থপুনকতে"র            |                                           |
| লকণ। ভাষ্যে—উদাহরণ প্রকাশ ৪৫৬                 |                                           |

# টিপ্পনী ও পাদটীকায় লিখিত কতিপয় বিষয়ের সূচী

( চতুর্থ অধ্যায়, দ্বিতায় আহ্নিক)

| विश्व                                                                                 | পূর্চান্থ  |
|---------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| চতুর্ব অধ্যারের প্রথম আহ্নিকে অপবর্গ পর্যান্ত প্রমের পদার্থের পরীকা সমাপ্ত            | VIII. SANO |
| ইইয়াছে। প্রমের পরীকা-সমাপ্তির পরেই প্রমেরতত্বজ্ঞানের পরীক্ষা কর্ত্তবা। ঐ তত্ত্ব-     |            |
| জ্ঞানের স্বরূপ কি, উহার বিষয় কি, কিরূপে উহা উৎপন্ন হয়, কিরূপে উহা পরিপালিত          |            |
| হয়, কিরূপে বিবর্দ্ধিত হয়, এই সমস্ত নির্ণয়ই তত্ত-জ্ঞানের পরীক্ষা, তত্ত্বস্তই ছিতীয় |            |
| আহিকের আরম্ভ। ভারদর্শনের প্রথম সূত্রে যে তর্জ্ঞানের উদ্দেশ করিয়া, দিলীয় সূত্রে      | 135        |
| উহার লক্ষণ স্থৃতিত হইয়াছে, দেই প্রমেয়তত্ত্-জ্ঞানেরই পরীক্ষা করা হইয়াছে। প্রথম      |            |
| আহ্নিকে বে ষট্ প্রমেরের পরীকা করা হইরাছে, তাহার সহিত তত্তভানের কার্যাত্তরপ            |            |
| সাম্য থাকার উভর আহিকের বিষয়সাম্যপ্রযুক্ত ঐ বিতীয় আহিক চতুর্থ অধারের                 |            |
| দ্বিতীর অংশরূপে কথিত হইয়াছে। উক্ত বিষরে বর্জমান উপাধ্যারের পুর্ব্বপক্ষ ও উত্তরের     |            |
| ব্যাখ্যা এবং উদয়নাচার্য্যের কথা                                                      | 0-8        |
| আত্মা প্রভৃতি অপবর্গ পর্যান্ত বাদশবিধ প্রমের পদার্থের ভাষাকারোক্ত প্রকার-             | ett. TA    |
| চতুইরের নাম ব্যাখ্যা ও আলোচনা                                                         | V->        |
| ভারদর্শনের প্রথম হুত্রভাবে। ভাষাকারোক্ত হেয়, হান, উপায় ও অধিগস্তবা, এই              | Phr        |
| চারিটা "অর্থপদে"র ব্যাখ্যার বার্ত্তিককার উদ্যোতকর "হান" শব্দের অর্থ বলিয়াছেন—        |            |
| ভবজান। বাচপ্পতি মিশ্র ঐ "ভবজান" শব্দের দারা ব্যাধ্যা করিয়াছেন, ভবজানের               |            |
| সাধন প্রমাণ। উদ্দোতকরের উক্তরণ অভিনব ব্যাখ্যার কারণ এবং তাঁছার উক্তরণ                 |            |
| ব্যাপ্যা ও টাকাকার বাচস্পতি মিশ্রের উক্তির ব্যাথ্যার তাৎপর্য্যপরিশুদ্ধি প্রস্থে উনয়- |            |
| নাচার্য্যের কথা · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                 | >-10       |
| গৌতমের মতে মুমুক্তর নিজের আত্ম-দাক্ষাৎকার মুক্তির দাক্ষাৎ কারণ হইলেও                  |            |
| দ্বরদাক্ষাৎকার ঐ আত্মদাক্ষাৎকারের সম্পাদক হওয়ার দ্বরদাক্ষাৎকারও মুক্তি-              |            |
| লাভে কারণ। উক্ত বিষয়ে প্রমাণ এবং "প্রায়কুস্মাঞ্জলি"র টাকাকার বরনরাজ ও               |            |
| San                                               | 9-20       |
| কোন নৈয়ায়িক সম্প্রদায়ের মতে ঈশ্বরদাকাৎকারই মুক্তির দাকাৎকারণ এবং                   |            |
| তাঁহাদিগের মতে উদয়নাচার্য্যেরও উহাই মত। উক্ত মতের ব্যাখ্যা ও সমালোচনা।               |            |
| "মুক্তিবাৰ" গ্রন্থের ভট্টাচার্য্য উক্ত মতের বর্ণন করিয়া প্রতিবাদ না করিলেও উহা       |            |
| छैशित्र नित्कृत मह नह जर जर जिल्लानी विशेष मह नह                                      | 0-22       |

36-36

রখুনাথ শিরোমণি প্রভৃতির মতে "আত্মা বা অরে দ্রষ্টবাঃ"—এই শ্রুতিবাক্যে "আত্মন্"
শক্ষের নারা মুমুক্ত্র নিজ আত্মাই পরিগৃহীত হওয়ার উহার সাক্ষাৎকারই মুক্তির চরম
কারণ। কিন্ত ভাহাতে নিজ আত্মাও পরমাত্মার অভেদ্যানরূপ যোগবিশেষ অভ্যাবখ্যক। নচেৎ ঐ আত্মসাক্ষাৎকার উৎপন্ন হন না, স্কুতরাং মুক্তি হইতে পারে না।
"তমেব বিদিয়াইতিমুহামেতি" ইত্যাদি শ্রুতিবাক্যের উহাই তাৎপর্য্য। উক্ত মতে উক্ত
শ্রুতিবাক্যের ব্যাখ্যা এবং "মুক্তিবাদ" গ্রন্থে গদাধর ভট্টাচার্য্যের উক্ত মতের প্রতিবাদের
সমালোচনা

গৌতদের মতে যোগশান্ত্রোক্ত ইবারপ্রণিধান এবং পরমেশ্বরে পরাভক্তিও মুমুক্তর আত্ম-সাক্ষাৎ কার সম্পাদন করিয়াই পরম্পরায় মুক্তির কারণ হয়। শ্রীধর স্থামিপাদ ভক্তিকেই মুক্তির সাধন বলিরা সমর্থন করিলেও তিনিও পরমেশ্বরের অনুপ্রহলক্ষ আত্ম-জ্ঞানকে সেই ভক্তির ব্যাপারক্ষপে উল্লেখ করায় আত্মজ্ঞান যে মুক্তির চরম কারণ, ইয়া ভারারও স্থীকৃতই হইয়াছে। তাঁহার মতে ভক্তি ও জ্ঞান ভিন্ন পদার্থ। উক্তি বিষয়ে ভগবদগীতার টাঁকার সর্বাশেষে তাঁহার নিজ সিক্ষান্তব্যাথা।

জ্ঞানকর্ম্বসমূত্যবাদে"র কথা। আচার্য্য শব্ধরের বছ পূর্ব্য হইতেই উক্ত মতের প্রতিষ্ঠা হইরাছিল। বিশিষ্টাইছেবাদী যামুনাচার্য্য প্রভৃতিও পরে অক্ত ভাবে প্রভিব্র রাখা করিয়া উক্ত মতেরই সমর্থন করেন। বৈশেষিকাচার্য্য প্রীধর ভট্টও "জ্ঞানকর্মান সমূত্যরাদ"ই দিনাস্তরূপে নমর্থন করিয়াছেন। কিন্তু কণাদ এবং গৌতমের স্থ্যের দ্বারা উক্ত দিনাস্ত বুঝা যার না। সাংখ্যস্থ্যে উক্ত মতের প্রতিবাদই হইরাছে। মহান্দরায়িক গল্পে উপাধ্যায় প্রথমে অনেক স্মৃতি ও পরাণের বচন দ্বারা উক্ত মতের সমর্থন করিগেও পরে তিনিও উক্ত মত পরিত্যাগ করিয়াছেন। আচার্য্য শহ্বর প্রভৃতি অইত্বতবাদী আচার্য্যগণ উক্ত মতের হোর প্রতিবাদী। উক্ত মতের প্রতিবাদে ভগবদ্গীতার ভাষো আচার্য্যগণ উক্ত মতের হোর প্রতিবাদী। উক্ত মতের প্রতিবাদে ভগবদ্গীতার ভাষো আচার্য্যগণ উক্ত মতের হোর প্রতিবাদী। উক্ত মতের প্রতিবাদে ভগবদ্গীতার ভাষো আচার্য্য শহরের উক্তি। যোগবাশির্য্তের টাকাকারের মতে "জ্ঞানকর্মণমূচ্চরবাদ" যোগবাশির্ত্তরও দিন্ধান্ত নহে

হিতীর হত্তে—"সংক্র" শব্দের অর্থ বিবরে আলোচনা। ভাষ্যকারের মতে উহা মোহবিশেষরূপ মিথা সংক্রা। ভগবদ্গীতার "সংক্রপ্রভবান্ কামান্" (৬/২৪) ইত্যাদি শ্লোকেও "সংক্র" শব্দের উক্তরূপ অর্থই বহুদ্যত। কিন্ত টীকাকার নীলকণ্ঠ ঐ স্থলেও আকাজ্জাবিশেষকেই সংক্র বলিয়াছেন। উক্ত বিষয়ে ভাষ্যকার বাৎস্থায়নের কথার সমর্থন

জীবমুক্তি বিষয়ে বাৎস্থায়ন ও উদ্দোতকরের উক্তি। ভগবদ্গীতা, সাংখ্যস্থত, যোগত্ত্ব ও বেদান্তত্ত্ব প্রস্তৃতির দারা জীবমুক্তির সমর্থন। জীবমুক্ত ব্যক্তি প্রারম্ক কুর্মের ফুলভোগের জন্ম জীবিত থাকেন। কারণ, ভোগ বাতীত কার্যারও প্রারম কর্মের

內有不 विषय क्य रव ना । উक विवास दाना खल्ब প्रज्ञ भागे ग्राह्म नारव भागे वक जाता व्या ठाया শঙ্করের সিদ্ধান্ত বাগি।। শঙ্করের মতে জীবসূক্ত ব্যক্তিরও অবিনার লেগ থাকে। কিত্ৰ বিজ্ঞানভিক্ষ প্ৰভৃতি অনেকে উহা খাকাৰ কৰেন নাই। উক্ত মত খণ্ডনে বিজ্ঞান ভিক্ৰুর কথা প্রারন্ধ কর্ম হইতেও যোগা লাদ প্রবল মর্থাৎ লোগ বাতীতও যোগবিংশবের দারা প্রাব্রদ্ধ কর্মেরও কর হয়, এই মতদ্বর্থনে "জীব্যু জিবিবেক"রাছে বিনারণা-মুনির যুক্তি এবং বোগবানিষ্ঠের বচনের বারা উক্ত মতের সমর্থন। আচার্য। শল্প । ও বাচপ্প তি মিশ্র প্রভৃতি উক্ত মতের সমর্থন করেন নাই। বোগবাশি র্রের বচনেরও উল্লেখ করেন নাই। মহানৈয়ায়িক গলেশ উ গাধায়ের মতে লোগ তত্তানেরই আপার, অর্থাৎ তত্ত্বজানই ভোগ উৎপন্ন করিয়া তদ্বারা তত্ত্বজানীর প্রারক্ত কর্মাক্ষর করে। উক্ত মতে বক্তব্য যোগবাশিষ্ঠে দৈববালীর নিন্দা ও শাস্ত্রীয় পুরুষকার ছারা সর্বাসিদ্ধি ঘোষিত হইয়াছে। देश करना किन्नमान भाजीन शुक्रवकांत ध्यवन हरेरन धास्त्रन देशका विश्व व পারে, ইহাও ক্ষিত হট্যাছে। বোগবাশির্ডের উক্তির তাৎপর্য্য-বিষয়ে বক্তবা। দৈব ও পুরুষকার বিষয়ে মহর্ষি যাজ্ঞবক্ষেত্র কথা পরম আতুর ভক্তবিশেষের ভগবদ চক্তিপ্র গাবে ভোগ বাতীত ও প্রার্থন কর্মের কর हत्र,- शहे मह ममर्थरम द्याविन छारवा द्योछीय देवक बाहावी। वनरमव विमाल्यन महाभारतन কথা এবং তৎসম্বাদ্ধ বক্তবা। জীবনা ক্রিসমর্থনে আচার্য্য শঙ্কর ও বাচম্পতি মিশ্রের শেষ কথা "প্ৰবাৰ" নামক নিতাদম্বন্ধ কণাদ ও গৌতম উভৱেবই দশ্মত। নৈৱাৰিকসম্প্ৰানাৱের মতে ঐ সম্বন্ধের প্রত্যক্ষও হয়। বৈশেষিক সম্প্রদারের মতে উহা অনুমান-প্রমাণ-সিদ্ধ। ভাঁহাদিগের প্রদর্শিত অনুনান বা যুক্তির বাণখা। সমবাধ সম্বন্ধ-থণ্ডনে অবৈতবাদী চিৎস্থমনি এবং অভান্ত মাচার্যোর কথা এবং তত্তত্তবে ভারবৈশেষি সমস্রানারের কথা। ন্যার-বৈশেষিক-সম্প্রনারের পূর্ব্বাচার্যাগণ ভাট সম্প্রনারের সম্মত "বৈশিষ্টা" নামক অতিরিক্ত সম্বন্ধ স্বীকার না করিলেও নব্যনৈয়ায়িক রম্বনাথ শিরোমণি উহা স্বীকার ক্রিয়াই সমবায় সম্বন্ধ এবং তাহার ভেদ খীকার করিয়াছেন। মীনাংসাচার্য্য প্রভাকর

ভারত্ত্রান্থ্যারে বিচারপূর্ত্তক অবয়বীর অভিত সমর্থনে বাৎভায়নের সিকান্ত ব্যাখ্যা। ভারদর্শনে গৌতদের খণ্ডিত পূর্ত্তাপক্ষই পরবর্ত্তা কালে বৌকণপ্রানার নানা প্রকারে সমর্থন করিয়ছিলেন। অবয়বীর অভিতর্গগুনে বৌকসপ্রানারবিশেষের অপর মুক্তিবিশেষের বাাধ্যা ও তৎপঞ্জনে উদ্যোতকরের সিকান্ত ব্যাধ্যা

সমবায় সম্বন্ধ স্বীকার করিছাও উহার নিত্যত্ব স্বীকার করেন নাই · · ·

অবয়বীর অন্তিত্ব-সমর্থনৈ উন্দোত্তকর এবং বাচক্ষতি মিশ্র নীল পীতাদি বিজাতীয়
রূপবিশিষ্ট সূত্র-নির্দ্মিত বল্লাদিতে "চিত্র" নামে অতিরিক্ত রূপই স্মীকার করিবাছেন।
প্রাচীন কাল হইতেই উক্ত বিবয়ে মততেল আছে। নবানৈয়ায়িক য়ঘুনাথ শিরোমণি
প্রাচীন-সন্মত "চিত্র"রূপ অন্মীকার করিলেও জগদীশ, বিশ্বনাথ ও অয়ং ভট্ট প্রভৃতি নবা
নৈয়ায়িকগণ উক্ত প্রাচীন মতই স্মীকার করিয়া গিয়াছেন। উক্ত মতভেদের যুক্তি ও
তিরিয়ে আলোচনা

সর্বান্তিবাদী বৈভাষিক বৌশ্বসম্প্রান্তের মতে বাহা পদার্থ পরমাণ্পঞ্জনাত্র এবং প্রত্যক্ষ । উক্ত মত গগুনে বাংক্রায়নের কথা । পরমাণ্পঞ্জের প্রত্যক্ষ হইলে প্রত্যেক পরমাগ্রন্ত প্রত্যক্ষ কো । তাহার মতে পরমাগ্রন্ত কাই নাই । তাহার উক্ত মত গগুনে "তব্-সংগ্রহ" প্রস্থে বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধাহার্য লান্ত র্ক্তিতের কথা …

"পরং বা ক্রটেং" এই ফ্রের নারা প্রমাণুর অরূপ বাাথাার যুক্তি ও উক্ত বিধরে মতভেদের আলোচনা। "ক্রটি" শব্দের দারা এসরেণুই বিবক্ষিত। গ্রাক্ষরজ্পত ফুর্যাকিরণের মধ্যে দৃঞ্চমান ক্ষুত্র রেণুই অসরেণু। উক্ত বিধরে প্রমাণ—মত্র ও মাজ্ঞবজ্যের বচন। অপরার্কক্ষত টীকা ও "বীর্মিরোদের" নিবন্ধে যাজ্ঞবজ্য-বচনের ব্যাথাার তার বৈশেবিক মতাত্রসারে দাণুক্তরভ্নিত ক্ষরহানী ক্রবাই অসরেণু বিশ্বা ব্যাথাাত হইয়াছে। শ্রীমন্তাগরতে প্রমাণুর ক্রথা এবং তাহার ব্যাথাার টীকাকারগণের ক্রথার ক্রালোচনা

শিবং বা ক্রান্তঃ " এই স্ত্র বারা বৃত্তিকার বিশ্বনাথ শেষে রঘুনাথ শিরোমণির মতাম্পারে দৃশ্রানান অনংগ্রেকই দর্ব্বাপেক্ষা স্থল্প ক্রবা বনিয়া বাগ্যা করিলেও উহা গৌতদের স্থার্থ বিদিয়া প্রহণ করা বায় না। কায়ণ, গৌতদ পূর্ব্বে পরমাণ্রেক অতীন্দ্রিয় বনিয়াছেন। দৃশ্রানা অনরেপুর অবয়ব দ্বাপ্ক এবং তাহার অবয়ব পরমাণ্র অতীন্দ্রিয়য়ই বিশেষিক সম্প্রদায়ের প্রসিদ্ধ শিক্ষান্ত। "চরকসংহিতা"তেও পরমাণ্র অতীন্দ্রিয়য়ই কথিত হইয়ছে। "দিদ্ধান্তমুক্তাবলী"তে বিশ্বনাথও রঘুনাথ শিরোমণির উক্ত মত খণ্ডন করিয়া অহীন্দ্রিয় পরমাণ্ই সমর্থন করিয়াছেন। গ্রাক্ষরেরে, দৃশ্রমান অনরেপ্রই পরমাণ্, ইহা বৈভাষিক বৌদ্ধসম্প্রারিশেবের মত। উহা রঘুনাথ শিরোমণির নিজের উন্তাবিত নব্য মত নহে। "ভায়বার্তিকে" উক্ত মতের উল্লেখ ও উক্ত মত থণ্ডনে উন্দ্যাতকর প্রভৃতির কথা ••• •••

পরমাধ্মরের সংযোগে কোন জবা উৎপর হয় না, এবং ছাণ্কছরের সংযোগেও কোন জবা উৎপর হয় না, কিন্তু প্রমাণ্ড্রয়ের সংযোগেই "হাণুক" নামক জবা উৎপর হয় এবং দ্বাপ্ৰজ্যের সংযোগেই "ত্রাসরেণ্" বা "ত্রপ্রক" নামক জব্য উৎপন্ন হয়। উক্ত দিদ্ধান্তে "ভামতী" প্রছে বাচম্পতি নিশ্রের বর্ণিত যুক্তি। "ত্রাপ্রক" ও "ত্রসরেণ্" শব্দের বৃহৎপত্তি বিষয়ে আলোচনা। ত্রসরেণ্র বর্গ ভাগই পরমাণ্ড। উক্ত বিষয়ে "দিদ্ধান্তমূক্তাবলী"র টীকার মহাদেব ভট্টের নিজ মন্তব্য নিপ্রমাণ্ড। পরমাণ্ড্র নিত্যত্ব ও আরম্ভবাদ কণাদের রাম্ব গৌতমেরও সন্মত

আকাশ-ব্যতিভেদ প্রযুক্ত প্রমাণ্ড দাবর্ব অর্থাৎ অনিতা। আকাশব্যতিভেদ 
কর্মাণ্ ক্ষান্ত্র আকাশের সংযোগ নাই, ইহা বলিলে আকাশের সর্ম্ববাপিছের 
হানি হয়—এই মতের গণ্ডনে "ভারবার্ত্তিকে" উদ্দোতকরের বিশ্ব বিচার এবং "আত্মতত্ত্ব-বিবেক" প্রন্থে উদ্যানাচার্য্য এবং টীকাকার রত্ত্বনাথ শিরোমণির কথা 

>>>

নিরবয়ব পরমাণ্-সমর্থনে হানবান বৌদ্ধদারের আচার্য্য ভদস্ত শুভ গুপ্ত ও কাম্মীর বৈভাষিক বৌদ্ধাচার্য্যগণের কথা এবং তাঁহাদিগের মত গণ্ডনে মহাবান বৌদ্ধ-সম্প্রদারের প্রধান আচার্য্য অসক্ষের কনিষ্ঠ লাতা বস্তুবস্কুর কথা।

নিরবয়ব প্রমাণু থগুনে "বিজ্ঞপ্তিমাত্রতাদিছি" গ্রন্থে বস্থবজুর "মট্কেণ যুগপদ্-বোগাৎ" ইত্যাদি কতিপয় কারিকা ও তাহার বস্থবজুত ব্যাখ্যা এবং পরবর্ত্তা বৌদ্ধাচার্য্য শাস্ত রক্তিও ও তাহার শিষা কমল শীলের কথা " ১০৫—১০৬

পরমাণুরও অবশ্র অংশ বা প্রদেশ আছে। কারণ, পরমাণু জন্ত দ্রব্য এবং পরমাণুর মৃথি আছে, দিগ্রেশ ভেদ আছে এবং পরমাণুতে অপর পরমাণুর দংযোগ জন্ম। বাহার অংশ বা প্রদেশ নাই, তাহাতে সংবাগ ছইতে পারে না। মধান্তিত কোন পরাণুতে তাহার চতুত্পার্য এবং অধ্য ও উর্দ্রদেশ হইতে একই সময়ে ছয়টী পরমাণু আদিয়াও সংমুক্ত হয়, অত এব সেই মধান্তিত পরমাণুর অবশ্র ছয়টী অংশ বা প্রদেশরূপ অবয়ব আছে, "বট্রেশ যুগপদ্বোগাৎ পরমাণোঃ বড়ংশতা"। অত এব নিরবয়ব পরমণ্ দির হয় না। দিগ্রেশ ভেদ থাকায় কোন পরমাণুর একত্তও সম্ভব হয় না। বস্তবল্ধ প্রভৃতির এই সমস্ত বৃক্তি ও অভান্ত যুক্তি থওনে উল্লোভকরের কথা এবং বিচারপূর্বক পরমাণুর কোন অংশ বা অবয়ব নাই, পরমাণু নিরবয়ব নিতা, এই মতের সমর্থন সংব্

বস্তবন্ধ প্রভৃতির যুক্তি-খণ্ডনে "আত্মতব্বিবেক" গ্রন্থে উদয়নাচার্য্যের কথা এবং ভাষার তাৎপর্য্য ব্যাথ্যায় টীকাকার রত্নাথ শিরোমণির—"বট্টেকণ যুগপদ্যোগাৎ" ইন্তাদি অপর বৌন্ধ কারিকার উল্লেখপূর্থক নিরবর্য পরামাণ্ডে কির্মণে অব্যাণ্যকৃত্তি সংযোগের উপপত্তি হয় এবং উক্ত বৌন্ধকারিকার পরার্থ্ধে কথিত দিগ্লেশভেদ, ছারা ও আবরণ, এই হেতৃত্তব্রের হারাও পর্মাণ্ড্র সাবর্বত্ত কেন দিল্ধ হয় না, এই বিষয়ে রত্ত্বনাধ শিরোমণির উক্তর এবং পূর্কোক্ত বৌন্ধর্যক্তি-খণ্ডনে উদ্যোভকরের শেষ কথা 

১১৬—১১৭

नित्रवहतः शत्रमाध्-नमर्थान क्यार-देवाःगधिक-मध्येनारम् र ममक वर्धात मात्र मर्थः

274

505

340

পরমাণুর নিতাত-থগুনে সাংখা প্রচন-ভাষো বিজ্ঞান ভিক্সর কথা। বিজ্ঞান ভিক্সর
মতে পরমাণুর অনিভাতবোধক শ্রুতি কালবশে বিলুপ্ত হইলেও মহর্ষি কপিলের
"নাণুনিত্যতা তৎকার্যাত্মশ্রতেঃ"—এই স্থ্র এবং "অধ্যো মারোবিনাশিতঃ"—ইত্যাদি
মত্ম-শ্বতির হারা ঐ প্রতি অন্তনের। উক্ত মতের সমালোচনা ও ভাস্ক-বৈশ্বিক
সম্প্রদারের পক্ষে বক্তব্য। মহানৈরায়িক উদয়নাচার্য্যের মতে খেতাখতর উপনিবদের
"বিশ্বতশ্রক্তকত" ইত্যাদি শ্রুতিবাক্যে "প্রত্র" শক্ষের অর্থ নিত্য পরমাণু। স্মৃত্রাং
পরমাণুর নিতাত্ম শ্রুতিদিল্প। উক্ত শ্রুতিবাক্যের উদয়নোক্ত ব্যাধ্যা • • • ১১৮—১২০

হথা, মানা ও গন্ধৰ্কনগৰ প্ৰভৃতি দৃষ্টান্ত স্মপ্ৰাচীন কাল হইতেই উলিখিত হইগাছে।

কৈ সমন্ত দৃষ্টান্ত প্ৰবন্ধী বৌদ্ধসম্প্ৰনামেন্তই উভাবিত, এ বিষয়ে কোন প্ৰমাণ নাই।

স্থান্ত আং ভাহেক্ত্ৰে ই সমন্ত দৃষ্টান্তের উল্লেখ দেখিয়া, কি সমন্ত ক্ত্ৰ পরে নচিত হইগাছে,

ইহা অক্সমান করা যান্ত না এবং ই সমন্ত পূর্ব্বপক্ষপ্রকাশক ক্ত্ৰ নানা গৌতমও

ক্ষবৈতবাদী ছিলেন, ইহাও বলা যান্ত না

কণাদোক্ত"হণ্ন" ও "হণ্নান্তিক" নামক জ্ঞানের হরণ ব্যাখ্যা। হণ্ণজ্ঞান অনৌকিক মানদ প্রত্যক্ষবিশেষ। "হণ্ণান্তিক" স্থৃতিবিশেষ। বৈংশ্বিকাচার্য্য প্রশন্তপাদোক্ত ত্রিবিধ হপ্লের বর্ণন। প্রশন্তপাদের মতে পুর্ব্বে অনমূত্ত অপ্লাদির পদার্থেও অদৃষ্ট-বিশেষের প্রভাবে হণ্ণ জন্ম। উক্ত মতাস্থদারে নৈষ্ধীয় চরিতে আহর্ষের উক্তি ... ১০০—১০৪

গৌতদের মতে অপ্নঞ্জান সর্ব্ববিধ্ স্থাতির ভার পূর্ববিদ্ধৃত্তবিষয়ক আগৌকিক মানস প্রত্যক্ষবিশেষ। ভট্ট কুমারিল ও শঙ্করাচার্য্য প্রভৃতির মতে অপ্রজ্ঞান স্মৃতিবিশ্বে। উক্ত উভয় মতেই পূর্ব্বে অনমূভূত বা একেবারে অজ্ঞাত বিষয়ে সংস্কারের অভাবে অপ্ন জান্তিত পারে না। অতএব সমস্ত অপ্নের বিষয়ই যে কোনরূপে পূর্ব্বজ্ঞাত। উক্ত মতের অমুপপত্তি ও তাহার সমাধানে ভায়ন্ত্রনৃত্তিবার বিশ্বনাথ ও ভট্ট কুমারিলের উত্তর ১৪০—১৪২

"মান্ন।" ও গন্ধর্কনগরের ব্যাখ্যার ভাষ্যকারের কথার তাৎপর্য্য এবং "মান্ন।" শক্ষের নানা অর্থে প্রয়োগের আলোচনা। "মান্ন।" শক্ষের কর্থ ব্যাখ্যার রামান্ত্রের কথা এবং তৎসম্বন্ধ বক্রবা

"শৃক্তবাদে"র সমর্থনে "মাধ্যমিককারিকা"র এবং বিজ্ঞানবাদের সমর্থনে "একারতার-ক্ষমে"ও কপ্প, মারা ও গ্রুক্তনগর প্রভৃতি দৃষ্টাক্তের উরেও ইইরাছে। উদ্যোতকর প্রভৃতি গৌতমের ভ্যান্তর দারা পূর্বপক্ষরূপে বৌদ্ধ বিজ্ঞানবাদের ঝাধ্যা ও তাহার বঙ্গন করিশেও বাংস্থায়নের ঝাধ্যার দারা তাহা বুঝা বায় না। কিন্তু বাংস্থায়নের ঝাধ্যার দারাও কলতঃ বিজ্ঞানবাদেরও থওন ইইয়াছে ...

"ভারবার্ত্তিকে" উদ্যোভকরের বৌদ্ধবিজ্ঞানবাদের ব্যাথ্যাপূর্ব্যক বস্ত্রবন্ধ ও তাঁহার শিষ্য দিউনাগ এভূতির উক্তির প্রতিবাদ। বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধাচার্য্য ধর্মকীর্ত্তি এবং विवय शृक्षीकी

পরে শাস্ত রক্ষিত ও কমলশীল প্রভৃতি ক্রমশং স্থান্ন বিচার ছারা উন্দ্যোতকরের উক্তির প্রতিবাদ করেন। তাঁহাদিগের পরে বাচন্দাতি মিশ্রের গুরু ত্রিলোচন এবং বাচন্দাতি মিশ্র এবং তাঁহার পরে উদয়নাচার্যা, ত্রীধর ভট্ট ও জয়স্ত ভট্ট প্রভৃতি পূর্ব্বোক্ত বৌদ্ধ মতের বহু বিচারপূর্ব্বক গণ্ডন করেন তা

বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ সম্প্রধারের স্থমত-সমর্থনে মূল দিদ্ধান্ত ও তাহার যুক্তি।
"সংহাপলস্তনিমমাৎ" ইত্যাদি বৌদ্ধকারিকার তাৎপর্য্য বাাথা। এবং বৈভাষিক বৌদ্ধাচার্য্য ভদন্ত শুভ গুপ্তের প্রতিবাদ। তহন্তরে বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধান্ত্য কমলনীলের কথা।
উক্ত কারিকার "সহ" শক্ষের অর্থ সাহিত্য নহে। জ্ঞান ও জ্ঞেয় বিব্যের অভিন্ন উপলক্ষিই সংহাপলস্ত। শাস্ত রক্ষিতের কারিকার উক্ত অর্থের স্পষ্ট প্রকাশ পূর্ব্বক বিজ্ঞানবাদের সমর্থন। "সংহাপলস্তনিমমাৎ" ইত্যাদি কারিকা বৌদ্ধান্ত্য ধর্মকীর্ত্তির রতিত
এবং উদ্দ্যোতকর তাঁহার পূর্ববিদ্ধা, ইহা বৃত্তিবার পক্ষে কারণ 
১৯২—১৬ঃ

শঙ্করাচার্য্যের পূর্ব্বেও বহু নৈয়ায়িক ও মীমাংসক এভৃতি আচার্য্য বৈদিক ধর্ম রক্ষার্থ নানা স্থানে বৌদ্ধ মতের তীত্র প্রতিবাদ করিয়াছিলেন। শঙ্করের পূর্ব্বে ভারতে প্রায় দমস্ত ত্রাহ্মণই বৌদ্ধ হইয়া গিয়াছিলেন, এই মস্তব্যে কিঞ্চিৎ বক্তব্য

বিজ্ঞানবাদ-খণ্ডনে নানা প্রস্থে কথিত যুক্তিসমূহের সার মর্ম্ম এবং "কাস্মন্তব-বিবেক"

প্রস্থে উদয়নাচার্যোর কথা 

সঙ্চ—১৭০

366

"থাতি" শব্দের মর্থ এবং "মান্মথাতি", "অসংখাতি", "অথাতি", "অরথাথাতি" এবং "মনির্বাচনীয়থাতি" এই পঞ্চবিধ মতের ব্যাথা। জয়ন্ত ভট্ট
"মনির্বাচনীয়থাতি"র উল্লেখ না করিয়া চতুর্বিধ থাতি বলিয়াছেন। "অন্তথাথাতি"র
অপর নামই "বিপরীতথাতি"। ন্তায়-বৈশেষিক সম্প্রদায় জ্ঞানলক্ষণা প্রতাসন্তি
য়ীকার করিয়া ত্রম স্থলে "মন্তথাথাতি"ই স্মীকার করিয়াছেন। আচার্যা শন্ধরের
অধাসভাষো প্রথমেই উক্ত মতের উল্লেখ হইয়াছে। "জ্ঞানলক্ষণা প্রতাসন্তি"র থগুনপূর্বেক "মনির্বাচনীয়থাতি"র সমর্থনে অবৈত্রবাদী বৈদান্তিক সম্প্রদায়ের বথা এবং
তছত্তরে ক্রায়-বৈশেষিকসম্প্রদায়ের পক্ষে বক্তর। মীমাংসাচার্যা গুরু প্রভাকর
"মধ্যাতি"বাদী। তাহার মতে জ্ঞানমাত্রই যথার্থ। জগতে ত্রমজ্ঞানই নাই। রামান্মজের
মতেও দ্রমজ্ঞান বা অধ্যাস নাই। উক্ত মত খণ্ডান নৈয়ায়িক সম্প্রদায়ের যুক্তি ১৭০—১৭৫

শ্বসংখ্যাতি বাদের আলোচনা। অসংখ্যাতিবাদী গগনকুমুমাদি আলীক পদার্থেরও প্রভাক্ষাত্মক ভ্রম স্থীকার করিরাছেন। স্থলবিশেষে আলীক বিষয়ে শাক্ষ আন পাতজ্ঞল সম্প্রদার এবং কুমারিল ভট্ট প্রভৃতি আনেকেরও সম্মত। নাগার্জ্নের ব্যাখ্যামুদারে শ্নাবাদী মাধ্যমিক সম্প্রদায়কে অসংখ্যাতিবাদী বলা যায় না। করিণ, ভাঁহাদিগের মতে কোন পদার্থ "অসং" বলিয়াই নির্দারিত নহে। উক্ত মতেও "সাংস্ত" ও পারমার্থিক, এই দিবিধ সতা ত্রীকৃত হইলেও বাহা পারমার্থিক সতা, তাহাও "সং"
বলিয়াই নির্দ্ধারিত সনাতন সতা নহে; তাহা চতুকোটবিনির্ম্ম্ শুনা" নামে কথিত।
কিন্তু আচার্যা শঙ্করের মতে বাহা পারমার্থিক সতা, দেই অন্ধিতীর ক্রন্ধা "সং" বলিয়াই
নির্দ্ধারিত সনাতন সতা। স্থতরাং শঙ্করের অংশ্বতবাদ পূর্ব্বোক্ত শুন্যবাদ বা বিজ্ঞানবাদেরই প্রকারান্তর, ইহা বগা বাম না ••• ••• ১৭৫—

বিজ্ঞানবাদী "যোগাচার" বৌষণপ্রাণার "আত্ম-থাতি"বাদী। "আত্ম-থাতি-বাদে"র বাাথা ও যুক্তি। বিজ্ঞানবাদের প্রকাশক দিঙ্নাগের বচন। "আত্ম-বিজ্ঞান" ও "প্রবৃত্তিবিজ্ঞানে"র ব্যাথা। সর্বাতিবাদী দৌত্রান্তিক এবং বৈভাধিক বৌদ্দসপ্রাণায়ও ভ্রম্বলে আত্ম-থাতিবাদী। কিন্তু তাঁহাদিগের মতে বাহ্য পদার্থ বিজ্ঞান হইতে ভিন্ন সং পদার্থ। বিজ্ঞানবাদী বৌদ্দস্প্রাণারের মতে বিজ্ঞান ভিন্ন বাহ্য পদার্থের সন্তা নাই। শিবাগণের অধিকারাহ্যারে বৃদ্ধদেবের উপদেশ-ভেদ ও তন্ম্লক মততেদের প্রমাণ ... ১৭

সর্বান্তিবাদী বৌদ্ধসম্প্রদায়ই পরে "হানধান" নামে কথিত হইয়াছেন। বিজ্ঞানবাদী ও শৃক্তবাদী বৌদ্ধস্প্রদায় "মহাধান" সম্প্রদায় নামে কথিত হইয়াছেন। সর্ব্বান্তি বাদী
বৌদ্ধস্প্রদারের মধ্যে বহু সম্প্রদায়ভেদ এবং ওল্পাণ্ডে "সাংমিতীর" সম্প্রদারের কথা।
গৌতম বুছের পূর্ব্বেও "বিজ্ঞানবাদ" প্রভৃতি অনেক নাত্তিক মতের প্রকাশ হইয়াছে।
বৌদ্ধ প্রস্থ "বল্লাবতারস্ত্রের" কোন শ্লোকের কোন শন্দ বা প্রতিপ্রাণ্ড প্রহণ করিয়াই
পরে ভারদর্শনে কোন হাত্র রচিত হইয়াদে, এইয়পে অসুমানে প্রকৃত হৈতু নাই ••• ১৭৯—১৮১

গৌতদের মতে সৃক্তিতে নিতাম্বথের অন্তকৃতির সমর্থক শ্রীবেনাস্তাহার। বেকটনাথের কথা। জীংমুক্তি গৌতদেরও সম্মত। আচার্য্য শকরের মতে জীবমুক্ত পুরুষেরও
শরীরস্থিতি পর্যান্ত অবিন্যার বেশ থাকে। অবিন্যার বেশ কি । এ বিষয়ে শাক্ষর মতের
ব্যাখ্যাতা শ্রীগোবিন্দ ও তিৎস্থথমূনির উত্তর ও উক্ত মতের প্রমাণ •••
•

ভগবদ্ভক্তি প্রভাবে ভোগ বাতীতও প্রারক্ত কর্মের ক্ষর হয়, এই দিছান্তের প্রতি-পাদনে "ভক্তিরসামৃতদিদ্ধ" প্রস্থে প্রীল রূপ গোস্থামীর কথা এবং গোবিন্দ ভাষ্যে প্রীবলদেব বিদ্যাভূবণ মহাশরের কথার আলোচনা। প্রীমদ্ভাগবতের "খাদোহিশি সদ্যঃ সবনার ক্ষান্তে" এই বাক্যের ভাৎপর্যাব্যাধ্যার টীকাকারগণের কথা ও তৎসহদ্ধে আলোচনা

মুক্তিলাতের জন্ত গৌতম বে, বম ও নিয়মের বারা আত্মদংস্কার কর্ত্তর বলিরাছেন, সেই বম ও নিয়ম কি ? এবং আত্মদংস্কার কি ? এই বিষয়ে ভাষাকার প্রভৃতির মতের আলোচনা। মনুসংহিতা, যাজবন্ধাসংহিতা, শ্রীমন্তাগবত, গৌতমীয় তম্ম এবং বোগদর্শনে বিভিন্ন প্রকারে কবিত "বম" ও "নিয়মে"র আলোচনা। বোগদর্শনোক্ত

| বিষয় পূঠাক                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------|
| ঈশবপ্রশিধানের অরুণ ব্যাখ্যায় মতভেদের আলোচনা। ঈশবে সর্ক্রমের অর্পনরপ                 |
| ঈশ্বরপ্রনিধান গৌতমের মতেও মুক্তি লাভে অত্যাবহাক 	⋯ 	 ⋯ ২০০—২০৪                       |
| জিগীবামূলক "জন্ন" ও "বিত্তা"ৰ প্ৰয়োজন কি ? কিন্নপ হলে কেন উহা কৰ্ত্তব্য,            |
| এ বিবরে গৌতমের স্থান্থনারে বাচপাতি মিশ্র প্রভৃতির কথা এবং ভগবদ্গীতার ভাষে            |
| রামান্ত্রের ব্যাথ্যান্ত্রারে "ভারপরিশুদ্ধি"রছে বেকটনাথের কথা ২১৪—২১৮                 |
| পঞ্চম অধ্যায়                                                                        |
|                                                                                      |
| "জাতি" শব্দের নানা অর্থে প্রমাণ ও প্রয়োগ। গৌতদের প্রথম ক্রোক্ত "জাতি"               |
| শব্দ পারিভাষিক, উহার অর্থ অনহত্তরবিশেষ। পারিভাষিক "জাতি" শব্দের অর্থ ব্যাখ্যায়      |
| ভাষাকাৰের কথা এবং বৌদ্ধ নৈয়ানিক ধর্মকীর্ত্তি ও ধর্মোভ রাচার্যোর কথার আলোচনা ২২৪—২২৭ |
| ভাষদর্শনে শেষে "হাতি"র স্বিশেষ নিরূপণের প্রয়োজন কি १ এ বিষয়ে বাৎস্তায়ন,           |
| উন্দোতিকর ও বাচম্পতি নিশ্রের উদ্ভরের বাাথা ২২৮—২৩০                                   |
| কৌতমোক্ত "দাধর্ম্মদম" ও "বৈধর্ম্মদম" প্রভৃতি নামে "দম" শব্দের অর্থ কি ?              |
| উহার বারা "জাতি"র প্ররোগ স্থলে কাহার কিরাণ দামা গৌতদের অভিপ্রেত, এ বিবরে             |
| বাৎস্কারন, উন্দোতকর, বাচপতি মিশ্র এবং উদয়নাচার্য্য প্রভৃতির মতের আলোচনা ২০০-২০২     |
| গৌতমোক্ত "জাতি"তত্ত্বের ব্যাধারে নানা গ্রন্থকারের বিচার ও মতত্তদের কথা।              |
| "ভাষবার্ত্তিক" চতুর্দণ জাতিবাণীর মতের সমর্থনপূর্ব্দ উক্ত মত প্রথনে উন্দোতকরের        |
| উত্তর ২০২—২০ঃ                                                                        |
| যথা ক্রমে দংক্ষেপে গৌতমোক্ত "দাধর্ম্মাদমা" প্রভৃতি চতুর্বিংশতি প্রকার "জাতির"        |
| স্বরূপ, উনাহরণ ও অসহতরত্বের যুক্তি প্রকাশ ২০৫—২৫৪                                    |
| ্ "জাতি"র সপ্তাক্ষের বর্ণন ও স্থারপ্রাাথা। "প্রবোধদিনি" গ্রন্থে উদয়নাচার্য্যের      |
| "জাতি"র সপ্তাক্পকাশক শ্লোক এবং উহার জ্ঞানপূর্ণকত ব্যাপ্যা · · · ২৫৫—২৫৬              |
| "কার্যাসমা" জাতির অরূপ ব্যাথায় বৌদ্ধ নৈয়াধিক ধর্মকীর্ত্তির কারিকা এবং              |
| তাঁহার মত খণ্ডনে বাচম্পতি মিশ্রের কথা ৩৮৩ —৩৮৪                                       |
| সুপ্রাচীন আলভারিক ভামহের "কাব্যালভার" প্রস্তে "দাধর্ম্মাদ্যা" প্রভৃতি জাতির          |
| বহুত্বের উল্লেখ। "নর্বানশননংগ্রহে" "নিতাননা" জাতি-বিষয়ে উদয়নাচার্য্যের মতান্ত-     |
| সারে মাধ্বনুস্পানায়ের কথা ৩৮৮                                                       |
| "নিগ্রহস্থান" শব্দের অন্তর্গত "নিগ্রহ" শব্দের অর্থ কি ? কোথার কাহার কিন্তুপ          |
| নিগ্ৰহ হয় এবং "বাৰ" বিচাৰে বাদী ও প্ৰতিবাদীর জিগীবা না থাকায় কিন্দুপ নিগ্ৰহ        |
| হইবে, এই সমস্ত বিষয়ে উদ্দোতকর ও উদয়নাচার্য্য প্রভৃতির উত্তর ৪০৭—৪০৮                |
| ব্যাক্রমে সংখ্যেপে "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতি নিগ্রহম্বানের স্বরূপ-প্রকাশ ৪১০—৪১১       |

পূর্বাক

85 L

নিগ্রহয়নের সামাত লক্ষণ-স্ত্রোক্ত "বিপ্রতিপত্তি" ও "অপ্রতিপত্তি"র অরূপ বাাঝা ও সামাত লক্ষণ-বাাঝার মতভেদ। নিগ্রহয়নের সামাত্ত-লক্ষণ-স্ত্র-বাাঝার বরদরাজের কথা ও তাহার সমালোচনা। সামাত্ত হ নিগ্রহয়ান বিবিধ হইলেও উহারই প্রতিজ্ঞাহানি প্রভৃতি ভেদ কথিত হইয়াছে। তাহাও অনস্ত প্রামার করের করা। উক্ত বিধ্রে উ:ক্ষাত্ত করের করা। তাহাও ১২—৪১

"নিগ্রহস্থানে"র অরপ ব্যাথার বৌদ্ধ নৈর্থিক ধর্ম চার্তির কারিকা ও তাহার ব্যাথা। বৌদ্ধনপ্রধার গৌলমোক্ত "প্রতিজ্ঞানি" প্রভৃতি মনে চ নিগ্রহস্থান আকার করেন নাই। অনেক নিগ্রহ্যান উন্মন্ত প্রধাপত্ন্য বলিয়াও উপেক্ষা করিয়াছেন। ধর্মকীর্ত্তি প্রভৃতির প্রতিবাদের খণ্ডনপূর্মক গৌলমের মত-সমর্থনে বাচম্পতি মিশ্র ও ভয়ন্ত ভারির কথা ... ৪১০-

''অর্থান্তরে'র উণাহরণে ভাষাকারোক্ত নাম, আখ্যা চ, উপদর্গ ও নিপাতের লক্ষণের বাচম্পতি মিশ্রকত ব্যাখ্যার সমালোচনা এবং উক্ত বিষয়ে উদ্যোতকর ও নাগেশ ভট্ট প্রভৃতির কথার আলোচনা ••• •• ১০ ১

গৌতমোক্ত "নির্থকে"র স্থরণ বাাধার বাচস্পতি মিশ্র প্রভৃতির মতের আলোচনা ৪৪১ উবয়নাচার্য। প্রভৃতির কথিত ত্রিবিধ "অবিজ্ঞাতাথে"র উদাহরণ যাখ্যা · · · ৪৪৪—৪৪৫

"অপার্থকে"র প্রকারভের ও উনাহরণের ব্যাখ্যা। পদগত ও বাকাগত অপার্থকত্ব দোষ সর্মনন্মত। "কিরাতার্জ্নীর"কাব্যে উক্ত দোষের উল্লেখ ও তাহার তাৎপর্যা-ব্যাখ্যার টাকাকার মনিনাথের কথা। ভামহের "কাব্যালকার" প্রস্থে "অপার্থকে"র লক্ষণ ও উনাহরণ। পতজ্ঞালির মহাভাষে। "অনুর্থক" নামে অপার্থকের উল্লেখ ও তাহার উনাহরণ। "অপার্থকে"র উনাহরণ প্রদর্শন করিতে বাৎভায়ন ভাষ্যে মহাভাষ্যের সন্দর্ভই যথায়থ উক্ত হয় নাই ••• ৪৪৭ – ৪৪

গৌতনের চরম স্থোক্ত "চ"শন্ধ এবং হেবা চাদের বাাধার নানামতের কথা · · · ৪৮১—৪৮০
"তাৎপর্য্যদীকা"কার প্রাচীন বাচম্পতি মিশ্রই ৮৪১ খুরীকে "ভারস্থচী-নিবন্ধ" রচনা
করেন, তিনি উদয়নাচার্যোর পূর্ববর্তী। তাহার মতে ভারদর্শনের স্ক্রদংখ্যা ৫২৮।
তাহার অনেক পরবর্তী "শ্বতিনিবন্ধ"কার বাচম্পতি মিশ্র "ভারস্থ্যোন্ধার" প্রস্তের কর্তা।
তাহার মতে ভারদর্শনের স্ক্রদংখ্যা ৫০১ · · · · · ৪৮০—৪৮৪

ভাদ কবি তাঁহার "প্রতিমা" নাটকে মেধাতিথির ভারশাস্ত্র বলিয়া গৌতমের ভার-শাস্ত্রেংই উল্লেখ করিয়াছেন। মেধাতিথি গৌতমেরই নামাস্তর। উক্ত বিষয়ে প্রমাণ এবং ভাদকবির স্থপ্রাচীনছ-বিষয়ে কিঞ্ছিৎ আলোচনা

বৌদ্ধাচার্য্য বস্থবন্ধ ও দিউনাগ এবং তাঁহাদিগের প্রবল প্রতিহন্দী স্থাগাচার্য্য উদ্দোতকরের সময় সম্বন্ধে কিঞ্চিৎ আগোচনা ··· ১৮

# ন্যায়দশন

#### বাৎস্থায়নভাষ্য

# চতুৰ্ অখ্যার

#### বিতীয় আহ্নিক

ভাষ্য। কিনু থলু ভো যাবন্তো বিষয়ান্তাবৎক্ত প্রত্যেকং তত্ত্ব-জ্ঞানমুৎপদাতে ? অথ কচিছৎপদাত ইতি। কশ্চাত্র বিশেষঃ ? ন তাবদেকৈকত্রে যাবদ্বিষয়মূৎপদাতে, জ্ঞোনামানত্যাৎ। নাপি কচিছৎপদাতে,
যত্ত্র নোৎপদাতে, তত্রানির্ভো মোহ ইতি মোহশেষপ্রসঙ্গং। ন চান্যবিষয়েণ তত্ত্বজ্ঞানেনাক্যবিষয়ো মোহঃ শক্যঃ প্রতিষেদ্ধিতি।

মিখ্যাজ্ঞানং বৈ খলু মোহো ন তত্ত্তানস্তানুৎপত্তিমাত্রণ, তচ্চ মিখ্যাজ্ঞানং যত্র বিষয়ে প্রবর্তনানং সংসারবীজং ভবতি, স বিষয়স্তত্ত্বতো জেয় ইতি।

অনুবাদ। (পূর্বেপক্ষ) যাবং বিষয়, অর্থাৎ পূর্বেলাক্ত আত্মা প্রভৃতি যতসংখ্যক প্রমেয় আছে, দেই সমস্ত প্রমেয়ের অন্তর্গত প্রত্যেক প্রমেয়েই কি (মুমুক্ষর) তব্দ্ধান উৎপন্ন হয়, অথবা কোন প্রমেয়বিশেষেই উৎপন্ন হয় ? (প্রশ্ন) এই উভয় পক্ষে বিশেষ কি ? (উত্তর) যাবং বিষয়ের এক একটি বিষয়ে অর্থাৎ প্রত্যেক বিষয়ে তব্ধজ্ঞান উৎপন্ন হয় না। কারণ, জ্বেয় বিষয় অর্থাৎ আত্মাদি প্রমেয় অসংখ্য। কোন বিষয়েও অর্থাৎ বে কোন আত্মা ও যে কোন শরীরাদি বিষয়েও তত্বজ্ঞান উৎপন্ন হয় না। (কারণ, তাহা হইলে) যে বিষয়ে তব্ধজ্ঞান উৎপন্ন না হয়, সেই বিষয়ে মোহ নিবৃত্ত না হওয়ায় মোহের শেয়াপত্তি হয় অর্থাৎ সেই সমস্ত বিষয়ে মোহ থাকিয়া যায়। কারণ, অন্তর্বিষয়ক তত্ব জ্ঞান অন্তর্বিষয়ক মোহকে নিবৃত্ত করিতে পারে না।

<sup>&</sup>gt;। "বৈ" শক্ষা বৰু পূৰ্বপকাক্ষাহাত, "বৰু" শক্ষো হেত্ৰে। অনুজঃ পূৰ্বপকো বস্তা আনহ সোহ ইতি :—তাৰপৰ্ব চীৰা।

(উত্তর) পূর্ববিপক্ষ অযুক্ত, যে হেতু মিথ্যাজ্ঞানই মোহ, তত্বজ্ঞানের অনুৎপত্তি-মাত্র মোহ নহে। সেই মিখ্যাজ্ঞান যে বিষয়ে প্রবর্ত্তমান (উৎপদ্যমান) হইয়া সংসারের কারণ হয়, সেই বিষয়ই তত্ত্বতঃ জ্ঞেয়, অর্পাৎ সেই বিষয়ের তত্ত্বজ্ঞানই তিদ্বিয়ে মিথ্যাজ্ঞান নিবৃত্ত করিয়া মোক্ষের কারণ হয়।

টিপ্লনী। দিতীয় অধাত্যের প্রারম্ভ হইতে প্রমাণাদি বোড়শ পদার্থের মধ্যে "সংশয়", "প্রমাণ" ও "প্রমেম" পদার্গ পরীক্ষিত হইরাছে। "প্রয়েজন" প্রভৃতি অবশিষ্ট অপরীক্ষিত পদার্থ বিষয়ে কোনরাণ সংশয় হইলে ঐ সমস্ত পদার্থেরও পুর্কোক্তরণে পরীক্ষা করিতে ইইবে, ইহা দিতীয় অধ্যায়ে সংশয় পরীক্ষার পরেই "বত্ত সংশয়ঃ"—(১) ইত্যাদি স্থত্তের হারা কথিত হইয়াছে। ওথানে স্থাবন করা আবশ্যক যে, স্থায়দর্শনের সর্ব্ধপ্রথম স্থাত্ত যে, প্রমাণাদি যোড়শ পদার্থের তত্ত্তান মোক্ষের কারণ বলিয়া কথিত হইয়াছে, তক্মধ্যে দিতীয় "প্রমেয়" পদার্থের অর্থাৎ আন্মাদি বাদশ পদার্থের তত্ত্জানই মোক্ষলাভের সাক্ষাৎ কারণ। প্রমাণাদি পঞ্চদশ পদার্থের তত্ত্জান ঐ প্রমেন-তৰ্জানের সম্পাদক ও রক্ষক বলিয়া উহা মোক্ষনাভের পরস্পরা-কারণ বা প্রয়োজক। মহর্ষি ফারদর্শনের "হুঃথ-জন্ম" ইত্যাদি দিতীয় স্থান্তর দারা তাঁহার ঐ তাৎপর্য্য বা দিলান্ত ব্যক্ত ক্রিয়াছেন। বথাস্থানে মহর্ষির যুক্তি ও তাৎপর্য্য ব্যাথ্যাত হইরাছে। চতুর্থ অধ্যারের প্রথম আহ্নিক "অপবর্গ" পর্য,স্ত প্রমের-পরীকা সমাপ্ত হইরাছে। এখন এই দিতীর আহ্নিকের প্রাক্তমহর্ষির পরীক্ষণীর এই যে, আত্মা ও শরীর প্রভৃতি যে সমস্ত প্রমেয় ক্থিত হইরাছে, উহাদিগের প্রত্যেকের তত্ত্জানই কি মুমুক্তুর উৎপর হয়, অথবা বে কোন প্রমের বিষয়ে তত্ত্জান উৎপন্ন হয় ? অর্থাৎ প্রত্যেক জীবের প্রত্যেক আত্মা ও প্রত্যেক শরীরাদির তত্ত্তানই কি মোক্ষের কারণ, অথবা বে কোন আত্মা ও বে কোন শরীরাদির ওবজানই নোক্ষের কারণ 🤊 ভাষ্যকার প্রথমে প্রশ্নরূপে এই পূর্ব্বপক্ষের প্রকাশ করিয়া, পরে উহা সমর্থন করিবার জন্ম প্রশ্ন প্রকাশ করিরাছেন বে, পূর্ব্বোক্ত উভয় পক্ষে বিশেষ কি ? অর্থাৎ প্রত্যেক আন্মা ও প্রত্যেক শরীরাদির ভত্তজান, অথবা যে কোন আত্মা ও যে কোন শরীরাদির তত্তজান মোক্ষের কারণ, এই উভর পক্ষে

১। তাৎপর্যাদীকাকার এখানে "বার সংশহং" ইত্যাদি হত্রের উক্তর্জণই তাৎপর্য বাক্ত করিবাছেন; কিন্ত বিভীর অধ্যারে ভাষা ও বার্তিকের রাাথামুদারে অক্তরণ তাৎপর্য বাখা। করিবাছেন। (বিভীয় বাও, ৪০-৪০ পূচা এইবা)। বস্ততং মহবি পোত্রর উচারে প্রথম হত্রোক্ত "প্রয়োজন" প্রভাগ আছাত অনেক প্রার্থের পরীক্ষা করেন নাই। সংশ্র হইলে ই সমস্ত প্রার্থের পরীক্ষাও বে কর্ত্রা, ইরা।উচার অবশ্য বক্তরা। হত্রাই তিনি বে, "বার সংশ্রং", ইত্যাদি হত্তের বারা তাহাই বলিরাছেন এবং তাৎপর্যাদীকাকারও উচার নিজমতামুদারেই এখানে উক্ত হত্তের ইত্রাক্তর্যাহিন, ইবা আন্তই বুঝা বাধা। বৃত্তিকার বিশ্বনাথও ই হত্তের ইক্তরণই তাৎপর্যা বাখা। করিবাছেন। বস্ততঃ হত্তের বহু। অব্যাহ বুলি করিব অভ্যাহ বাখা। করিবাছেন। বস্ততঃ হত্তের বহু। অব্যাহ হত্তিকার অভ্যাহ বুঝা বাখা। ইত্রহাছেন। বস্ততঃ হত্তের বহু। অব্যাহ করিবাছেন বিশ্বনাথ করিবাছেন। বস্ততঃ হত্তের বহু। অব্যাহ করিবাছিন, ইবা হত্তের কক্ষণেও কথিও আছে। হত্তরাই উক্ত বিধিয় অর্থই সহবিত্ত বিশ্বনিক্ত হ্যার্থ বিলিয়া। গ্রহণ করিবে আর কোন বক্তরা থাকে না।

যদি কোন বিশেষ না থাকে অর্থাৎ ঐ উভয় পক্ষের যে কোন পক্ষই যদি নির্দোষ বলিয়। প্রহণ করা যায়, তাহা হইলে আর প্র্রোক্ত বিচারের আবশ্রকতা থাকে না; কারণ, উহার যে কোন পক্ষই বলা যাইতে পারে। স্কুতরাং প্রেলিক্ত পূর্ব্বপক্ষর অবকাশই নাই। ভাষাকার এতহন্তরে পূর্ব্বপক্ষ সমর্থনের জন্ত পরে বলিয়াছেন যে, প্রত্যেক জীবের প্রত্যেক আত্মাও প্রত্যেক শরীরাদির তত্ত্ব্যান উৎপন্ন হর না। অর্থাৎ উহা মোক্ষলাতের কারণ বলা বায় না। কারণ, ঐ সমন্ত ক্ষের বিষয় (আত্মাদি প্রত্যেক প্রমেয়) অনন্ত বা অসংখ্যা অর্থাৎ অনন্ত কালেও উহানিগের তত্ত্ব্যান সম্ভব নহে, এ জন্ত উহা মোক্ষলাতের কারণ বলা বার না। আবার যে কোন আত্মাদি প্রমেরের তত্ত্ব্যানও মোক্ষলাতের কারণ বলা বার না। কারণ, তাহা হইলে অন্তান্ত্র যে সমন্ত প্রমের বিষয়ে তত্ত্ব্যান জন্মিরে না, সেই সমন্ত প্রমের বিষয়ে মোহের নিবৃত্তি বা বিনাশ না হওয়ায় মোহের শেষ থাকিয়া বাইবে। কোন এক বিবারে তত্ত্ব্যান ওন্ত্রির বিষয়ে মোহ নিবৃত্ত করিতে পারে না। মোহ থাকিলে তামুলক রাগ ও বেষও অবশ্রই জন্মিরে। রাগ, বেষ ও মোহ নামক দোষ থাকিলে জীবের সংসার অনিবার্য্য। স্কুতরাং মোক্ষ অসন্তব। কলকথা, পূর্বোক্ত উত্তর পক্ষই বখন উপপন্ন হয় না, স্কুতরাং প্রমাণাদি ভত্ত্বান বা প্রমেয়তত্ত্ব্বান যে মোক্ষের কারণ বলিয়া কথিত হইয়াছে, তাহা উপপন্ন হয় না, ইহাই এখানে ভাষ্যকারের বিবন্ধিত পূর্ব্বপক্ষ।

ভাষাকার পূর্ব্বোক্ত পূর্ব্বপক্ষের থণ্ডন করিতে পরে বিদ্যাছেন যে, যেছেতু মিথ্যাক্তানই মোহ, তর্ম্জানের অন্থংপত্তি বা অভাব মোহ নহে, অতএব পূর্ব্বোক্ত পূর্ব্বপক্ষ অযুক্ত। ভাষা "বৈ" শক্ষটি পূর্ব্বপক্ষর অযুক্তভাদ্যোতক। "খল্" শক্ষটি হেত্বর্থ। ভাষাকারের উভরের তাৎপর্যা এই যে, প্রভাক জীবের প্রভাক আত্মা ও প্রভাক শরীরাদি বিষয়ে অথবা যে কোন আত্মাদি বিষয়ে তত্ত্তানের অভাবই মোহ নহে। স্কতরাং তত্ততান বে নিজের অভাবরূপ অক্তানকে নির্ক্ত করিয়াই মোক্ষের কারণ হয়, তাহা নহে। কিন্ত সংগারের নিদান যে মিথ্যা ক্তান, তাহাই মোহ। বিষয়ে মিথাক্তানের উচ্ছেদ করিয়াই তত্ত্তান মোক্ষের কারণ হয়। ভাষাকার শেযে ইহা স্পষ্ট করিছে বিদ্যাহিন যে, সেই মিথাক্তান বে বিষয়ে উৎপন্ন হইরা সংসারের নিদান হয়, সেই বিষয়ই মুমুকুর তত্ত্ত ক্রেয়। তাৎপর্যা এই যে, জীবের নিজের আত্মা ও নিজের শরীরাদি বিষয়ে মিথাক্তানই তাহার সংসারের নিদান। স্কতরাং সেই মিথাক্তানের উচ্ছেদ করিতে তাহার নিজের আত্মা ও নিজের শরীরাদিবিষয়ে তত্ত্তানই আবশ্যক। প্রভাক জীবের প্রত্যেক আত্মা ও প্রভাক শরীরাদি বিষয়ে তত্ত্তান অনাবশ্যক। বাহা আবশ্যক, তাহা অসম্ভব নহে। প্রবণ মননাদি উপারের দ্বারা পূর্ব্বোক্ত সংসারনিদান মিথাক্তানের বিনাশক তত্ত্তান লাভ করিয়া মুমুকু বাক্তি মোক্ষলাভ করেন। স্নতরাং পূর্ব্বাক্ত পূর্বপক্ষ অযুক্ত। পরে ইহা পরিফুট ইইবে।

প্রথম আন্তিকে প্রমের পরীকা সমাপ্ত হইরাছে, আবার মহর্বির এই দিতীর আন্তিকের প্ররোজন কি ? এতছত্তরে এখানে "তাৎপর্যাপরিশুদ্ধি" গ্রন্থে মহানৈরায়িক উদরনাচার্য্য বলিয়াছেন স্ফে প্রমেয় পরীক্ষার পরে এই আন্তিকে সেই সমস্ত প্রমেয় পদার্থের তল্পজ্ঞান পরীক্ষণীর। অর্থাৎ এ তল্পজানের স্বরূপ কি ? এবং উহার বিষয় কি ? কিরাপে উহা উৎপন্ন হয় ? কিরুপে উহা, পরিপালিত হয় ? কিরূপে উহা বিবন্ধিত হয় ? ইহা অবশ্য বক্তবা। স্কতরাং ঐরূপে তথকানের পরীক্ষাই এই আহিকের প্রয়োজন। "তাৎপর্যাপরিভদ্ধি"র টাকার বর্জনান উপাধ্যার এখানে পূর্ব্বপৃক্ষ প্রকাশ করিরাছেন যে, ভারদর্শনে তর্জ্জান উদ্ভিত্ত হয় নাই, লক্ষিত্ত হয় নাই। স্কতরাং মহর্ষি গোত্ম তর্জ্জানের পরীক্ষা করিতে পারেন না। উদ্ধেশ ও লক্ষণ বাতীত পরীক্ষা ইইতে পারে না। পরস্ক প্রথম ও দ্বিতীর আহিকের বিহর-সামা না থাকিলে উহা এক অধ্যারের ছইটি অবয়ব বা অংশ হইতে পারে না। এতহত্তরে বর্জনান উপাধ্যার বলিয়াছেন যে, ভারদর্শনের প্রথম স্করেই তর্জ্জানের পরীক্ষা হইতে পারে। এবং এই অধ্যারের প্রথম আহিকে কার্যারূপ ছয়টি প্রমেরের পরীক্ষা করা হইরাছে। ডরজ্জানও কার্যারূপই অর্থা জন্ত গ্রহাছি। স্কতরাং এই আহিকে পরীক্ষা করা হইরাছে। ডরজ্জানও কার্যারূপই অর্থা জন্ত পার্যার প্রথম আহিকের বিহয় বর্ষার বর্ষার বর্ষার বর্ষার বর্ষার বর্ষার বর্ষার করা আহিকে, এইরূপ আপতি হইতে পারে। কিন্তু তর্জ্জানের পরীক্ষার পূর্বেই উহার পরীক্ষা করা উচিত, এইরূপ আপতি হইতে পারে। কিন্তু তর্জ্জানের পরীক্ষার পূর্বেই উহার পরীক্ষা করা উচিত, এইরূপ আপতি হইতে পারে। কিন্তু তর্জ্জানের পরীক্ষা কর্ত্তব্য, নচেৎ সেই তর্জ্জানের পরীক্ষা হইতে পারে না। তাই মহর্ষি প্রাক্ষা সমপ্ত প্রযাহ্যা কর্ত্বব্য, নচেৎ সেই তর্জ্জানের পরীক্ষা হইতে পারে না। তাই মহর্ষি প্রাক্ষা সমপ্ত করিয়াই তর্জ্জানের পরীক্ষা করিরাছেন।

ভাষ্য। কিং পুনন্ত নিধ্যাজ্ঞানং ? অনাজান্যাজ্ঞাহঃ—অহমস্মতি মোহোহহলার ইতি, অনাজানং খলহমস্মতি পশ্যতো দৃষ্টিরহলার ইতি। কিং পুনন্ত দর্থজাতং, যদিবয়োহহলারঃ ? শ্রীরেন্দ্রিয়-মনোবেদনা-বুস্কায়ঃ।

কথং তদ্বিয়োহহলারঃ সংসারবীজং ভবতি ? আয়ং থলু শরীরাদার্থ-জাতমহমস্মীতি ব্যবসিত'স্তত্ভেদেনাস্মোভেদং মন্মমানোহসুছেদ-তৃষ্ণাপরিপ্লুতঃ পুনঃ পুনস্তত্পাদতে, তত্পাদদানো জন্মরণায় যততে, তেনাবিয়োগালাতাতঃ তুঃথাদিমুচাত ইতি।

যন্ত তুঃখং তুথায়তনং তুঃখাতুষক্রং তুথঞ্চ সর্বমিদং তুঃখমিতি পশ্যতি,
স তুঃখং পরিজানাতি। পরিজ্ঞাতঞ্চ তুঃখং প্রহীনং ভবতাতুপাদানাৎ
সবিষান্নবং। এবং দোষান্ কর্মা চ তুঃখহেতুরিতি পশ্যতি। ন
চাপ্রহীণের দোষের তুঃখপ্রবন্ধোচ্ছেদেন শব্যং ভবিত্মিতি দোষান্
কহাতি। প্রহীণের চ দোষের "ন প্রবৃত্তিঃ প্রতিসন্ধানারে"ত্যক্রং।

১। এখানে নিক্ষাৰ্থক "াব" ও "জব" পুৰুক "দো," খাতুর উত্তর কর্ত্তাতো "ও" প্রতারে "বাবানত" শংকর প্রারোগ ইইয়াছে। জ্ঞানার্থ খাতু ও গতার্থ খাতুর মধ্যে পরিগৃহীত হওয়ার এখানে কর্ত্তাতো জ্ঞান্তার নিক্সমার্শ নহে। জ্যাকারের উক্ত প্রয়োগও উহার সমর্থক।

প্রেত্যভাব-ফল-তুঃখানি চ জ্ঞেয়ানি ব্যবস্থাপয়ভি, কর্মচ দোষাংশ্চ প্রহেয়ান।

অপবর্গোহধিগন্তব্যক্তকাধিগমোপায়ন্তব-জানং।

এবং চতস্ভিৰ্কিধাভিঃ প্ৰয়েয়ং বিভক্তমাদেবমানস্থাভ্যস্ততো ভাব-য়তঃ সম্যগ্দৰ্শনং যথাভূতাৰবোধস্তত্ত্বজ্ঞানমুংপদ্যতে।

অনুবাদ। (প্রশ্ন) সেই অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত মিণ্যাজ্ঞান কি ? (উত্তর) অনাত্মাতে আত্মবুদ্ধি। বিশদার্থ এই যে, "আমি হই" এইরূপ মোহ অহঙ্কার, (অর্থাৎ) অনাত্মাকে (দেহাদিকে) "আমি হই" এইরূপ দর্শনকারী জীবের দৃষ্টি অহঙ্কার, অর্থাৎ ঐ অহঙ্কারই মিথ্যাজ্ঞান।

- (প্রশ্ন) যদ্বিষয়ক অহন্ধার, সেই পদার্থসমূহ কি ? (উত্তর) শরীর, ইক্রিয়, মন, বেদনা ও বৃদ্ধি।
- প্রেশ্ন) তদ্বিষয়ক অহন্ধার সংসারের বীজ হয় কেন ? (উত্তর) যেহেতু এই জীব শরীরাদি পদার্থসমূহকে "আমি হই" এইরপ নিশ্চয়বিশিষ্ট হইয়া সেই শরীরাদির উচ্ছেদপ্রযুক্ত আত্মার উচ্ছেদ মনে করিয়া অনুচ্ছেদতৃষ্ণায় অর্থাৎ শরীরাদির চিরস্থিতি-বাসনায় ব্যাকুল হইয়া পুনঃ পুনঃ সেই শরীরাদিকে গ্রহণ করে, তাহা গ্রহণ করিয়া জন্ম ও মরণের নিমিত্ত বত্ন করে, সেই শরীরাদির সহিত অবিয়োগ-বশতঃ ত্রঃথ হইতে অত্যন্ত বিমৃক্ত হয় না।

কিন্তু যিনি হঃখকে এবং হৃঃখের আয়তনকে অর্থাৎ শরীরকে এবং হৃঃখানুষক্ত স্থকে "এই সমস্তই হৃঃখ", এইরূপে দর্শন করেন, তিনি হৃঃখকে সর্ববতোভাবে জানেন। এবং পরিজ্ঞাত হৃঃখ বিষমিশ্রিত অয়ের ভায় অগ্রহণবশতঃ "প্রহীণ" অর্থাৎ পরিত্যক্ত হয়। এইরূপ তিনি দোষসমূহ ও কর্মাকে হৃঃখেব হেবু, এইরূপে দর্শন করেন। দোষসমূহ পরিত্যক্ত না হইলে হৃঃখপ্রবাহের উচ্ছেদ হইতে পারে না, এ জন্ম দোষসমূহকে ত্যাগ করেন। দোষসমূহ (রাগ, শ্বেষ ও মোহ) পরিত্যক্ত হইলে প্রবৃত্তি (কর্মা) প্রতিসন্ধানের অর্থাৎ পুনর্জন্মের নিমিত্ত হয় না"—ইহা (প্রথম আহ্নিকের ৬৩ম সূত্রে) উক্ত হইয়াছে।

( অতএব মুমুক্ষু কর্ত্ত্বক ) প্রেত্যভাব, ফল ও ছঃখও জ্ঞের বলিয়া (মহর্ষি)
ব্যবস্থাপন করিয়াছেন এবং কর্মা ও প্রকৃষ্টরূপে হের দোষসমূহও জ্ঞের বলিয়া

ব্যবস্থাপন করিয়াছেন। অপবর্গ (মুমুক্তর) অধিগন্তব্য (লভ্য), তাহার লাভের উপায় তথ্যজান।

এইরূপ চারিটি প্রকারে বিভক্ত প্রমেয়কে অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত আত্মাদি দ্বাদশ পদার্থকৈ সম্যক্রপে সেবাকারী (অর্থাৎ) অভ্যাসকারী বা ভাবনাকারী মুমুক্ত্র সম্যক্ দর্শন (অর্থাৎ) যথাভূতাববোধ বা তত্তজান উৎপন্ন হয়।

টিপ্লনী। ভাষাকার পূর্ব্বে যে বিখ্যাজ্ঞানকে মোহ বলিয়া জাবের সংসারের নিনান বলিয়াছেন, ক মিখ্যাজ্ঞানের স্থরূপ বিষয়ে এবং উহার বিরুদ্ধ তছজ্ঞানের স্থরূপ বিষয়ে নানা মততের থাকায় ভাষাকার পরে নিজমত বাক্ত করিতে প্রথমে প্রশ্ন করিয়াছেন যে, সেই মিথ্যাজ্ঞান কি ? তাৎপর্যা-টাকাকার এখানে বথাক্রমে বৈর্নান্তিক, সাজ্যা ও বৌদ্ধসম্প্রানায়ের সম্মত তছ্প্পানের স্বরূপ বলিয়া শেষে শরীর ও ইন্দ্রিয়াদি হইতে ভিন্ন নিতা আন্মার দর্শনকেই "বৃদ্ধ"ল্যণ তছ্প্পানের বলিয়াছেন, ইহা প্রকাশ করিয়াছেন এবং পরে স্থায়মতের ব্যাখ্যায় তাহার পূর্ব্বোক্ত মত্রামের খণ্ডন করিয়া ভাষা-কারোক্ত স্পান্ধতেরই সমর্থন করিয়া গিয়াছেন এবং ঐ মতকেই তিনি বৃদ্ধমত বলিয়া গিয়াছেন। ভাষাকার তাহার পূর্ব্বোক্ত প্রশ্নের উত্তরে নিজমত বলিয়াছেন যে, অনান্মাতে আন্মবৃদ্ধিই মিথ্যাজ্ঞান। পরে উহার ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, অনান্মা দেহাদি পদার্যে "আমি" বলিয়া যে মোহ, উহা অহঙ্কার। পরে উহাই বৃথাইতে আবার বলিয়াছেন যে, জীব অনান্মা দেহাদি পদার্থকে "আমি" বলিয়া যে দর্শন করিতেছে, অর্পাৎ দেহাদি জড় পদার্থকেই আন্মা বলিয়া যে নান্ম প্রত্যক্ষ করিতেছে, উহাই তাহার অহঙ্কার, উহাই মোহ, উহাই মিথ্যাজ্ঞান।

ভাষ্যকার এথানে প্রধানতঃ কোন্ কোন্ পদার্থ বিষয়ে অহয়ারকে নিথাজ্ঞান বলিয়া জীবের সংসারের কারণ বলিয়াছেন, ইহা বাক্ত করিবার জন্ত পরে প্রপ্রক্ষক বলিয়াছেন যে, শরীর, ইন্দ্রিয় মন, বেদনা ও বৃদ্ধি। ভাষাকার প্রভৃতি স্থথ ও ছংগকে অনেক স্থানে "বেদনা" শন্দের দ্বারা প্রকাশ করিয়াছেন, ইহা প্রথম অধ্যায়ে বলিয়াছি। এথানেও ভাষ্যকারোক্ত "বেদনা" শন্দের দ্বারা ক্রমণ অর্থ এহণ করা যায়। বস্কতঃ জীবমাএই শরীর, ইন্দ্রিয় ও মন লাভ করিলে বৃদ্ধি এবং স্থা ও ছংগ লাভ করে। তথন হইতে ঐ শরীরাদি সমষ্টিকেই "আমি" বলিয়া বোধ করে। শরীরাদি ঐ সমস্ত পদার্থে তাহার যে ঐ আত্মবৃদ্ধি, উহাই তাহার অহয়ার। ঐ অহয়ার তাহার সংসারের কারণ কেন হর? ইহা যুক্তির দ্বারা বৃষ্ণাইতে ভাষ্যকার পরে আবার প্রশ্নপূর্কক বনিয়াছেন যে, জীব, শরীরাদি পুর্কোক্ত পদার্থগুলিকেই "আমি" বলিয়া নিশ্চর করিয়া, ঐ শরীরাদির উচ্ছেদকেই আত্মার উচ্ছেদ বলিয়া মনে করে। আত্মার উচ্ছেদ কাহারও কাম্য নহে, পরস্ক উহা সকল জীবেরই বিদ্বিষ্ট। স্বতরাং পুর্কোক্ত শরীরাদি পদার্থের কথনও উচ্ছেদ না হউক, এইরূপ আকাজ্ঞায় আকুল হইয়া জীবনাএই পুনং পুনং ঐ শরীরাদি প্রহণ করে। স্বতরাং জীবনাএই তাহার জন্ম ও মরণের জন্ত নিজেই বন্ধ করে। তাই পুর্কোক্ত কারণ থাকিলে তাহার ঐ শরীরাদির সহিত বিয়োগ বা বিচ্ছেদ না হওলায় তাহার আত্মিক ছংগনিবৃত্তি বা মুক্তি হয় না। তাৎপর্ক্য এই যে, জীবা বিচ্ছেদ না হওলায় তাহার আত্মিক ছংগনিবৃত্তি বা মুক্তি হয় না। তাৎপর্ক্য এই যে, জীব

মাত্রই তাহার শরীরাদি পদার্গকেই "আমি" বলিয়া বুবে। জনাদি কাল হইতে তাহার ঐ শরীরাদি পদার্থে আত্মবৃদ্ধিরপ অহল্বারবশতঃই নানাবিধ কর্মজন্ত পুনঃ পুনঃ শরীরাদিপরিগ্রহরপ সংসার হয়। স্তরাং জীবমাত্রই পূর্বোক্তরূপ অহল্বারবশতঃ পুনঃ পুনঃ কর্ম বারা তাহার নিজের জন্ম ও মরণের কারণ হওয়ায় পূর্বোক্তরূপ অহল্বার তাহার সংসারের কারণ হয়। উক্ত অহল্বারের বিপরীত তত্ত্ত্তান বাতীত উহার উচ্ছেদ না হওয়ায় জীবের সংসারের উচ্ছেদ হইতে পারে না। এই বিধার আ্যাল্যশনের দ্বিতীয় স্থ্রের ভাষাত্তিপ্রনীতে অনেক কথা লিখিত হইয়ছে।

প্র্রোক্তরণ অংলারবিশিষ্ট তত্বজ্ঞানশ্য জীবের সংসার হয়, ইয়া প্রথমে বলিয়া, পরে অহলারশ্যা তক্বজ্ঞানীর ঐ সংসার নিয়্তি হয়, এই সিদ্ধান্ত প্রকাশ করিতে ভাষ্যকার "য়য়" ইত্যাদি সন্দর্ভের দারা বলিয়াছেন বে, দিনি ছয়্ম এবং ছয়েবের আয়তন নিজ শরীর ও স্থাকে ছয়েব বলিয়া দর্শন করেন, তিনি ছয়েবের তত্ব ব্রিয়া, ঐ সমন্ত পদার্থকৈ বিষমিশ্রিত আয়ের য়ায় পরিত্যাগ করেন। এইরূপ রাগ, দেব ও মোহরূপ দোষসমূহ এবং গুলাগুভ কর্মাকে ছয়েবের হেতু বলিয়া দর্শন করেন। প্রের্জিভ দোষসমূহ পরিত্যক্ত না ইইলে জীবের ছয়্মপ্রবাহের উদ্ভেদ ইইতেই পারে না—এ জ্লা তিনি ঐ দোষসমূহকে পরিত্যাগ করেন। রাগ, দেব ও মোহরূপ দোষ বিনষ্ট ইইলে তথ্ন তাহার গুলাগুভ কর্মা তাহার প্রক্জিয়ের কারণ হয় না, ইয়া মহর্মি পুর্বেই বলিয়াছেন। স্থতরাং সেই তত্বজ্ঞানী বাক্তির সংসারনিয়্তি হওয়ায় তাহার অপবর্গ অবশুক্তারী।

ভাষ্যকার পূর্ব্বে মোহ ও ভত্তজানকে বথাক্রমে সংসার ও মোক্ষের কারণ বলিয়া সমর্থন করিয়া, শেষে বলিয়াছেন যে, এই জন্তই ভভাভত কর্মকপ "প্রবৃত্তি" এবং রাগ, ছেব ও মোহরূপ "দোব" এবং "প্রেত্যভাব" "ফল" ও "ছঃখ" ও মুমুকুর জ্ঞের বলিয়া মহর্ষি বাবস্থাপন করিয়াছেন। স্বর্থাৎ ঐ সমস্ত পদার্থত মুমুকুর অবস্তা জ্ঞাতব্য বলিয়া প্রমেয়বর্গের মধ্যে উহাদিগের ও উলেথ করিয়াছেন। এবং দর্বদেশের অপবর্গের উল্লেখ করিয়াছেন। কারণ, অপবর্গই মুমুক্তর অধিগন্তব্য অর্থাৎ চরম লভ্য। অপবর্ণের জন্মই তাঁহার ভয়জ্ঞান আবশ্রক। কারণ, ঐ অপবর্গ লাভের উপায় তয়জ্ঞান। তব্জানলভ্য অপবর্গও মুমুজুর জেয়। অপবর্গনাতে অপবর্গের তব্জানও আবশ্রুক। স্তরাং অপবর্গও প্রমেয়মধ্যে উদ্বিষ্ট এবং লক্ষিত ও পরীক্ষিত হইরাছে। এথানে স্করণ করা আবস্তা হ বে, মহর্বি প্রথম অধ্যায়ে (১১৯ ফুত্রে) (১) আত্মা, (২) শরীর, (৩) ইন্দ্রিয়, (৪) গ্রহাদি ইন্দ্রিয়ার্থ, (৫) বৃদ্ধি, (৬) মন, (৭) প্রবৃত্তি, (৮' দোব, (৯) প্রেত্যভাব, (১০) ফল, (১১) ছংগ ও (১২) অপবর্গ —এই দ্বাদশ পদার্থকৈ "প্রামেন্ব" বলিয়াছেন এবং তাঁহার মতে ঐ দ্বাদশবিধ প্রামেয় পদার্থের তব্বজ্ঞান বে মৃক্তির সাক্ষাৎ কারণ, ইহা তাঁহার "ছঃথজন্ম" ইত্যাদি দিতীয় স্ত্তের তাৎপর্যা ব্যাথারে ছারা ভাষ্যকার প্রভৃতি কুঝাইরাছেন। ভাষ্যকার ভাষ্যদর্শনের প্রথম ক্ত্রের ভাষ্যেও প্রথমে ঐ সিদ্ধান্ত বাক্ত করিয়াছেন। এখন কিরণে সেই প্রামের-তহজ্ঞানের উৎপত্তি হইবে, ইহা বাক্ত করিতে ভাষাকার সর্কাশেষে বলিয়াছেন যে, চারিট প্রকারে বিভক্ত পূর্বোক্ত ছাদশ প্রমেয়কে সমাক্রাপে শেবা করিতে করিতে অর্থাৎ উহাদিগের অভ্যাস বা উহাদিগের বর্থার্থ অরুপ ভাবনা করিতে করিতে

"সমাক্দর্শন" উৎপন্ন হয়, অর্থাৎ ঐ সমস্ত পদার্থের প্রকৃত স্বরূপ-সাক্ষাৎকার হয়। উহাকেই বলে "বথাভূতাববোধ", উহাকেই বলে "তত্বজ্ঞান"। ভাষাকার ঐ স্থলে বিশ্ববোধের জয়ই ঐরপ একার্থ-বোধক শক্তরের প্ররোগ করিন্নাছেন এবং তীহার পূর্ব্বোক্ত দেবা, অভ্যান ও ভাবনা একই পদার্থ হইলেও পূর্ব্বোক্ত প্রেনাক্ত প্রনাম পদার্থবিবরে মুম্কুর স্বদৃঢ় ভাবনার উপদেশের জয়ই ঐরপ পূনক্ষক্তি করিন্নাছেন। ভাষাকার প্রথম অধ্যানে নিতীয় স্বতের ভাষো আত্মাদি বাদশবিধ প্রমেয়-বিষয়ে নানা-প্রকার মিথাজ্ঞানের বর্ণনা করিন্না, উহার বিপরীত জ্ঞানকেই দেই সমস্ত প্রমেন্থনের তত্বজ্ঞান বলিনাছেন। তাহার মতে ঐ সমস্ত মিথাজ্ঞানই জীবের সংসারের নিদান এবং উহার বিপরীত জ্ঞানরূপ তত্বজ্ঞানই মুক্তির করিণ। বিতীয় স্বতের ভাষোর ব্যাখ্যায় ভাষাকারের তাৎপর্য্য ব্যাখ্যাত হইনাছে।

এখন বুঝা আবশ্রক যে, ভাষাকার এখানে আত্মাদি স্থাদশবিধ প্রমেন পদার্থকৈ যে চারি প্রকারে বিভক্ত বলিয়াছেন, ঐ চারিটা প্রকার কি ? ভাষাকারের পূর্ব্বোক্ত সন্দর্ভান্থদারে কেই ব্রিয়াছেন যে, ভাষাকারের প্রথমাক্ত অইলারের বিষয় শরীর, ইন্দ্রির, মন, বেদনা ও বৃদ্ধিরূপ প্রমেনই তাঁহার অভিপ্রেত প্রথম প্রকার। প্রেত্যভাব, ফল ও হংথরূপ প্রমেন্ন "জেন", উহা দিতীয় প্রকার। কর্ম ও দোলরূপ প্রমেন্ন "হেন্ন", উহা তৃত্বি প্রকার। অপবর্গ "অধিগন্ধবা", উহা চতুর্ব প্রকার। ইহাতে বক্তবা এই যে, আত্মাদি লাদশবিধ প্রমেন্নই ত মুমুক্তর জ্বের, স্থতরাং কেবল প্রেত্যভাব, ফল ও হংগ, এই তিনটা প্রমেন্নকে ভাষাকার "জ্বেন্ন" বলিয়া একটি প্রকার বলিতে পারেন না। এবং হংগ ও হংগের হেতৃ সমন্ত প্রমেন্নই বথন "হেন্ন", তথন তিনি কেবল কর্ম্ম ও দোলরূপ প্রমেন্নকে "হেন্ন" বলিয়া একটি প্রকার বলিতে পারেন না। পরন্ত ভাষাকারের প্রথমোক্ত শরীর, ইন্দ্রির, মন, বেদনা ও বৃদ্ধির মধ্যে প্রথম প্রমেন্ন আত্মা ও চতুর্থ প্রমেন্ন ইন্দ্রিরার্থ নাই। স্থতরাং আত্মা ও ইন্দ্রিরার্থ পূর্ব্বক্ষিত কোন প্রকারের অন্তর্গত না হওয়ার আত্মাদি ল্লাদশবিধ প্রমেন্নকে পূর্ব্বোক্তরূপ চারি প্রকার বলিয়া বুঝা যান না, ইহাও লক্ষা করা আবস্তাক।

আমাদিগের মনে হয়, ভাষাকার আয়াদি য়াদশবিধ প্রমেয়কে (১) হয়, (২) অধিগন্তবা,
(৩) উপায় ও (৪) অধিগন্তা, এই চারি প্রকারে বিভক্ত বলিগাছেন। আয়াদি য়াদশবিধ প্রমেয়ের মধ্যে
শরীর হইতে ছয়ে পর্যান্ত বশাটি প্রমেয় "হয়"। ছয়েধর য়ায় ছয়েধর হেতৃগুলিও হয়ে, তাই ভাষাকার
ঐ দশটি প্রমেয়কেই (১) "হয়" বলিয়া একটি প্রকার বলিয়াছেন। হয়েও হেয়হেতৃ, এই উভয়ই
হয়েয়। ভাষাকার ছয়েধর ভায় এখানে রাগ, য়েয় ও মোহয়াপ দোরসমূহকেও "প্রহেয়" বলিয়াছেন, এবং
পরবর্তী প্রের ভাবে। শরীর হইতে ছয়ে পর্যান্ত দশটি প্রমেয়কেই ঐ দোয়ের হেতৃ বলিয়াছেন।
স্মতরাং হয়েও উয়র হেতৃ বলিয়া তায়ার মতে শরীয়াদি দশটী প্রমেয়ই "হয়" নামক প্রথম প্রকার,
ইয়া বয়া য়ায়। তায়ার পরে চয়ম প্রমেয় অপবর্গ, "অধিগন্তবা" অর্থাৎ মুমুক্তর লভায়, উয়া হয়া
নহেয়, এই য়য়্র উয়াকে (২) "অধিগন্তবা" নামে দ্বিতীয় প্রকার প্রমেয় বলিয়াছেন। পূর্ব্বোক্ত শরীয়াদি
দশবিধ প্রমেয়ের অন্তর্গত যে বয়য়ি, উয়ার মধ্যে মিথাজ্ঞানরূপ বয়িই হয়েয়, কিয়্ব তয়্বজ্ঞানরূপ যে য়ৄয়িয়
তায়া ত হয়ে নহেয় উয় পূর্বেলিক অপবর্গলান্তের উপায়—এই য়য় পৃথক্ করিয়া ঐ ভয়্বজ্ঞানরূপ

বৃদ্ধিকেই (৩) "ইপার" নামে তৃতীর প্রকার প্রমের বলিরাছেন। সর্বপ্রথম প্রমের আঘা, তিনি ঐ তরজ্ঞানরপ উপার লাভ করিলে তাঁহার অধিগন্তর অপবর্গ লাভ করিলে। স্কুতরাং তিনি "হেন", "অধিগন্তর"ও "উপার" ইইতে পূথক প্রকার প্রমের। তিনি "হেন"ও নহেন, "অধিগন্তর"ও নহেন, "উপায়"ও নহেন। তিনি "অধিগন্তা", স্কুতরাং তাঁহাকে ঐ নামে অথবা ঐরপ অন্ত কোন নামে চতুর্থ প্রকার প্রমের বলিতে ইইবে। পূর্কোক্তরপ চতুর্কির প্রমেরের তর্জ্ঞানই মুমুকুর আবক্তর । কারণ, মুক্তিলাভ করিতে ইইলে আমার হেরও লভ্য কি এবং তাহার লাভের উপার কি, এবং আমি কে? ইইল বথার্থরূপে বুলিতে ইইবে। হেরও লভ্য কি, তাহা বথার্থরূপে না বুলিলে উহার তাগেও লাভের উপারের জন্ত প্রয়ন্তর সকল হর না এবং সেই উপার কি, তাহাও বথার্থরূপে না বুলিলে তজ্জ্ঞ্য বথার্থ প্রমন্ত ইইতেও পারে না। এবং সেই ত্যাগ ও লাভের কর্তা কে? অধিগন্তর বা পরমপুরুষার্থ মোক্ষ কাহার ইইবে? তাহার অরপ কি ও ইহাও বথার্থরূপে না বুলিলে সংসারের নিদান মিথাজ্ঞানের বিনাশক তর্জ্ঞান জন্মিতেই পারে না। স্কুতরাং মুক্তি ইইতে পারে না। অতর্থব বে সকল পদার্থের তর্জ্ঞান ঐ সকল বিষয়ে নানাপ্রকার নিথাজ্ঞানের ব্যাহাণ হর, ঐ সমন্ত পদার্থই প্রমের নামে ক্রিত ইইরাছে। আলাদি অপবর্গ প্র্যান্ত সেই লাদশ্বিধ প্রমের প্রমের চারি প্রকারে বিভক্ত।

এথানে স্বরণ করা অত্যাবশুক বে, ভারাকার প্রথমগ্র হাবো আয়াদি প্রমেরবর্গরই তবজানকল্প মোক্ষণাভ হব, ইহা বনিয়া উহা সমর্থন করিবার জল্প পরে বনিয়াছেন বে,—"রেবং তল্প
নির্মান্তকিং, হানমাতান্তিকং, তল্পেপারোহধিগন্তবা ইত্যেতানি চয়ার্য্যর্থপদানি সমাগ্রেয়া নিঃপ্রেয়নমধিগছেতি" (প্রথম থণ্ড, ২২শ পূলা জইবা)। নেখানে বার্ত্তিকভারের ব্যাখ্যান্তমারেই ভাষাকারোক্ত
চারিটা "অর্থপদে"র ব্যাখ্যা করা হইয়ছে। তাৎপর্যানীকাকার বাচম্পতি মিশ্র ও তাৎপর্যাপরিভদ্ধিকার উদ্যানাভার্য প্রভৃতিও জ ব্যাখ্যার অন্তমাদন করিয়া গিয়াছেন'। কিন্ত দেখানে
বার্ত্তিককার যে ভাষাকারোক্ত "হান" শক্ষের অর্থ তত্ত্তান বলিয়াছেন, তাৎপর্যাদীকাকার ঐ

১। ৩ তৈত হত্তর প্রশান্ণত ইতি ভাষাং। হেরহানোপায়াবিগলবাতে বায়ার্থালিকানি সম্প্রত্ত্তি।
 নি: শহসম্বিগজ্তী ভি। "হের্" ছংগ', "১০০ নির্কৃত্তিক শ্মিবিলাতৃকে বর্মাধর্মাবিতি। "হানং" তব্জানং, "তভোগায়ং" শাল্ল:। "অবিগলবান্ধ বেলাই। এতানি চ্ছায়ার্থানিলানি সর্কাষ্থানিলাই স্কাচার্যার্থীত ইতি।
—ভাষ্যার্থিক।

নিঃ জ্বলং ক্তাৰাতিখানত "অমু" গশ্চাৎ উদাতে গ্ৰন্থতে"। ওজ্ঞানোৎপাৰেহি নাকাৎ ওৰিবর-বিধা আনাদিনিবৃত্তি ক্ষেণাপ্তগ্ৰেপাৰ ইতি বিতীং ক্ষেণানুষ্ঠে। তংকত্তাবাং "ওজৈড", বিভাগে, "বৰ্গজ্ঞী"-ভাজনন্য বাচিটে "ধেছ"মিতি। মিণা আন্মাজাধিব প্ৰমেছে বু কৰিবা। ত্যানুষ্ তুণা। উ'লক্ষ্টিকত্ত — ক্ষেত্ৰিপ জন্তবাং। ত্যাকোঁচ ধ্যাধ্যে। তাৰেহক্ষেং।

<sup>&</sup>quot;বানং তক্জানং", হীংতে জ্নন তৎস্কা। তত প্ৰমাণ্ডোগারং শাগ্রা, অধিসম্ভাবা মোজা। এবমবংবান্
বিজ্ঞা তাৎপর্য মাহ "এতানী"তি। এতানি চহাবার্থপাননি প্রমার্থহানানি। ন কেবলং হেরাবিবস্তবাানিতেবেন
বারণবিবং প্রমেরং বর্ণগুড্ত বিবহতক্জানাহ চ সোপকরণ্ডারাতিবানপ্রমাণবৃৎপাবনং প্রকারত স্ক্রতম্পিত্
সংক্রোমেরাধাাক্সবিভামাচার্যাণামিতি ভাংগ্রামিতার্গা।—তাংগ্রাচিবান সমাণবৃৎপাবনং প্রকারত স্ক্রতম্পিত্

তব্জানকে বলিয়াছেন তব্জানগাধন প্রমাণ, এবং ঐ প্রমাণের উপায় বলিয়াছেন শাস্ত্র। তাৎপর্যাপরিশুদ্ধিকার উদয়নাচার্য্য বাচম্পতি মিশ্রের উক্তরূপ ব্যাধার কারণ বলিয়া গিরাছেন। কিন্তু বার্ত্তিককার প্রভৃতির উক্তরণ ব্যাখ্যার বে কষ্টকরনা আছে এবং নানা কারণে ঐক্রপ ব্যাখ্যা যে সকলে গ্রহণ করিবেন না, ইহা অবশ্র স্বীকার্য্য। কারণ, ভাষাকারের পূর্ব্বোক্ত সন্দর্ভের ছারা সরণভাবে বুঝা বায় বে, (১) হেয়, (২) হেয়হেতু, (৩) আত্যস্তিক হান অর্থাৎ হেয় ছঃখের আত্যস্তিক নিবৃত্তিরূপ মুক্তি এবং উহার জন্ম অধিগন্তব্য বা লভ্য (৪) 'উপায়' অর্থাৎ তত্ত্বজ্ঞান, এই চারিটা অর্থপদকে সমাক ব্রিলে নোক্ষ লাভ করে। "ছের" বলিরা পরে "আতান্তিক হান" বলিলে যে, উহার দারা পূর্ব্বোক্ত হেয়ের আভান্তিক নিবৃত্তিই সরলভাবে বুঝা বায় এবং পরে উহার "উপায়" বলিলে উহার ছারা যে, পূর্ব্বোক্ত আতান্তিক ছংখনিবৃত্তির উপার তহুজ্ঞানই দরণভাবে বুঝা যায়, ইহা স্বীকার্যা। পরস্ত সমস্ত অধার্মশারেই সমস্ত আচার্যাই বে, পূর্বোক্ত চারিটা অর্থপদ বলিয়াছেন, ইহা বার্ত্তিককারও পূর্ব্বোক্ত স্থলে বলিয়া গিয়াছেন। কিন্তু অন্তান্ত অধ্যান্ত্রবিলাতে যে বার্ত্তিককারের ব্যাখ্যাত চারিটা অর্থপদই কথিত হইরাছে, ইহা দেখা যায় না। সাংখ্যাচার্য্য বিজ্ঞানভিক্ সাংখ্যপ্রত্নভাষ্যের ভূমিকায় লিখিয়াছেন বে, এই মোক্ষণাত্ত (সাংখ্যপাস্ত্র) চিকিৎদাশালের ভাগ চতুর্ছি। থেমন রোগ, আরোগা, রোগের নিধান ও ঔষধ, এই চারিটী ব্যুহ বা সমূহ চিকিৎসাশালের প্রতিপাদ্য, তক্রপ হেয়, হান এবং হেয়হেতু ও হানোপাদ, এই চারিটা বাহ মোকশান্তের প্রতিপানা। কারণ, ঐ চারিটা মুমুকুনিগের জিজাসিত। তন্মধ্যে ত্রিবিধ ছঃধই (১) ছেন্ত। উহার আতান্তিক নিবৃত্তিই (২) হান। অবিবেক বা অবিদ্যা (৩) হেন্নহেতু। বিবেকখাতি বা তত্ত্ব-জ্ঞানই (৪) হানোপার। বৌদ্ধান্ত্রেও পুর্বোক্ত হের, হান, হেরহেতু ও হানোপার, এই চতুর হৈর উল্লেখ দেখা নায়। অন্তান্ত আচার্য্যগণও আতান্তিক ছঃধনিব্ভিকেই "হান" বলিয়াছেন, এবং তত্বজ্ঞানকেই উহার "উপায়" বলিগাছেন। বার্ত্তিককার উদ্দ্যোতকরের ভার আর কেহ যে, "হানং তত্তজানং, তক্ষোপায়ঃ শাস্ত্রং" এইরূপ কথা বণিয়াছেন এবং বাচস্পতি মিশ্রের ভার আর কেহ যে, অর্থপদের ব্যাখ্যা করিতে "তত্তজান" শক্ষের প্রহাণ অর্থ বলিয়াছেন, ইহা দেখা যায় না। অবশ্র উদ্যোতকর "উপায়" শক্ষের দারা শাস্ত্রকেই গ্রহণ করার ভজ্জন্ত ও বাচম্পতি মিশ্র "তত্ত্ঞান" শব্দের দারা "ভবং আগতেখনেন" এইরপ বৃংপত্তি অনুসারে তত্তভানের সাধন প্রমাণকেই এহণ করিয়াছেন বুরা বার। কারণ, তব্রজানের সাধন প্রমাণ শাস্ত্রেই উপদিষ্ট হওয়ার শাস্ত্রকেই উহার উপায় বলা যার। কিন্ত উদ্দোতকর ভাষ্যকারোক্ত চারিটা অর্থপদের ব্যাখ্যা করিতে ''হানং তর্জ্ঞানং" এই কণা লিখিয়াছেন কেন ? এবং বাচম্পতি মিশ্র প্রভৃতি মহামনীধিগণই বা উহার সমর্থন করিয়াছেন কেন ? ইহা প্রণিধানপূর্বাক ব্রা আবশ্রক।

মতু "হানগণগৰমাতা তিকণবদ্য ভিহাৱাৰপৰৰে বৰ্জাত, তথ কথা তক্তানমুগত ইতাত আহ "হীয়তে হীশতি। কৰণবৃথ্য প্ৰিমানিতানেন তক্তান্য বিশ্বিত। তাংৰু ংগ্ৰা তু আতা তিক্পবদ্য ভিবাহারাৰপৰৰ্গ ইতাৰ্থ। তাংগ্ৰাণহিত্য দি। (এবিয়াটিক্ বোদা ইটি হইতে মুজিত "তাংপ্ৰাপতি ভ্ৰি" ২০৭—২০০ পূজা স্কুট্ৰা)।

আমরা বৃঝিয়াছি বে, ভাষ্যকার এখানে পূর্বোক্ত ভাষ্যে "অপবর্গোহ্ষিগন্তবাঃ" এই কথা বলায় তিনি প্রথম ক্ত্রভাষ্যেও চারিটা অর্থসদ বলিতে পূর্ব্বোক্ত দন্দর্ভে দর্বশেষে "অধিগন্তবা" শব্দের দারা অপবর্গকেই প্রকাশ করিয়াছেন। বস্তুতঃ প্রথম স্ত্রেও "নিশ্রেয়ন" শক্তের পরে "অধিগম" শব্দের প্রয়োগ থাকার নিঃশ্রেয়দ বা অপবর্গই বে অধিগন্তব্য শব্দের হারা কথিত হইরাছে, ইহা বুঝা যায়। উন্দ্যোতকর প্রভৃতিও ভাষ্যোক্ত "অধিগন্তবা" শব্দের অন্ত কোনরূপ অর্থ ব্যাথ্যা করেন নাই। এখন যদি ভাষাকারোক্ত অধিগন্তব্য শব্দের ছারা অপবর্গই বুঝিতে হয়, তাহা হইলে আর দেখানে ভাষ্যকারোক্ত ''হান' শকের হারা অপবর্গ বুঝা যায় না। স্ততরাং বাধ্য হইয়া ভাষ্যকারের "আতাস্তিকং হানং" এই কথার দারা বদ্বারা আতাস্তিক ছঃধনিবৃত্তি হয়, এইরূপ অর্থে তত্ত্বজানই বুঝিতে হয়। এই জন্মই উদ্যোতকর সেধানে ব্যাখ্যা করিয়াছেন—"হানং তর্জ্ঞানং"। বাচস্পতি মিশ্র আবার ঐ তত্তভান শক্ষের অর্থ বলিয়াছেন প্রমাণ। অব্যা তাহার ঐরূপ ব্যাথ্যার কারণ থাকিলেও উহা সর্ব্যাথত হইতে পারে না। কিন্তু ভাষ্যকার পূর্বোক্ত স্থলে অধিগস্তব্য শক্ষের ষারা অপবর্গকেই চতুর্থ অর্থপদ বলিয়া প্রকাশ করিলে তাঁহার পূর্কোক্ত 'হান' শক্ষের স্থারা অন্ত অর্থই যে ব্ঝিতে হইবে, ইহা স্বীকার্যা। ভাষাকারের পূর্ব্বোক্ত "তক্ষোপায়োহধিগন্তবা ইত্যেতানি চন্তার্যার্থপদানি" এই দলতে অধিগন্তব্য শক্ষটী উপায়ের বিশেষণ মাত্র, উহা অপবর্গ বোধের জন্ত প্রযুক্ত হয় নাই, উহার পূর্বে "হানমাত্যন্তিকং" এই কথার দারাই তৃতীয় কর্থপদ অপবর্গ ক্ষিত হইরাছে, ইহা বুঝিলে ভাষাকারোক্ত ঐ "অধিগন্তবা" শন্ধনী ব্যর্থবিশেষণ হয়। ভাষাকার ঐ স্থলে আর কোন অর্থপদেরই ঐরপ কোন অনাবশ্রক বিশেষণ বলেন নাই, পরস্ত চারিটা অর্থপদ বলিতে সর্কাশেষে অধিগন্তব্য শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন, ইহাও প্রণিধানপূর্বক চিন্তা করা আবশ্রক। এবং এখানে পূর্ব্বোক্ত ভাষ্যে "অপবর্গোহধিগন্তবাঃ" এই কথার দ্বারা অপবর্গকেই বে তিনি অধি-গস্তব্য বলিয়াছেন, ইহাও দেখা আব্খাক। এখানে পরে ঐ অপবর্গ লাভেরই উপায় বলিতে শেষে বলিয়াছেন, "তদ্ধিগমোপায়তত্ত্জানং"। কিন্তু প্রথম ক্ত্রভাষ্যে পূর্বোক্ত সন্দর্ভে "তল্কোপারঃ" এই বাক্যের দ্বারা তাঁহার পূর্ব্বোক্ত আতান্তিক হানেরই উপায় বলিয়া সর্বদেয়ে অধিগন্তব্য শব্দের ছারা চতুর্থ অর্থপদ অপবর্গই প্রকাশ করিয়াছেন। বস্তুতঃ ভাষ্যকার ঐ স্থলে দর্বশেষে অধিগন্তবা শ.কর প্রয়োগ করিয়া "ইত্যেতানি চন্ধার্য্যর্থপদানি" এইরূপ বাক্য প্রয়োগ করায় তাঁহার শেষোক্ত অধিগন্তব্যই যে তাঁহার বিবক্ষিত চতুর্থ অর্থপদ, ইহাই দরলভাবে বুঝা বায়। ভাষ্যকার যে তাঁহার কথিত উপাধেরই বিশেষণমাত্র বোধের জন্ত শেষে ঐ অধিগন্তবা শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন, ইহা বুঝা যায় না। ঐ স্থলে ঐরূপ বিশেষণ-প্রয়োগের কোনই প্রয়োজন নাই। পূর্ব্বোক্তরূপ চিন্তা করিরাই বার্ত্তিকবার পূর্ব্বোক্ত স্থলে ভাষ্যকারোক্ত "হান" শব্দের হারা তর্বজ্ঞানই বুরিয়া ব্যাখ্যা করিয়া গিয়াছেন "হানং তত্বজ্ঞানং" এবং তিনি ভাষ্যকারোক্ত "হেছং তক্ত নির্ব্বর্তকং" এই বাকোর দারা হের ছঃখ এবং উহার জনক বা হেয়হেতৃ শরীরাদিকেও হের বলিয়াই গ্রহণ করিয়া প্রথম অর্থণদ বলিয়াছেন। হেয় ও হেয়হেত্কে প্থক্ভাবে চুইটা অর্থণদ বলিয়া গ্রহণ করিলে ভাষ্যকারোক্ত চারিটী অর্থপদের সংগতি হয় না, তাহা হইলে শেষোক্ত অপবর্গকে

গ্রহণ করিয়া অর্থান পাঁচটা হয়, ইহাও প্রণিধান করা আবশ্বাক। তাই বার্ত্তিককার ঐ স্থান লিথিয়াছেন, — "হেরহানোপায়াধিগন্তবা-ভেদাক্তরার্য্য র্থপদানি"। পরে লিথিয়াছেন, — "এতানি রাছেন,—"অর্থপনানি পুরুষার্থস্থানানি"। "অর্থ" শব্দের অর্থ প্রব্যোজন, "পদ" শব্দের অর্থ স্থান। পুরুষের বাহা প্রয়োজন, তাহাকে বলে পুরুষার্থ। পরমপুরুষার্থ মোক্ষ পুরেরাক্ত হের প্রভৃতি চারিটাতে অবস্থিত। কারণ, ঐ চারিটার তক্তান মৃম্কুর সংসারনিদান মিখাজান ধবংস করিয়া নোক্ষের কারণ হয়। তাই ঐ চারিটীকে "অর্থপদ" বা পুরুষার্থস্থান বলা হইয়াছে। তাৎপর্য্যটীকাকার ঐ স্থলে বার্ত্তিককারের শেষ কথার তাৎপর্য্য বর্ণন করিতে বলিয়াছেন যে, হেয় ও অধিগস্তব্যাদিভেদে বাদশবিধ প্রদেয় প্রদর্শন করিয়া, দেই দেই প্রদেয়বিষয়ক তর্জ্জানের নিমিত্ত সাঞ্চ জায়কণন ও প্রমাণ বাবপাদন বে কেবল মহর্ষি গোতমেরই সন্মত, তাহা নহে। কিন্তু সমস্ত অধ্যাত্মবিৎ আচার্যাগণেরই সমত, ইহাই পূর্ব্বোক্ত বার্ত্তিক সন্দর্ভের তাৎপর্য। এখানে লক্ষ্য করা আবহাক বে, ভাষ্যকার প্রভৃতি পূর্বের যে চারিটা অর্থপদ বলিয়াছেন, তন্মধ্যে গোতমোক্ত শরীরাদি একাদশ প্রমেয়ও আছে। শরীরাদি দশটা প্রমেয় (১) হের এবং চরম প্রমের অপবর্গ (৪) অধিগন্তবা। প্রথম প্রমের আল্লা ও চরম প্রমের অপবর্গ উপাদের ৷ স্কুতরাং হের ও উপাদের ভেদে আত্মদি বাদশ প্রমেরকে ছই প্রকারও বলা বার। আবার হেন, অধিগন্তব্য, উপার ও অধিগন্তা, এই চারি প্রকারও বলা বার। পূর্ব্বোক্ত তাৎপর্যাটীকাদলর্ভে "হেয়াধিগস্তবাাদিভেদেন" এইরূপ পাঠই প্রকৃত মনে হয়। তাহা হইলে তাৎপর্যাচীকাকারও পূর্ব্বোক্ত ভাষ্যাত্মারে হাদশ প্রমেয়কে চতুর্ব্বিংই বলিছাছেন বুরা যায়। কেবল হের ও অধিগন্তবা বলিলে শরীরাদি একাদশ প্রদেরের ছইটী প্রকারই বুঝা যার। তন্মধ্য তত্বজ্ঞানরাপ বুজি ও প্রথম প্রমের আত্মা না থাকার আরও ছুইটা প্রকার বনিতে হয়। তাহা হইলে ভাষ্যকার বে, এথানে আত্মাদি ঘাদশ প্রমেরকে চারি প্রকারে বিভক্ত বদিরাছেন, তাহারও উপপত্তি হয়। কিন্তু ভাষ্যকার পূর্বের যে আত্মাদি ঘাদশ প্রনেয়কেই চারিটা অর্থপদ বলিয়া দেখানেও প্রমোত্রর পূর্ব্বোক্ত চারিটী প্রকারই বলিয়াছেন, ইহা ব্ঝিবার কোন কারণ নাই ৷ পরস্ত বার্ত্তিককার প্রভৃতির ব্যাখ্যাহদারে উহা বৃথিবার বাধকও আছে। কারন, দেখানে বার্ত্তিককার "উপায়" শব্দের দারা শাস্ত্রকে গ্রহণ করিয়াছেন। তাৎপর্যাটীকাকার দেখানে বার্ত্তিককারোক্ত 'তব্জান' শব্দের হারা প্রমাণকে গ্রহণ করিয়াছেন। ঐ প্রমাণ ও শাস্ত্র প্রমেগবিভাগে বিবক্ষিত নহে। পরত্ত প্রথম প্রমের আন্থা পূর্ব্বোক্ত চারিটা অর্থণদের মধ্যে নাই। স্কুতরাং পূর্ব্বে আস্থাদি হাদশ প্রমেরকেই যে চারিটা "অর্থপদ" বলা হইরাছে, ইহা বুঝা যার না। কিন্ত পুর্ব্বোক্ত চারিটা অর্থপদের মধ্যে শরীরাদি একাদশ প্রমের থাকার ঐ সমস্ত প্রমেরের তত্তভানও যে মুক্তির কারণ, ইহাও ঐ কথার দারা বলা হইয়াছে। দেখানে ভাষ্যকারের উহাই প্রধান বক্তব্য। আত্মার তত্ত্বজ্ঞান বে মৃক্তির কারণ, ইহা সর্ব্ধনশ্বত। আত্মার ন্তার শরীরাদি একাদশ প্রমেরের তত্ত্বজ্ঞানও যে মুক্তির কারণ এবং আহদর্শনের দিতীয় হতের দারাই যে, উহাও অনুদিত হইয়াছে, ইহা সমর্থন

করিতেই ভাষাকার প্রথম স্তভাষো "হেনং" ইত্যাদি পূর্কোক্ত সন্দর্ভ বলিনাছেন। বার্ত্তিককার উহার তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা করিতে শেবে বে, উক্ত চারিটী অর্থনদ সমস্ত অধ্যাত্মবিদ্যার সমস্ত আচার্য্য কর্তৃক বর্ণিত, ইহা বলিয়াছেন, তাহাও অনতা মহে। কারণ, সমস্ত মোক্ষশান্ত্রেই হের ও অধিগন্তব্য বর্ণিত হইয়াছে এবং তত্বজ্ঞান ও উহার উপায় শাস্ত্রও বর্ণিত হইয়াছে। মোক্ষশাস্ত্রের আচার্য্য দার্শনিক খবিগণ তরজ্ঞানের উপায় শাত্রকে আশ্রন্ন করিয়াই "হেন্ন" প্রান্ততি বর্ণন করিয়া গিরাছেন। স্মতরাং তাঁহাদিগের মতে শাস্ত্রও অর্থপদের মধ্যে গণ্য। তাংপর্যাতীকাকার পুর্ম্নোক্ত বার্তিক-দলভের যেরপ তাৎপর্যা ব্যাখ্যা করিয়াছেন, তদ্বারা সাঞ্চ ভাগ কথন ও প্রমাণ-ব্যৎপাদন মহর্ষি গোতমের ভার সমস্ত অধাাত্মবিৎ আচার্যোরই সম্মত, ইহাই বক্তব্য বুঝা বার। তাহা হইলে তাহার মতে তরজানের যাধন প্রমাণকেই বার্ত্তিককার "তর্জান" শব্দের দ্বারা প্রকাশ করিয়াছেন, ইহা বলা যায়। দে যাহা হউক, ফল কথা মোক্ষশাল্লে বেমন বিজ্ঞানভিন্দু প্রাভৃতির কথিত (১) হেন, (২) হান, (৩) হেনহেত্র ও (৪) হানোপান, এই চতুর্বার প্রতিপাদারূপে কথিত হইরাছে, তদ্রুপ (১) হোন, (২) হান, (৩) উপায় ও (৪) অধিগন্তবা, এই চারিটাও "অর্থপদ"রাপে কথিত হইগাছে। ভাষাকার প্রথম ফুল্রভাষ্যে "হেনং" ইত্যাদি সন্দর্ভের দ্বারা পূর্ব্বোক্ত সেই চারিটি অর্বপদই প্রকাশ করিয়াছেন। মোক্ষশাল্পপ্রতিপাদা পূর্ব্বোক্ত চতুর্ব্বাহ তিনি ঐ স্থলে প্রকাশ করেন নাই। স্তরাং বার্ত্তিকলারের পূর্বোক্তরণ অর্থপনচতুষ্টয়-ব্যাখ্যা একেবারে অগ্রাহ্ বলা বায় না। বার্ত্তিক কারের পূর্ব্বোক্ত "হানং তবজ্ঞানং" এই ব্যাখ্যার গুড় কারণও পূর্বে বলিয়াছি। উহা বিশেষকপে নম্মা করা আবশুক। পরিশেষে ইহাও বক্তথা এই যে, প্রচলিত বার্ত্তিক প্রস্তের বে পাঠ অনুসারে পূর্বে ভাষ্যকারোক্ত "অর্থপদ"চতুইরের ব্যাখ্যা করা হইয়াছে, ঐ পাঠ বিষয়ে উদয়নাচার্য্যের সময়েও যে বিবাদ ছিল, তথনও বোন কোন বার্ত্তিকপুস্তকে ঐ পাঠ ছিল না, ইহা তাৎপর্যাপরিভদ্ধি এছে উদয়নাচার্য্যের নিজের কথার' বারাই স্পষ্ট বুঝা যায়। তাৎপর্যা-টীকাকার বাচম্পতি নিশ্র নিঃন্দেহে ঐ পাঠের উত্থাপন করিয়া ব্যাথ্যা করিয়াছেন, এই হেতুর দারা উদরনাচার্য্য দেখানে ঐ পাঠের প্রকৃতত্ব সমর্থন করিয়াছেন। কিন্তু প্রথম মুক্তিত তাৎপর্যাচীকা প্রমন্থে ঐ অংশ দেখা বার না। পরে এসিরাটিক সোদাইটা হইতে প্রকাশিত সচীক তাৎপর্য্য-পরিভন্ধি এছে নিমে (২০৭ পূর্ভাষ ) ঐ অংশ মূদ্রিত হইগাছে। কিন্তু তাহাতেও অভন্ধি আছে। তবে তাৎপর্যাপরিভদ্ধিকার উদয়নাচার্য্য ঐ অংশের টীকা করার তাঁহার মতে বার্ত্তিক ও তাৎপর্যাটীকার ঐ সমন্ত পাঠ যে প্রকৃত, ইহা অবশ্র স্বীকার্যা। কিন্তু বাহারা বার্ত্তিককারের পুর্ব্বোক্তরপ ব্যাখাকে বথার্থ ব্যাখ্যা বলিয়া স্বীকার করেন না, তাঁহারা বার্ত্তিকের পূর্ব্বোক্ত বিবাদাস্পদ পাঠকে প্রক্রিপ্ত বলিয়াও বার্ত্তিককারের সন্মান ক্রকা করিতে পারেন। স্থাবীগণ ঐ স্থানে বার্ত্তিকাদি গ্রন্থের মূল সন্দর্ভগুলি দেখিয়া উক্ত বিষয়ে বিচার করিবেন।

১। অত্ত্রত "হেক্লেজালফুবাদবার্ডিকে, নাজ্যেবেতানাশক্ষনীয়ে। চীকাকৃতা সিভবহুবাপিতহাব। কটিলিপাল্ডাবেলা লেকেদোবেলাপুবপদতে:। অন্তর্গা ভাবাতবিপর্বাধিক বিশ্বনিক বিশ্বনি

ভাষ্য । এবঞ্চ-

# সূত্র। দোষনিমিতানাং তত্ত্তানাদহক্ষারনির্ভিঃ॥১॥৪১১॥

অনুবাদ। এইরূপ হইলেই "দোষনিমিত্ত"সমূহের অর্থাৎ শরীরাদি ছঃখ পর্যান্ত প্রমেয়সমূহের তত্বজ্ঞানপ্রযুক্ত অহলারের নিরুত্তি হয়।

ভাষ্য। শরীরাদিছঃখান্তং প্রমেয়ং দোষনিমিত্তং তদ্বিষরত্বানিখ্যাজ্ঞানস্থা তদিদং তত্ত্বজানং তদ্বিষরমূৎপল্লমহন্ধারং নিবর্তরতি, সমানে
বিষয়ে তয়োবিবরোধাৎ। এবং তত্ত্বজানাদ্"ছঃখ-জন্ম-প্রবৃত্তি-দোষমিথ্যাজ্ঞানানামূত্তরোত্তরাপায়ে তদনত্বরাপায়াদপ্রগ্" ইতি। স চালং
শাস্ত্রার্থসংগ্রহাহন্দ্যতে নাপুর্বো বিধায়ত ইতি।

অনুবাদ। শরীরাদি ছঃখ পর্যান্ত প্রমেয় দোষনিমিত; কারণ, মিথাজ্ঞান সেই
শরীরাদিবিষয়ক হয়। সেই এই তত্তজান অর্থাং শরীরাদি ছঃখ পর্যান্ত প্রমেয়বিষয়ক তত্তজান সেই সমস্ত প্রমেয়বিষয়ক উৎপন্ন অহলারকে (মিথাজ্ঞানকে)
নির্ত্ত করে। কারণ, একই বিষয়ে সেই তত্তজান ও মিথাজ্ঞানের বিরোধ আছে।
এইরূপ হইলে তত্তজানপ্রযুক্ত "ছঃখ, জন্ম, প্রবৃত্তি, দোষ ও মিথাজ্ঞানের
উত্তরোত্তরের বিনাশ হইলে তদনত্তরের অর্থাং ঐ মিথাজ্ঞানাদির অব্যবহিত
পূর্বেবাক্ত দোষাদির বিমাশপ্রযুক্ত অপ্রর্গ হয়।" সেই ইহা কিন্তু শাস্ত্রার্থসংগ্রহ
অনুদিত হইয়াছে, অপূর্বন (পূর্বেব অমুক্ত) বিহিত হয় নাই।

টিপ্রনী। ভাষাকার প্রথমে যুক্তির ন্বারা এই ফ্রোক্ত সিদ্ধান্তই সমর্থন করায় পরে "এবক" বিলিয়া এই ফ্রের অবভারণা করিয়াছেন। ভাষাকারের তাৎপর্যা এই যে, পূর্বোক্ত সমস্ত যুক্তি অনুসারেই মহর্ষি এই ফ্রেরে নারা দিদ্ধান্ত বিশ্বছিল যে, "দোষনিমিত্ত" শব্দের ভারা পরীরাদি ছংবপর্যান্ত প্রমেরই মহর্ষির বিবক্ষিত। বল্পতঃ মহর্ষি প্রথম অন্যারে (১)৯ ফ্রের) আত্মা প্রভৃতি অপবর্গ পর্যান্ত বে নাদশ প্রমের বিবক্ষিত। বল্পতঃ মহর্ষি প্রথম অন্যারে (১)৯ ফ্রের) আত্মা প্রভৃতি অপবর্গ পর্যান্ত বে নাদশ প্রমের বিনিয়্তাল, তন্মধ্যে শরীর, ইন্দ্রির, ইন্দ্রিরার্গ, বৃদ্ধি, মন, প্রবৃত্তি, দোব, প্রেত্যভাব, কল ও ছংব, এই দশটী প্রমেরই দোবের নিমিত্ত। জীবের ঐ শরীরাদি থাকা পর্যান্তই তাহার রাগ, ন্বের ও মাহরূপ দোব জন্মে। দোবও দোবান্তরের কারণ হয়। প্রথম প্রমের আত্মা ও চরম প্রমের অপবর্গকে দোবের নিমিত্ত বলা ধার না। কারণ, মৃক্ত পুরুষের আত্মা ও অপবর্গ বিদামান থাকিলেও কোন দোব জন্মে না। ফ্রেরাং শরীরাদি ছংগপর্যান্ত দশটী প্রমেরই ওই ফ্রে "দোবনিমিত্ত" শব্দের ন্বারা ক্ষিত হইন্নাছে। তন্মধ্যে মিখ্যাজ্ঞানরূপ বৃদ্ধিই দোবের

সাকাৎ নিমিত। প্রথম অবারে "ভ্যেজন্ম" ইত্যাদি দিতীর হুত্রে মিথাজ্ঞানের অব্যবহিত পূর্বেই দোষের উল্লেখ করিয়া মহর্ষি তাহা প্রকাশ করিয়াছেন। শরীথাদি ছঃপর্ণান্ত প্রমেয়গুলি দোষের নিমিত্ত কেন হয় ? ভাষাকার ইহার হেতু বলিয়াছেন—মিথাজ্ঞানের শরীরাদিবিষয়কত্ব। অর্থাৎ যে মিথাজ্ঞান জীবের দোষের সাক্ষাৎ কারণ, উহা শরীরাদিবিষরক হওয়ার তৎসম্বন্ধে ঐ শরীরাদি দোষের নিমিত্ত হর। ভাষাকার প্রথম অধ্যায়ে পূর্বোক্ত দ্বিতীয় ফুত্রের ভাষ্যে ঐ শরীরাদি ছঃখ-পর্যান্ত প্রমেরবিষয়েও নানাপ্রকার নিথাাজ্ঞানের বর্ণনা করিয়া, উহার বিপরীত জ্ঞানগুলিকেই সেই শরীরাদিবিধনক তত্তলান বলিগাছেন। এখানে মহর্বি এই স্তত্তের বারা ঐ শরীরাদির তত্ত্তান যে, তদ্বিরক মিথাজ্ঞানের নিবর্ত্তক হয়, ইহা বনিয়াছেন; উহা সমর্থন করিতে ভাষাকার এখানে পরে বলিয়াছেন বে, ফেহেতু একই বিষয়ে ওত্বজ্ঞান ও মিথা।জ্ঞানের বিরোধ আছে, অতএব শরীরাদিবিবরক যে তত্তজান, তাহা দেই শরীরাদিবিবরেই যে মিথাজ্ঞানরূপ অহলার উৎপন্ন হর, তাহাকে নিবৃত্ত করে। অর্থাৎ মিধ্যাজানের বিপরীত জ্ঞানই তত্তজান। স্কুতরাং একই বিষয়ে মিখাজ্ঞান ও তর্ম্জান পরস্পর বিরোধী। পরছাত তত্ত্জান পূর্বজাত মিখাজ্ঞানকে বিনষ্ট করে। শরীরাদিবিধরে আত্মান্তিরূপ যে মিথাজ্ঞান, তাহা ঐ শরীরানিবিধরে অনাঅধুন্ধিরূপ তত্তজান উৎপন্ন হইলেই বিনষ্ট হয়। ঐ তত্তজ্ঞান না হওয়া পর্যান্ত ঐ মিথাজ্ঞানের কিছুতেই নিবৃত্তি হইতে পারে না। এক বিষয়ে ভত্তজান উৎপন্ন হইলেও অন্তবিষয়ক মিথাজোনের নিবৃদ্ধি হয় না। কারণ, একই বিষয়েই ভর্জান ও মিথাজ্ঞান পরস্পর বিরোধী। স্মতরাং শরীরাদি ছঃখ পর্যান্ত প্রমেয়বিষ্য্রেও যথন জীবের নানাপ্রকার বিথাজ্ঞান আছে এবং তৎপ্রযুক্ত জীবের সংগার হইতেছে, তথন ঐ শরীরাদি-বিষয়ক ভত্তজানও ভত্তিবয়ক নিখ্যাজ্ঞান নিবৃত্তি করিখা জীবের সংসারনিবৃত্তি বা মোক্ষের কারণ হয়, ইহা স্বীকার্যা। তাই মহর্ষি এই ফুব্রের দারা ঐ শরীরাদিবিষয়ক তত্ত্বজ্ঞান প্রযুক্ত তদ্বিষয়ক অহম্বারের নিবৃত্তি হয়, ইহা বলিয়া শরীরাদিবিধরক তত্তজানও যে মুমুক্তুর আবশুক অর্থাৎ উহাও যে মুক্তির কারণ, এই সিদ্ধান্ত প্রকাশ করিরাছেন। মহর্বি "গ্রংখজনা" ইত্যাদি বিতীয় স্থানের দারাই বে ভাঁহার এই দিদ্ধান্ত সংক্ষেপে প্রকাশ করিয়াছেন, ইহা প্রকাশ করিবার জন্ম ভাষাকার শেষে এথানে "এবং তত্তুজানাং" এই বাকোর প্রয়োগপূর্বক মহর্বির "লঃখজনা" ইত্যাদি বিভীয় সূত্রটি উদ্ভূত ক্রিয়াছেন এবং সর্বাশেষে বলিয়াছেন যে, এখানে মহর্ষি "দোষনিমিছানাং ভত্তজানাদহভারনিত্তিঃ" এই ফুত্রের দারা বাহা বলিয়াছেন, তাহা তাঁহার পূর্ব্বোক্ত বিতীয় ফ্রার্থেরই অনুবাদ, ইহা অপুর্ব্ব বিধান নছে। অর্থাৎ পূর্ব্বে ঐ দিতীয় হুতের দারা যে শাস্তার্থসংগ্রহ বা সংক্রেপে শাস্তার্থ প্রকাশ হইয়াছে, ভাহাই ম্পষ্ট করিয়া বলিবার জন্ত এখানে এই মুত্রটি বলা হইয়াছে। যাহা অপূর্ব্ব অর্থাৎ মহর্ষি পুর্বের বাহা বলেন নাই, এমন কোন নৃতন দিল্ধান্ত এই স্থতের দ্বারা বলা হয় নাই। ভাষাকারের গুঢ় তাৎপর্য্য এই বে, "গুঃপজন্ম" ইত্যাদি দ্বিতীয় স্থানের দারা মিথাাজ্ঞানের নিবতি হইলে "দোষের" নিবৃত্তি হয়, দোষের নিবৃত্তি ২ইলে ধর্মাধর্মারাপ প্রবৃত্তির নিবৃত্তি হয়, ঐ প্রবৃত্তির নিবৃত্তি হইলে জ্বামার নিবৃত্তি হয়, "জ্বোর" নিবৃত্তি হইলে "গ্রংখের" নিবৃত্তি হয়, স্মৃতরাং তথন অপবর্গ হয়, ইহা বলা হইয়াছে। কিন্তু ঐ মিথ্যাজ্ঞানের নিবর্ত্তক কি 🤊 এবং কোনু পদার্থবিষ্ণক মিথ্যাজ্ঞান দেখানে মিথ্যাজ্ঞান শব্দের

দ্বারা বিব্রক্ষিত, ইহা স্পষ্ট করিয়া বলা আবশ্রক। অবশ্র তত্তজানই বে নিগাজ্ঞানের নিবর্ত্তক, ইহা যুক্তিসিন্ধই আছে। কিন্তু কোনু পদার্থবিষয়ক তত্তজ্ঞান ঐ মিথাজ্ঞানের নিবৃত্তি করিয়া মুক্তির কারণ হর, ইহা দিতীর হুত্রে স্পষ্ট বদা হয় নাই। তাই মহর্ষি এই হুত্রের দারা এখানে তাহা স্পষ্ট করিয়া বলিয়াছেন । মহর্ষির এই অন্থবাদের দারা বাক্ত হইরাছে যে, দিতীয় স্থান্তোক্ত নিখ্যাক্তান কেবল আন্তবিষয়ক মিথাজ্ঞান নহে। শরীরাদিবিষয়ক মিথাজ্ঞানও সংসারের নিদান। স্থতরাং উহাও ঐ হত্তে দিখাজ্ঞান শব্দের হারা পরিগৃহীত হইগাছে। শরীরাদিবিষদক তর্জ্ঞান্ট উহার নিবর্ত্তক। এইরপ নিজের আত্মহিব্যক মিগাজান যে সংসারের নিদান, ইহা সিজই আছে। স্ততরাং ঐ মিথাজ্ঞান শব্দের হারা নিজের আত্মবিষয়ক মিথাজ্ঞানও পরিগৃহীত হইয়াছে। ঐ আত্মবিষয়ক ভবজ্ঞানই দেই মিথাজ্ঞানের নিবর্ত্তক। এইরূপ অপবর্গবিষয়ক নানাপ্রকার মিথাজ্ঞানও অপবর্গ-লাভের বোর অন্তরার হইয়া সংগারের নিবান হয়। স্ততরাং অপবর্গবিষয়ক তবজ্ঞানের দ্বারা উহারও নিবৃত্তি ক্রিতে হইবে। ফলকথা, বে সকল পদার্থবিষয়ে যেজাপ মিথা জ্ঞান সংসারের নিনান বলিয়া যুক্তিনিদ্ধ, ঐ সমস্ত পদার্থবিষয়ে ঐ মিখ্যাজ্ঞানের বিপরীত তর্জ্ঞানই ঐ মিখ্যাজ্ঞানের নিবৃত্তি করিরা মৃত্তির কারণ হয়, ইহাই মহর্ষি গোতমের দিন্ধান্ত। মহর্ষি ঐ সমত্ত পদার্থকেই "প্রমেম" নামে পরিভাষিত করিয়াছেন। মহর্ষিক্ষিত প্রথম প্রমের জীবাক্ষা। তাঁহার মতে জীবাক্ষা প্রতি শরীরে ভিন্ন। তন্মধ্যে জীবের নিজশগীরাবচ্ছির আস্তাই নিজের আস্থা। দেই নিজের আল্পবিষয়ক মিথাজানই তাহার সংগারের নিদান। সমস্ত আল্পবিষয়ক মিথাজ্ঞান তাহার সংসারের নিদান নহে। কারণ, জীব তাহার নিজের শরীরাদিকেই তাহার আত্মা বলিয়া বুৰিলা, ঐ মিথাজানবশতঃ রাগংখ্যাদি দোব লাভ করিলা, তজ্জন্ত নানাবিধ ভভাতভ কর্মাদলে নানাবিধ জন্ম পরিগ্রহ করিয়া নানাবিধ স্থবত্বংথ ভোগ করিতেছে। স্থতরাং তাহার সংসারের নিদান ঐ মিধ্যাজ্ঞান নিবৃত্তি করিতে তাহার নিজের আত্ম-বিষয়ক তত্ত্তানই আবশুক। তাহা হইলেই তাহার শরীরাদি অনাত্ম পদার্থে আত্মবৃদ্ধিরূপ দিগাজ্ঞান নিবৃদ্ধ হয়। স্কুতরাং নিজের আন্মনিষ্মক তক্জানই পূর্বেলিজ্ফাপ মিথাজান নিবৃত্তি করিয়া মুজির কারণ হয়, ইহাই স্মীকার্যা। প্রতির দারাও উক্ত দিদ্ধান্ত বুঝা যার'। কিন্ত মহর্ষি গোতম বর্থন এই স্তত্তের ছারা শরীরাদি পদার্থের তত্তজানকেও মিখ্যাজ্ঞানের নিবর্ভক ববিয়াছেন, তথন তাঁহার মতে কেবল আত্মতন্ত্রজানই মুক্তির কারণ নহে। তাঁহার মতে প্রথম প্রমের আত্মার তত্ত্তান, ঐ আত্মাও শরীরাদি একাদশ প্রনেশবিষয়ক ( দম্হাগছন তহজ্ঞান ) হইরাই ঐ আক্সাদি ছাদশ প্রমেরবিষয়ক সর্বপ্রকার মিখ্যাজ্ঞানের নিগুত্তি করিয়া মুক্তির কারণ হয়, ইহাই বলিতে হইবে। এই বিবরে অত্যান্ত কথা এই আছিকের শেষভাগে গাওয়া যাইবে।

শ্বাকাৰা অৱে এটুবাঃ শ্বোতবো মন্তবঃ" ইঞাদি।—বৃহদারণাক, হাঙাও।
 শ্বাকানকে ছিলানীয়াবয়সমীতি প্রবঃ। কিনিছেন্ কন্ত কামার শ্রীরমন্তবংলবংশ।
 —বৃহদারণাক, ৪।৪।১২।

বৃদ্ধিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতি কেহ কেই মহর্বি গোতমের প্রমেরবিভাগস্থরে (১)১৯ সূত্রে) "আত্মন" শব্দের ছারা জীবাত্মা ও প্রমান্মা, উভয়কেই গ্রহণ করিয়াছেন এবং "আত্মন" শব্দের ছারা ति, के छेडब बाबादकरे बहुन कवा याव, हेहा शृद्धि विनवाहि (ठलूव थल, ७०-७८ शृंबो सहैया)। কিন্তু ভাষ্যকার প্রভৃতি প্রাচীনগণ ঐ "আত্মন" শব্দের দারা কেবল জীবাত্মাকেই গ্রহণ করিয়াছেন। তীহাদিগের মতে ভারদর্শনে প্রমেরমধ্যে এবং যোড়শ পণার্থের মধ্যেই পরমান্ত্রা ঈশ্বরের বিশেষরূপে উল্লেখ হর নাই কেন ? এ বিবরে প্রথম খণ্ডে (৮৭—৯১ পূর্চার) বধামতি কারণ বর্ণন করিয়াছি। সে সকল কথার সার মর্ম্ম এই যে, যে সমস্ত পরার্থবিষরে মিছ্যাজ্ঞান জীবের সংসারের নিদান হওয়ার উহাদিগের তবজ্ঞান ঐ মিগাজ্ঞান নিবৃত্ত করিয়া যুক্তির কারণ হয়, সেই সমস্ত পরার্থই মহর্ষি গোতম ভারদর্শনে "প্রমের" নামে পরিভাবিত করিয়া বলিয়াছেন। ছগৎঅস্তা প্রমেশ্বর তাঁহার মতে জগতের নিমিত্তকারণ ও জীবাঝা হইতে স্থরপতঃ তির বলিরাই স্থাকত। স্থতরাং ঈশরবিষয়ক মিখ্যাজ্ঞান তাঁহার মতে জীবের সংগারের নিদান না হওরার তিনি প্রমেরবিভাগস্থতে প্রথমে "আত্মন" শব্দের দারা কেবল জীবাত্মাকেই গ্রহণ করিরাছেন। ফলকথা, তাঁহার মতে ঈশ্বর সামান্ততঃ প্রমেয় হইলেও "হেয়" ও "এধিগন্তবা" প্রভৃতি পূর্বোক্ত কোন প্রকার প্রমেয় নহেন। স্থতরাং ঈশ্বরের তত্ত্তান জীবের সংগারের নিদান মিথাজ্ঞান নিবত করিয়া মুক্তির সাক্ষাৎকারণ না হওৱার তিনি তাঁহার পুর্ব্বোক্ত পরিভাষিত "প্রমেষ" পদার্থের মধ্যে ঈশ্বরের উরেধ করেন নাই। ভাহার মতে মুমুকুর গক্ষে তাঁহার পূর্বোক্ত জীবাঝাদি অপবর্গ গর্যান্ত দাদশবিধ প্রমের পদার্থের তন্ত্ জ্ঞান গাভের জন্ত ঐ প্রমের পদার্থের বে মনন আবশ্রক, ঐ মননের নির্বাহ ও তব্ব-নিশ্চর রকার জন্তই এই ন্যান্তর্শনের প্রকাশ হইরাছে। তাই উহার জন্তই ন্যান্তর্শনে প্রমাণাদি পঞ্চনশ পদার্থেরও উল্লেখপুর্বাক ঐ সমস্ত পদার্থেরও তরজ্ঞানের আবশুকতা কথিত হইয়াছে। ভিন্ন ভিন্ন শান্তের ভিন্ন ভিন্ন "প্রস্থান" অর্থাৎ অগাধারণ প্রতিপান্য আছে। প্রস্থানভেদেই শান্তের ভেদ ছইরাছে। সংশর প্রভৃতি চতুর্দশ পদার্থ ভারশাল্রেরই পুথক প্রস্থান। উহা অভ শাল্রে কথিত হয় নাই। কিন্তু অন্ত শান্ত্ৰেও ঐ চতুর্দ্দ পদার্থ খীক্লত। এইনপ ঈশ্বর প্রভৃতি বেদসিছ সমস্ত পদার্থ মন্ত্র্বি গোতমেরও স্বীরুত। তিনি যোজণ পদার্থের মধ্যে "দিন্ধান্তে"র উল্লেখ করায় দিন্ধান্তত্বরূপে ক্রশ্বরেরও উল্লেখ করিয়াছেন। কিন্ত তিনি বে উদ্দেশ্তে যে ভাবে প্রমাণাদি পদার্থের উল্লেখ করিয়াছেন, তাহাতে তনাধো বিশেষরূপে ঈশ্বরের উরেথ অনাবস্তক। করিণ, তাঁহার মতে ঈশ্বর জীবের সংসারনিদান নিখাজ্ঞানের বিষয় কোন প্রমেয় নহেন; মুমুকুর কর্ত্তব্য তাদুশ প্রমেয় মননের নির্বাহক বিচারান্ধ কোন পদার্থও নহেন।

তবে কি মহবি গোতমের মতে মুক্তিগাতে ঈশ্বরতহজ্ঞানের কোন অপেক্ষা নাই ? কেবল তাঁহার পরিভাষিত জীবাস্থাদি প্রমেয়তহজ্ঞানই কি মুক্তির কারণ ? এতহন্তরে বক্তবা এই যে, মহবি গোতমের মতেও মুক্তিগাতে ঈশ্বরতহজ্ঞানের আব্যাকতা আছে। ঈশ্বরতহজ্ঞান বে মুক্তি-লাভে নিতান্ত আব্যাক, ইহা শ্রোত সিদ্ধান্ত। স্থতরাং শ্রুতিপ্রামাণ্যসমর্থক মহবি গোতমেরও বে উহা সম্মত, এ বিবরে সংশব্ধ নাই। খেতাশ্বতর উপনিবদে "বেলাহমেতং পুরুষং পুরাণমাদিত্য- বর্ণং তমধ্যং পরস্তাৎ। তমেব বিদিশ্বাহতিমৃত্যুমেতি নাজঃ পস্থা বিদ্যুতেহ্যুমান্ন"।—( পা৮) এই শ্রতিবাকো ঈশ্বরতম্বজ্ঞান যে, মুক্তিলাভে নিতান্তই আবগুক, ইহা ম্পষ্ট কথিত হইয়াছে। মুক্তির অন্তিত্ব প্রতিপাদনের হুৱা ভাষাকার বাৎজায়নও পূর্মে উক্ত প্রতিবাকা উদ্ধৃত করিয়াছেন। (চতুর্থ থণ্ড, ২৮৪ পূর্চা দ্রন্তবা)। হল কথা, ঈশরতস্বজানও দে মুক্তিলাতে অত্যাবশ্রক, ইহা সমস্ত ক্সায়াচার্যাগণেরই সমত। কারণ, উহা শ্রুতিসম্মত সতা। এই জন্তুই সহানৈগায়িক উদ্ধনাচার্যা তাঁহার আরকুস্থমাজণিক্সছে মুমুক্তর পক্ষে ঈশ্বরতস্থ্ঞান সম্পাদনের জ্ঞা ঈশ্বর মননের উপায় বর্ণন করিয়া গিরাছেন। তাঁহার দিতীর কারিকার টীকার বরদরাজ প্রথমে পূর্জপক্ষের উত্থাপন-পুর্বাক সমাধান করিয়াছেন যে, ' পরমেখরের সাক্ষাৎকার হইলে তাঁহার অনুগ্রহসহকৃত জীবান্মতর-জ্ঞানই মুক্তির কারণ। বরদরাজ উহা সমর্থন করিতে শেষে "দ্বে ব্রহ্মণী বেদিতবে পরঞ্চাপরঞ্চ" এবং "দ্বা স্থপর্ণা সমুদ্ধা সধায়া" ইত্যাদি শ্রুতিবাকা উভ্যুত করিরাছেন। অর্থাৎ তাঁহার মতে উক্ত শ্রুতির দারা পরবন্ধ পরমাত্মা ও অপরব্রন্ধ জীবাত্মা, এই দিবিধ ব্রন্দোর জ্ঞানই মুক্তিলাভে আবশুক বলিয়া কথিত হইগাছে। তাঁহার পরবর্তী স্থপ্রসিদ্ধ টাকাকার মহানৈয়ায়িক বৰ্দ্ধমান উপাধ্যায়ও ঐ স্থলে "দ্বে ব্ৰহ্মণী বেদিতব্যে" এই শ্ৰুতিবাকা উদ্ধৃত করিয়া, পরব্ৰহ্ম প্রমান্মা ও অপরবন্ধ জীবাল্পা, এই উভরের জ্ঞানই বে মুক্তির কারণ বলিয়া প্রতিষিদ্ধ, ইহা সমর্থন করিয়াছেন। কিন্তু উক্ত শ্রুতিবাক্যে জীবাত্মাকেই যে অপরব্রন্ধ বলা হইয়াছে, ইহা আর কেহই ব্যাখ্যা করেন নাই। এঁক্লপ ব্যাখ্যার কোন মূলও পাওরা যার না। আমরা মৈত্রায়ণী উপনিবদে দেখিতে পাই,—"দে বন্ধাণী বেদিতব্যে শক্ষরদ্ধ পর্ক বং। শক্ষরদাণি নিষণতঃ পরং বন্ধাধিগছতি"। ( यर्ड था, २२ )। এখানে শক্তরদাকেই অপরত্রদা বলা হইয়াছে। প্রাণোনিখদে দেখিতে পাই, —"এতবৈ সত্যকাম প্রমণরঞ্চ ক্রন্ম বদোলার:" ( e)২ )। ভগবান শঙ্করাচার্য্য সভ্প ও নিভ্ন-ভেদে বিবিধ ব্রহ্ম স্মীকার করিয়া, সঙ্গ ব্রহ্মকেই অপরব্রহ্ম বলিয়াছেন।—( বেলান্তনর্শন, চতুর্থ আঃ, ততীর পাদ, ১৪শ স্থানের শারীরকভাষা স্রষ্ঠবা )। অবশু "ত্রমান" শব্দের ছারা কোন স্থাল জীবাস্থাও ব্যাথাত হইয়াছে। নথানৈয়ায়িক রঘুনাথ শিরোমণিও কোন হলে এরপ ব্যাথা করিয়াছেন ( চতুর্থ খণ্ড, ৩৫১ পূর্রা মন্টব্য )। বেদাস্তদর্শনের "সামীপ্যান্ত, তদ্বাপদেশঃ" (৪।০)১ এই স্থুত্তের দারা অন্দের সামীপ্য অর্থাৎ সাদুল্লাবশতঃ জীবাত্মাতেও "একান্" শক্ষের প্রয়োগ হইগাছে, এইরুণ অর্থপ্ত নৈয়ামিকগণ ব্যাখ্যা করিতে পারেন। কিন্ত "ছে ব্রন্থাী বেদিতবো" ইত্যাদি প্রতিবাকো বে, জীবান্মাকেই অপরব্রন্ধ বলা হইরাছে, ইহা আমরা ব্রবিতে পারি নাই। দে বাহাই হটক, উক্ত দিল্ধান্তে "দে ব্ৰহ্মণী বেদিতব্যে" ইত্যাদি পূৰ্ম্বোক্ত শ্ৰুতিবাক্য প্ৰমাণ

১। নত্ বেহাধিবাতিরিকত নিত্তাপারতার্মবন্তব্জানং সংসাধনিধানতধিবংমিখাজোনাধিনিবৃত্তিবারেশ নির্মানকারণং বর্ণহিতি। বধাতং—"ইংগজন্ম বসুন্তি-সাম-মিধাজোনানামূত্রে তিরাপারে তদনত্ত্বাপারাধানকারণ ইতি। বিবেচিতশার মানকার্মনার্মানর বিবেশ ইতি কিমনেন প্রমান্ত্রিকারণ শ্রেকাশ বর্গতিশার মানকার্মনার্মানর বিবেশ ইতি কিমনেন প্রমান্ত্রিকারণ শ্রেকাশ বর্গতিশার মানকার্মনার বিবেশ স্বামানকার্মনার বিবেশ স্বামানকার মানকার মানকার বিবেশ স্বামানকার স্বামানকার

না হইলেও বৃহদারণ্যক উপনিষদের "আত্মানকে বিজ্ঞানীয়াদয়নস্মীতি পূক্ষঃ" ইত্যাদি পূর্ব্বেক্তি প্রতিবাক্য এবং স্বেতাশ্বতর উপনিষদের "ত্যেব বিদিল্বাহতিমৃত্যুমেতি" ইত্যাদি প্রতিবাক্য উক্ত সিদ্ধান্তে প্রমাণরূপে প্রদর্শন করা বার । বর্জমান উপাধার মুক্তিলাতে নিজের আত্মান্তাইক কারের জ্ঞার ঈশ্বরতহুজ্ঞানকেও মুক্তির কারণ বলিয়া সমর্থন করিয়া, শেবে নৈয়ায়িকসম্প্রদারের পরাম্পরাপ্রাপ্ত দিদ্ধান্ত ব্যক্ত করিয়াছেন বে," ঈশ্বরমনন মৃমুক্তর নিজের আত্মান্তাইকার সম্পাদন করিয়াই পরম্পরায় মুক্তির কারণ হয় । উহার সম্পাদক ঈশ্বরমননের জ্ঞার ঈশ্বরমাক্তাইকারও ঐকপে পরম্পরায় মৃক্তির কারণ হয় । কারণ, ঈশ্বরমাক্তাইকার ইশ্বরিষয়ক মিথাজ্ঞান নিবৃত্ত করিলেও উহা সংসারের নিদান মিথাজ্ঞানের নিবৃত্তিক না হওয়ার মহর্ষি গোতমোক্ত প্রকারে মৃক্তির সাক্ষাই কারণ হর না । কিন্ত উহা গোতমোক্ত মৃক্তির সাক্ষাই কারণ প্রমেয়"তক্ত সাক্ষাইকার করিয়া মৃক্তির প্রযোজক বা পরম্পরাকারণ হইয়া থাকে, ইহাই তাইপর্য্য ।

ঈশ্বরতত্ত্তান মুমুকুর নিজের আত্মাক্ষাৎকারের সম্পাদক হইবে কিল্লগে ? ঈশ্বরের মননই বা কিরূপে নিজের আত্মসাক্ষাৎকারে উপযোগী হইবে ? ইহার ত কোন যুক্তি নাই ? ইহা চিন্তা করিয়া শেষে বর্দ্ধমান উপাধায় বলিয়াছেন যে, অথবা ঈশ্বারের মননরূপ উপাসনা করিলে তজ্জন্ত একটী অদৃষ্টবিশেষ জন্মে, অথবা ঈশ্বরতত্বজ্ঞানজন্তই অদৃষ্টবিশেষ উৎপন্ন হয়, তত্বারাই উহা মুক্তির কারণ হয়। প্রতির ঘারা বর্থন ঈশ্বরতত্ত্বজ্ঞান মুক্তির হেতু বলিয়া প্রতিপন্ন হইতেছে, তথন উহার উপপত্তির জন্ত অদৃষ্টবিশেষই উহার দারক্রপে কলনা করিতে হইবে। অর্থাৎ ঈশারতম্বজ্ঞান কোন অদৃষ্টবিশেষ উৎপদ্ম করিয়া ওদ্বারাই মুক্তির হেতু হয়, ইহাই শ্রুতির তাৎপর্যা বুরিতে হইবে। নচেৎ ঈশ্বরতজ্ঞান সংসারনিদান মিথাজ্ঞানের নিবর্ত্তক না হওরার, উহা সেই মিথাজ্ঞানের নিবৃত্তি দ্বারা মুক্তির কারণ হইতে না পারায় অন্ত কোনরূপে মুক্তির কারণ হইতে পারে না। স্কতরাং উহ। অদৃষ্টবিশেষ উৎপন্ন করিয়া ভদ্বারাই মুক্তির কারণ হয়, ইহাই বৃদ্ধিতে হইবে। প্রাচীন দীকা-কার বরদরাজ কিন্তু ঐরপ কল্পনা করেন নাই। তিনি বলিয়াছেন যে, শ্রুতিতে যথন ঈশ্বরদাক্ষাৎ-কারও মুক্তির কারণ বনিয়া ক্থিত হইয়াছে তথন সাক্ষাৎকৃত পরমেশ্বরের অন্তগ্রহ মুক্তির সহকারী কারণ, ইহাই শ্রুতির তাৎপর্য্য বুঝা নায়। পরমেশ্বরের সাক্ষাৎকার হইলে তথন তাঁহার অর্থ্যহে মুমুকুর নিজের আত্মসাক্ষাৎকার উৎপন্ন হইয়া, ঐ আত্মবিষয়ক সর্ব্ধপ্রকার মিথাজ্ঞান নিবৃত্ত করিয়া উহা মুক্তির কারণ হয়। প্রমেখনের সাক্ষাৎকার ও তাঁহার অমুগ্রহের মহিমার মুমুক্র আবশ্রক জানের উৎপত্তি ও অভিন্যিত্সিদ্ধি অবশ্রাই হুইতে পারে, এ বিষয়ে অন্য যুক্তি অনাবশ্রক। বস্তুতঃ "ভিদ্যতে স্কুদয়ঞ্জি:.....তন্মিন্ দৃষ্টে পরাবরে।"—( মৃওক, ২া২ ) এই শ্রুতিবাক্টো পরমেশ্বর-

১। ঈশ্বরমননক মোক্তেত্ত, তমেব বিনিত্তি হিন্তু মেতি নাজঃ গছা বিশাতে হহনার ইতি শ্রুতা ব্যক্তি নাজঃ ক্ষান্তির ক্ষান্তি

সাক্ষাৎকার যে "হুদয়প্রছি"র ভেদক, অর্থাৎ জীবের অনাদিসিদ্ধ নিথাজ্ঞান বা ভজ্জনিত সংস্থারের বিনাশক, ইহা স্পষ্টই কথিত হইলাছে। স্নতরাং ঈশ্বরদাক্ষাৎকারও বে মুমুকুর নিজের আত্মবিষয়ক মিথ্যাজ্ঞানের নিবৃত্তি করিয়াই মুক্তির কারণ হয়, ইহা অবপ্রাই বলা ধাইতে পারে। তবে ইশ্বনাকাৎকার মুমুক্তর নিজের আত্মবিবাক মিথাজানের বিগরীত জ্ঞান না হওয়ার উহা নিজের আত্মবিষয়ক তত্ত্তানের ন্যায় সাক্ষাৎভাবে ঐ মিথাজ্ঞানের নির্ভত করিতে পারে না। স্থতরাং ইশ্বনাক্ষাৎকার বা ইশ্বরতভ্জান মুমুকুর নিজের আত্মনাক্ষাৎকার সম্পাদন করিয়া তদ্হারাই সংসারনিদান ঐ মিথাজ্ঞানের নিবৃত্তি করিয়া মুক্তির কারণ হয়, ইহাই শ্রুতির তাৎপর্য্য বুঝিতে হটবে। তাই প্রাচীন নৈয়াব্রিকগণ বিদ্যা গিয়াছেন,—"সহি তত্ততো জ্ঞাতঃ স্বাত্মসাকাৎকার-ভোপকরোতি"। অর্থাৎ ঈশ্বরতভ্জান মুমুগুর নিজের আস্থানাগাৎকারের সহায় হয়। পূর্ব্বোক্তরপ কার্য্যকারণভাব শ্রুতিদিদ্ধ হইলে ঈখরতব্রজানজন্ত অনুষ্টবিশেষের কল্পনা অনাবশ্রক। বরদরাজ ও তৎপূর্ববর্তী আর কোন প্রাচীন নৈরাধিকও ঐরপ অদৃষ্টবিশেষের কল্লনা করেন নাই। "প্রকাশ" টীকাকার বর্দ্ধমান উপাধ্যারের শেরোক্ত বা চরম কলনার তাঁহার নিজেরও আহে। ছিল না, ইহাও বলা বার। সে বাহাই হউক, ফলকথা, নৈয়ায়িকসম্প্রদায়ের মতে পুর্ব্বোক্তরণে ঈখরতব্জানও যে মুক্তির কারণ, ইহা স্থীরত সতা। মহানৈয়াত্বিক উদ্বনাচার্য্য এই ব্যন্তই তাঁহার "ভারকুস্তমাঞ্জলি" এছে মুমুকুর পক্ষে ঈশ্বরের মননরাপ উপাসনার নির্বাহের জন্ম বিবিধ তব বিচার করিয়া গিরাছেন। তিনি বিচারপূর্বক ক্লব্যারর অন্তিত্ব সমর্থন করিয়াও ঐ মননের সাহায়্য করিয়া গিয়াছেন। তাঁহার মতে শ্রুতিতে জীবাত্মার ভার প্রমাত্মারও শ্রবণ, মনন ও নিদিধাসন বিহিত হইরাছে। প্রমাত্মার তত্ত্জান বা দাক্ষাৎকারের জন্ম তাঁহারও বথাক্রমে প্রবণ, মনন ও নিদিধাদন কর্ত্তবা।

কোন নৈয়ায়িকসম্প্রদায় উদয়নাচার্য্যের "ভারকু স্থমাঞ্জণি" গ্রন্থান্থারে এক সময়ে ইহাও সমর্থন করিয়াছিলেন যে, কেবল ঈশ্বরসাক্ষাৎকারই মৃক্তির কারণ। তাঁহাদিগের কথা এই যে, ঈশ্বর অতীক্রিয় হইলেও বাগঞ্জ সন্নিকর্ষের হারা তাঁহার সাক্ষাৎকার হইতে পারে। "আত্মা বা অরে অন্তবাং" ইত্যাদি শ্রুতিবাক্যে "আত্মন্" শব্দের হারা যদিও জারা আকেও বুঝা যায়, কিন্তু "বেদাহমেতং পুরুষং পুরাণমাদিতার্বর্গ তহমণ পরস্তাৎ। তমের বিদিছাইতিমূত্যুমেতি নান্তঃ পছা বিদ্যতেহয়নায়"। এই শ্বেতাশতর শ্রুতিবাক্যের হারা কেবলমাত্র ঈশ্বরসাক্ষাৎকারই মোক্ষের কারণ বলিয়া শ্রুত্ব কথিত হওরায় "আত্মা বা অরে অন্তব্যং" এই শ্রুতিবাক্যেও "আত্মন্" শব্দের হারা পরমাত্মাই বুঝিতে হইবে। তাহা হইলে উদয়নাচার্য্যের ভারকু স্থনাঞ্জলি প্রন্থের—"ভারচচেত্রমীশক্ত মননব্যপদেশভাক্। উপাসনৈর ক্রিয়তে প্রবানন্তরাগতা।"—এই কারিকাও সংগত হয়। কারণ, মৃমুক্রুর নিজের আত্মান্ত্রাহকারই মুক্তির কারণ হইলে তাহাতে পরমাত্মার মননকাপ উপাসনা অনাব্যাক । নিজের আত্মার মনন না করিয়া উদয়নাচার্য্য পরমাত্মা পরমেশরের মনন করিবেন কেন ? স্কৃত্রাং তাহার মতেও পরমেশ্বরের সাক্ষাৎকারই যে মুক্তির কারণ, ইহাই বুঝা যায়। যদিও ঈশ্বরসাক্ষাৎকার মৃমুক্রুর নিজের আত্মির মান্তর মাত্মির মিলাজ্ঞানের বিপরীত জ্ঞান না হওয়ায় উহা ঐ মিগাজ্ঞানের নিবর্ত্তক

হইতে পারে না, তথাপি অভয়ভাবে উহা ঐ মিথাজানজন্ত সংস্থারের বিনাশের কারণ হয়, ইহা স্বীকার করা যায়। অথবা সংসারনিদান ঐ মিথ্যাজ্ঞানজন্ম সংবার নাশের জন্মই মুমুক্র নিজের আত্মতত্ত্বদাক্ষাৎকারের আবস্তকতা স্বীকার্যা। কিন্ত মুক্তিলাতে পরমান্তার দাক্ষাৎকারই কারণ। ধৰি বল, বোগজ স্মিক্ষের ছারা প্রমান্তার সাক্ষাৎকার হইলে তথন ঐ যোগজ স্মিক্ষজ্ঞ স্মগ্র বিশ্বেরই সাক্ষাৎকার হইবে। তাহা হইলে "তমেব বিদিয়া" ইত্যাদি শ্রুতিবাকো "এব" শব্দের স্বারা যে, অন্ত পদার্থের বাবচ্ছেদ হইয়াছে, তাহা সংগত হর না। কারণ, যোগজ সন্নিকর্ষজন্ত ঈশ্বর-সাক্ষাৎকার কেবল ঈশ্বরমাত্রবিষয়ক নহে। স্থতরাং উক্ত শ্রুতিবাকোর বারা বে, বোগজ দরিকর্ষ-জ্ঞ ঈশ্বরদাক্ষাৎকারই মুক্তির কারণক্রণে কথিত হইয়াছে, ইহা বলা ধার না। এতহন্তবে তাঁহারা বলিয়াছেন বে, থাহারা মুমুকুর নিজের আন্মদাক্ষাৎকারকেই মুক্তির দাক্ষাৎ কারণ বলিবেন, তাঁহা-নিগের মতেও ত ঐ আত্মসাক্ষাৎকার দেহাদিভেনবিবরক হওয়ায় কেবল আত্মবিষরক হইবে না। স্কুতরাং "তমের বিদিন্ধ" এই শ্রুতিবাক্যে তাঁহাদিগের মতেও "তৎ" শক্কের দারা নিজের আত্মমাত্রের গ্রহণ কোনরূপেই সম্ভব নহে। বস্ততঃ ঐ শ্রুতির উপক্রমে পুরাণ পুক্ষ প্রমেখরেরই উল্লেখ হওয়ায় উহার পরার্দ্ধে "তৎ" শক্ষের দারা পরমেখনই বে বৃদ্ধিস্ত, এ বিষয়ে,সংশন নাই। স্থতরাং "তমেব বিদিশ্বা" এই বাক্যের দারা পরমেখরবিষয়ক নিবিকেরক প্রত্যক্ষই গ্রহণ করিয়া, উহাকেই মুক্তির কারণ বলিয়া বুঝিতে হইবে। বোগজ সন্নিকর্যজন্ম ঐ নির্দ্ধিকর্মক প্রত্যক্ষ কেবল প্রমেশ্বরমাত্র-বিষয়ক। স্মৃতহাং "তদেব" এই স্থানে "এব" শব্দ প্রয়োগের অনুপণত্তি নাই। আর ঐ "এব" শব্দকে "বিদিস্বা" এই পদের পরে যোগ করিয়া "তং বিদিকৈ ব" এইরূপ ব্যাখ্যা করিয়া বে দ্যাধান, তাহা উত্তর মতেই তুলা। অর্থাৎ অন্ত সম্প্রদায়ের ন্তার আমরাও এরপ ব্যাখ্যা করিতে পারি। কিন্ত ঐরপ ব্যাখ্যা আমরা সংগত মনে করি না। কারণ, "তং বিদিতৈব" এইরূপ ব্যাখ্যা করিলে ঐ শ্রুতিস্থ "এব" শক্ষের সার্থক্য থাকে না। কারণ, উক্ত পক্ষে পরে "নাতঃ পছা বিদ্যতেহয়নাম" এই বাকোর ধারাই "এব" শব্দ প্রয়োগের কলসিদ্ধি হইয়াছে। আমাদিগের মতে ঐ "এব" শব্দের অল্পত্র যোগ করিতে হয় না, উহার বৈর্থ্যও নাই। यদি বন, "তত্ত্মসি" ইত্যাদি নানা শ্রুতিবাক্যের দারা "আমি ব্রহ্ম" এইরূপ জ্ঞানই মুক্তির কারণ বলিয়া স্বীকার্য্য হইলে, ঐ জ্ঞান ত কেবল ঈশ্বরবিষয়ক নহে ? স্মতরাং "ভমেব বিদিন্না" এই বাকো "এব" শব্দের উপপত্তি কিরূপে হইবে ? এতছভ্তরে বক্তবা এই বে, "তৰ্থদি" ইত্যাদি নানা শ্রুতিবাক্যের বারা "আমি ব্রহ্ম" এইরূপ জ্ঞানই মুক্তির কারণ, ইহা উপদিষ্ট হয় নাই। কিন্তু জীব ও ব্রন্ধের অভেদচিন্তনরূপ বে বোগবিশেষ, উহার অভাসের ৰাৱা পরে ঈশ্বরমাত্রবিষয়ক নির্জিকল্পক সাক্ষাৎকার সম্পন্ন হয়, ইহাই ঐ সমস্ত শ্রুতিবাক্যের ভাৎপর্য্য। পূর্ব্বোক্তরূপ ঈশ্বরদাক্ষাৎকারই মুক্তির কারণ। স্থতরাং "তমেব বিদিদ্ধা" ইত্যাদি শ্রতিবাক্যের বর্থাশতার্থেই দামগুরু হয়। নব্যনৈয়ায়িক গদাধর ভট্টাচার্য্য পূর্ব্বোক্তরূপ বিচারের সহিত পূর্ব্বোক্ত মত প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন। কিন্ত উহার কোন প্রতিবাদ বা প্রশংসা করেন নাই। উক্ত মতে বক্তব্য এই যে, বৃহদারণাক উপনিষদের "আত্মা বা অরে দ্রষ্টবাঃ" ইত্যাদি শ্রুতিবাক্যে "আত্মন" শক্ষের হারা যে প্রমাত্মাই বিব্ফিন্ত, ইহা বুঝা বার না। প্রস্ত উহার পুর্মে

"ন বা অরে পড়াঃ কামার পতিঃ প্রিয়ো ভবতি আত্মনন্ত কামার পতিঃ প্রিয়ো ভবতি" ইত্যাদি শ্রুতি-বাকো "আন্মন্" শক্ষের দারা জীবান্ধাই কথিত হওগার দেখানে পরেও "আন্মন্" শক্ষের দারা शृद्धीं क बीवाचार गुरीज रहेबाए, रेंहारे तुवा यात । अवधा कवारिक माठ जीवाचा अ श्रवमाचात বাস্তব অভেদবশতঃ পর্মাত্মনাক্ষাব্দার ইইলেই জীবাত্মনাক্ষাৎকার হয়। স্কুতরাং দেই মতে ঐ "আন্ত্রন" শব্দের হারা প্রমান্ত্রা বুকিলেও সামঞ্জ হইতে গারে। কিন্তু হৈতবাদী পর্বেলিক নৈয়ামিকসম্প্রদায়বিশেষের মতে উক্ত শ্রুতিবাক্যে "আত্মন্" শব্দের ত্বারা প্রমাত্মাকেই এংগ করিলে সামজ্ঞ হয় না। কারণ, জাবের নিজের আত্মবিষদক মিথাজ্ঞান, মাহা তাহার সংগারের নিদান বলিয়া বুক্তি ও শান্ত্রসিছ, ঐ মিথা আনের নিবৃত্তির জন্ত উহার বিপরীত জ্ঞানরূপ নিজের আত্মদাক্ষাৎকার বে মুমুক্তর অবস্তা কর্তব্য, ইহা উক্ত সম্প্রদায়েরও ত্বীকার্য্য। তাহা হইলে পুর্বোক্ত "আত্মা বা অরে প্রষ্টবাঃ" ইত্যাদি শ্রুতিবাক্যের দ্বারা যে, সুমুক্তর নিজের আত্মধাকাৎকার কর্ত্তবা বলিয়া বিহিত হয় নাই, ইহা কিজপে বলা যায় ? খোতাখতর উপনিয়দে "তমেব বিদিল্ল" ইত্যাদি প্রতিবাবের দারাও যে, কেবল প্রমান্ত্রশাকাংকারই মুক্তির কারণ বলিয়া কথিত হইয়াছে, ইহাই বা কিব্ৰূপে বুঝা বার ? কারণ, মুমুকুর নিজের আগ্রাসাফাৎকারও মুক্তির কারণ বণিয়া ক্রতি ও যুক্তিনিদ্ধ। পরস্ক নহানৈয়ানিক উদ্যানাচার্যাও "আত্মতব্বিবেক" ও "তাংপর্যাপরিভত্তি" গ্রাম্থ মুদুকুর নিজের আত্মবিদ্বক মিথাজানকে তাহার সংশারের নিগান বণিয়া, উহার নিবর্ত্তক নিজের আত্মদাক্ষাৎকারকে মুক্তির কারণ বলিয়া সমর্থন করিয়াছেন। প্রতরাং তিনি "ভারকুক্ষমাজলি" এছে ঈশার মননের উপদেশাদি করায় কেবন ঈশারতভ্জানকেই মুক্তির কারণ বুলিয়া সিদ্ধান্ত করিয়া গিয়াছেন, ইহা কিছুতেই বলা ধায় না। স্থতগ্রাং তাঁহার মতেও মুক্তির সাক্ষাৎ কারণ নিজের আন্দ্রদাকাৎকার সম্পাদন করিতেই ঈশ্বরের তব্জান আবস্তাক। ভাষার জন্ম ঈশ্বরের শ্রবণ, মনন ও নিদিখাদন আবগুক । তাই তিনি স্থায়কু হুমাঞ্জি আছে বিচারপূর্মক ঈশ্বর মননের উপদেশাদি করিলা গিরাছেন, ইহাই বুঝা নাম। টাকাকার বরদরাজ ও বর্জনান উপাধারের কথা পূর্বেই বণিয়াছি। তাঁহারাও উদয়নের মতে প্রমান্ত্রদাক্ষাৎ কারকেই মুক্তির সাক্ষাৎ কারণ বলিয়া ব্যাখ্যা করেন নাই।

গদাবর ভটাচার্য্য "মুক্তিবাদ" প্রয়ে পূর্বেরিক্ত মত প্রকাশের পরে রঘুনাথ শিরোমণি প্রভৃতি নৈয়ারিকগণের মত প্রকাশ করিয়াছেল বে, বহদারণাক উপনিষদে য়াজ্ঞহক্তা-নৈত্রেরী-সংবাদে "স হোবাচ নবা অরে পত্যা কামার পতিঃ প্রিটো ভবতি আত্মনস্ক কামার পতিঃ প্রিয়ো ভবতি" (হারাও) ইত্যাদি শ্রুতিবাক্যে "আত্মন্" শক্ষের হারা নিরতিশর প্রির নিজের আত্মাই উপক্রোস্ত হওয়ার উহার পরভাগে "আত্মা বা অরে প্রইবাং" ইত্যাদি শ্রুতিবাক্যে "আত্মন্" শক্ষের হারা নিজের আত্মাই বিবক্ষিত ব্রা বায় ৷. তাহা হইলে উক্ত শ্রুতিবাক্যের হারা মুমুক্তর নিজের আত্মার সাক্ষাহ কারই মুক্তির সাক্ষাহ কারণ এবং তাহার সক্ষাদক ঐ আত্মার প্রধানিই স্কৃতির প্রক্ষেরা কারণ, ইহাই বৃষ্ণা বায় ৷ উহার হারা পরমাত্মার সাক্ষাহকার ও প্রবশ্বনাদির বৃক্তির কারণ, ইহা বৃষ্ণা বায় ৷ বাদ বায়, উক্তা প্রতিবাক্যের হারা তাহা বৃষ্ণা না গেলেও "ভ্যেব বিদিরাহতিস্ত্যুনাতি"

ইত্যাদি প্রতিবাকোর দার। ইশ্বনাকাৎকারও যে মৃত্তির কারণ, ইহা ত ম্পষ্টই বুঝা বার। এতচনতে ভাষারা বলিয়াছেন যে, মুমুজুর নিজের আত্মাকাৎকার হইলে তথন ভাষার মিথাজ্ঞান-জন্ম সংখ্যার ও ধর্মাধর্মোর উজ্জেদ হওয়ায় মক্তি হইবাই যায়। স্কুতরাং তাঁহার ঐ মৃত্তিতে আর প্ৰমান্ত্ৰসাক্ষাৎ কাৰকে কাৰণ ৰবিয়া স্বীকাৰ কৰাৰ কোন প্ৰয়োজন বা যুক্তি নাই। অভগ্ৰ "তমের বিদিয়া" ইত্যাদি প্রতিরাক্ষের ইহাই তাঙ্গর্ধ্য ব্যিতে হুইবে যে, জীব ও ব্রহ্মের অতেল-চিত্তন রূপ বোগাভাগে মুমুক্তর নিজের আন্থার পাকাৎকার সম্পাদন করিরা, তদরারা মুক্তিতে উপৰোগী হব। ঐ বোগান্তাস ব্যতীত সুমুক্তর নিকের আন্ধার সাক্ষাংকার হব না, এই তর প্রকাশ করিতেই উক্ত প্রতিবাক্যে "এব" শন্দের প্রয়োগ হইয়াছে এবং "বিদ" ধাতুর দারা পূর্বেরাক্তরণ অভেদ জ্ঞানরণ বোগই প্রকটিত হইরাছে। বৈতবাদী নৈয়ারিক প্রকৃতি সম্প্রদায়ের মতে ঐ অভেনজ্ঞান আহার্য্য ভ্রমান্ত্রক হইলেও উহার অভ্যাস মুমুকুর নিজের আন্মনাকাৎকার সম্পাদন করে। উক্ত শ্রুভিবাক্যের এইলাপ তাৎপর্যাই যুক্তিদিল হইলে "তমেব বিদিল্লা" এই স্থলে "তং বিদিকৈ।" এইরপ ব্যাখ্যাই কল্লিত হটবে। তাহাতে "নালঃ পছা বিদ্যতেহরনাম" এই প্রভাগত বার্গ হর না। কারণ, ঐ পরভাগ পূর্বোক্ত "এব" শব্দেরই তাৎপর্ণা প্রকাশের জন্ম ক্ষিত হইরাছে। বেমন কালিয়াস রব্বধনে "মহেশ্বরস্তামক এব নাপরঃ" (০)৪২) এই বাকো "এব" শকের প্ররোগ করিয়াও পরে আবার "নাপরঃ" এই বাকোর দারা উহারই তাৎপর্যা প্রকাশ করিয়াছেন। গদাধর ভট্টাচার্যা পূর্ব্বোক্তরূপে রখুনাথ শিরোমণি প্রভৃতির মত সমর্থন করিলা, উক্ত মতে দোষ বলিতে কেবল ইহাই বলিয়াছেন যে, "গোগিনন্তং প্রপশুস্তি ভগবন্তমধাক্ষণ্ড" ইত্যাদি শান্তের বারা পরমরক্ষদাক্ষাৎকারই যোগাভাদের ফল, ইহাই সরলভাবে বুঝা যার। স্থভরাং মুয়ুকুর নিজের আন্মনাকাৎকারকেই পূর্ব্বোক্ত যোগাভাসের ফল বলিলে পূর্ব্বোক্ত শাস্ত্রবিরোধ হর।

এখানে গণাবর ভটাচার্য্যের এইরপই তাৎপর্য্য হইলে বিচার্য্য এই বে, পরমত্রজনাক্ষাৎকার আনক যোগাভালের ফল, ইহা শাস্ত্রাহ্বনারে পুর্বোক্ত মতবাদী রবুনাথ শিরোমণি প্রভৃতিরও স্বীরুত। কিন্ত তাঁহারা বে জীব ও ব্রুক্তর আন্তর্গান্ত ব্যাগিংশবের অভ্যানের দারা মূন্ত্র নিজের আন্তর্গান্তাংকার দম্পর হর বলিয়াছেন, তাহাতে পুর্বোক্ত শাস্ত্রবিরাধ হইবে কেন ? পরত্ত পুর্বোক্ত মতবাদিগণ তানের বিদিন্ধহিতিমৃত্যুমেতি ইত্যাদি শ্রুতিবাক্ষের কেন বে পুর্বোক্তর রূপ তাৎপর্য্য করনা করিতে গিয়াছেন, তাহাও বুঝিতে পারি না। উক্ত শ্রুতিবাক্ষের দারা দ্বিরুত্তর্জ্ঞান বাতীত মূক্তি হইতে পারে না, অর্থাৎ ক্ষরতত্ত্বজ্ঞানশৃত্ত ব্যক্তির মুক্তিলাতে জন্ম কোন পছা নাই, ইহাই মরলতাবে বুঝা যার। উহার হারা একনাত্র দ্বিরুত্তজ্ঞান বা ক্ষরত্বর্জ্জান বাই হিলাই ক্রিরার কোন কারণ নাই। পরত্র মূক্ত্রর নিজের আন্তর্গান্তাৎকার বে জাহার সংগারনিদান মিথাজ্ঞান নিত্রত্ব করিয়া মুক্তির কারণ হর, ইহাও শ্রুতি ও মুক্তিবিদ্ধ হওগার "ক্রমের বিদিন্ধাহিতি মৃত্যুমেতি" ইত্যাদি শ্রুতিবাক্ষের দারা বে, মুক্তির প্রতি উক্ত কারণেরও নিষেধ করা হইয়াছে, ইহা বলা যার না। কিন্তু ক্ষর্যাজাৎকার না হইলে মৃত্যুর নিজের আন্তর্গার বার বে যুক্তিবিদ্ধার বার হিলাইত স্কুমেনতি" ইত্যাদি শ্রুতিবাক্ষের দারা বে, মুক্তির প্রতি উক্ত কারণেরও নিষেধ করা হইয়াছে, ইহা বলা যার না। কিন্তু ক্ষর্বরালাকাৎকার না হইলে মৃত্যুর নিজের আন্তর্গার হিলাই হইরে

পারে না, অর্থাৎ ইম্বরত বজ্ঞান না হইলে আর কোন উপারেই মুমুক্ত নিজের আমুনাক্ষাৎকার করিয়া মুক্তিলাত করিতে পারেন না, ইহাই উক্ত শ্রুতির তাৎপর্য্য বুঝিলে আর কোন বিরোধের আশক্ষা থাকে না। উক্ত শ্রুতিবাক্যে "ত্রেন" এই হলে "এব" শক্ষের বারা উহার পূর্ব্বে প্রাণ পুক্র পরনাম্মার যে স্বরূপ ক্ষিত হইয়াছে, দেই রূপেই তাহাকে জানিতে হইবে, অন্ত কোন করিত রূপে তাহাকে জানিলে উহা মুমুক্তর নিজের আত্মনাক্ষাৎকার সম্পানন করে না, ইহাই প্রকটিত হইয়াছে, বুঝিতে পারা বার। ঐ "এব" শক্ষের বারা বে জীরাদ্মার বারছেন করা হইরাছে, ইহা বুঝিবার কোন কারণ নাই। অথবা দেই পুরাণ পুক্র পরমান্মার বাহা নির্ম্বিকর্ত্বক প্রতাক্ষ অর্থাৎ যাহা যোগজসল্লিকর্ববিশেষজন্ত, কেবল সেই পরমান্মবিশ্রক সন্ধাৎকার, তাহাই উক্ত শ্রুতিবাকো "ত্রের বিদিন্ধ)" এই বাক্যের হারা বিব্র্কিত বলিয়া উক্ত হলে "এব" শক্ষের থারা ইহাছে, ইহাও বুঝা যাইতে পারে। উক্ত শ্রুতিবাকো "বিদিন্ধা" এই পদের পরে "এব" শক্ষের যোগ করিয়া "তং বিদিন্ধিক" এইরাল বাখ্যা করা জনাবশ্রক এবং উক্ত শ্রুতিপাঠান্থনারে ঐ শ্রুতির ঐর্নপ তাৎপর্যাও প্রকৃত বলিয়া মনে হর না।

ভাৎপর্যাটীকাকার বাচম্পতি মিশ্র কিন্তু পূর্বের বলিয়াছেন বে, উক্ত শ্রুতিবাকোর যারা ঈশ্বর-প্রানিধান মুক্তির উপার, ইহা কথিত হইয়াছে (চতুর্থ থণ্ড, ২৮৪ পুর্না রাষ্ট্ররা )। কিন্তু "তমের বিদিছা" এই বাজ্যের দ্বারা ঈশ্বরসাক্ষাৎকার পর্যান্তই বিবক্ষিত, ইহাই বুঝা বার। অবশ্রা ঈশ্বর-প্রালিধানও মক্তিজনক তত্তজান সম্পাদন করিয়া প্রস্পেরায় মক্তির কারণ হয়, ইহা স্বীকার্যা। মহর্ষি গোতমও পরে "তদর্গৎ বমনিরমাত্যানাস্মদংখারো যোগাচ্চাধ্যাস্মবিধ্যাপালৈঃ" (৪৬শ) এই ক্ষত্রের স্বারা মজিলাতে বোগশালোক "নিয়দের" অন্তর্গত ঈশ্বরপ্রশিধানও যে আবশ্রক, ইহা বলিয়া গিয়াছেন। জ্ঞতরাং উত্তার মতে মজ্জির সহিত ঈশরের কোনই সম্বন্ধ নাই, ঈশ্বর না থাকিলেও প্রমাণাদি বোড্ডশ-পদাৰ্থতভ্ৰজ্ঞান হটলেই ভাঁহাৰ মতে মুক্তি হইতে পাৰে, ইহা কথনই বলা বাৰু না; পৰে ইহা বাক্ত ছটবে। পরত্ত পরমেশ্বরে পরাভক্তি বাতীত বেদবোধিত পরমাশ্বতন্তের মধার্থ বোধ হইতেই পারে না; স্তত্তাং ঐ ভক্তি বাতীত মুক্তিলাত অদন্তব, ইহা বেদানি দর্মপাল্লে কীর্ত্তিত হইয়াছে। স্তত্ত্বাং বেদপ্রামানানমর্থক পরমভক্ত মহর্ষি গোতদেরও দে উহাই দিলান্ত, এ বিষরে সন্দেহ হইতে পারে না। তবে তাহার নতে ঐ পরাতক্তি মুক্তির দাক্ষাৎ কারণ বা চরম কারণ নহে। পুর্ব্বোক্ত প্রমেয়তবজ্ঞানই মক্তির দাক্ষাৎকারণ। ঈশ্বরে পরাভক্তি ও তজ্ঞন্ত তাঁহার তর্দাক্ষাৎকার ঐ প্রমেয়তব্রজ্ঞানের সম্পাদক হইব। পরম্পরার মুক্তির কারণ হর। ভক্তি বে জ্ঞানেরই মাধন এবং জ্ঞানের ভুলা পৰিত্ৰ বস্তু এই অগতে নাই, জ্ঞান লাভ করিলেই শান্তিলাভ হয়, এই সমস্ত তত্ব ভগবদুগীতাতেও ন্দান্ত কথিত হইয়াছে। অবশ্র পুরাপান শ্রীবর স্থামী ভগবদগীতার টীকার দর্বনেবে "গীতার্ধসংগ্রহ" বলিরা ভক্তিকেই মুক্তির কারণ বলিরা সিদ্ধান্ত সমর্থন করিয়াছেন। কিন্তু তিনিও সেখানে পরমেখরের অমুগ্রহনর আত্মজানকে ঐ ভক্তির ব্যাপার বনিয়া খীকার করিতে বাধ্য হইয়াছেন। তাহা হইলে তজিজন্ম আন্মন্তান, ডজন্ম মুক্তি, ইহাই ফলতঃ স্বীকার করিতে হইয়াছে। তিনি আত্মজানকৈ ত্যাগ করিয়া নির্ব্যাপার কেবল ভতিকেই যুক্তির কারণ বলিতে পারেন নাই, ইয়া প্রতিধানপূর্দ্ধক বুঝা আবশ্রক। তিনি দেখানে ভগবল্যী তার অনেক বচনের হারা জ্ঞান ও ভক্তির ভেল সমর্থন করিয়াছেন, ইহাও প্রাষ্ট্রনাই। দে নাহা হউক, মূলকথা, মহর্দি গোতমের মতেও মুক্তিলাতে ঈখরতব্জ্ঞান আবশ্রক। কিন্তু তাহার মতে যে দকল পদার্থনিবরে মিথাাজ্ঞান জীবের সংসারের নিলান হওয়ার উহাদিগের তব্জ্ঞানই দাক্ষাংছাবে ঐ মিথাাজ্ঞানের নিবৃত্তি করিয়া, তত্মারা মুক্তির দাক্ষাং কারণ হর, দেই সমস্ত পদার্থকেই তিনি "প্রমের" নামে পরিভাষিত করিয়া উহাদিগের উদ্দেশ, লক্ষণ ও পরীক্ষার হারা তব্জ্ঞান লাভের সহায়তা করিয়া গিয়াছেন। তিনি ঐ সমস্ত প্রমের পদার্থের মনন নির্বাহের মন্তই এই ভারশান্ত প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন। মুক্তিলাভে উহার পূর্ব্বে ও পরে আর যাহা যাহা আবহ্রক, তাহা তাহার এই শাস্তে বিশেষ বক্তব্য বা প্রতিপাদ্যা নহে। সকল পদার্থ তাহার প্রকাশিত এই শাস্তের "প্রস্থান"ও নহে। তাই তিনি মুক্তিলাভে প্রথমে নানা কর্ম্ম, ঈশ্বরভক্তি ও ঈশ্বরভক্ত্রনে অত্যাবশ্রক হইলেও বিশেষক্রণে তাহা বলেন নাই—শাস্ত্রান্তর হইতেই ঐ সমস্ত জানিতে হইবে। এই আফ্রিকের শেষে সংক্রেপে তাহাও বলিয়া গিয়াছেন। যথাস্থানে তাহা বাক্ত হইবে।

মুক্তির কারণ বিবরে আর একটা স্প্রাচীন প্রদিদ্ধ মত আছে,—তাহার নাম "জ্ঞানকর্মসম্ভ্রেরাদ"। এই মতে কেবল তভ্জানই মুক্তির সাক্ষাৎ কারণ বা চরম কারণ নহে। কিন্ত
শাস্ত্রবিহিত নিতা-নৈমিত্রিক কর্ম-সহিত তভ্জান অর্গাৎ ঐ কর্মা ও তভ্জান, এই উভয়ই তুল্যভাবে
মুক্তির সাক্ষাৎ কারণ। স্মত্রাং মুক্তির পূর্বে পর্যান্ত সামর্থা ও অধিকারান্থসারে নিতা-নৈমিত্তিক
কর্মান্তর্গানও কর্ত্তবা। আচার্য্য শল্পরের বহু পূর্বে ইইতেই সম্প্রদান্ত্রবিশ্ব উক্ত মতের সমর্থন
করিয়াছিলেন। তাহার পরে আবার বিশিষ্টাইত্রবাদের উপদেষ্টা বাসুনাচার্য্য উক্ত মতের সমর্থন ও
প্রচার করেন। তাহার পরে রামান্তল বিশ্ব বিচারপূর্বক উক্ত মতের বিশেষক্রপ সমর্থন ও প্রচার
করিয়া গিয়াছেন। তিনি তাহার "বেয়ার্থনংগ্রহে" উক্ত সিদ্ধান্ত প্রকাশ করিয়া শেষে পরমণ্ডক বামুনা-

# ভগনদ্ভজিপুক্তত তংগ্রনালারবোধতঃ। কথা বছাবিমুক্তিঃ আছিতি গাঁতার্থনপ্রেতঃ।

তথাহি "পুতৃষ্ণ দ পতং পার্থ ভক্তা লভ অন্তর্থা। ভক্তা অন্তর্থা শকা অহমেবংবিষে হক্ত্ন" ইতাংগে ভগবন্তকে মে কিং প্রতি সাধকতসভ্যাবাং, ভংকাজভাজিরেশ তৎপ্রসালোধজানাবাল্ডঃমান্ত্রলা মোক্তের্বিভি ক্রি ক্রিং প্রতীয়তে। জান্ত ভ ভক্তাবাল্লবলাপরিছমেব বুজং, "তেবাং সভত্ত্তানাং ভলতাং আঁতিপ্রকাশ। বহামি বৃদ্ধিবাগাল তং বেন সামুগ্রান্তি তে। মন্তর্ভালার মন্তর্ভালারেশগালতে"ইত্যাবিষ্ট্রাং । নত জানমেব ভক্তিরিতি যুক্তং, "সমং সর্কের্ ভূতেরূ মন্তর্ভাল ভত্তে পরাং। ভল্তা মামভিলানাতিযাবান্ বশ্চাপ্তি তত্তেই"—ইজ্যানে ভিলেন নির্দ্ধেশ। ন বৈবং সতি "তবেন বিনিছাহতিস্তামেতি নাজং পছা বিলাতেহয়নারে"তি ফাতিবিল্লোহ শ্রুনীয়া, ভল্তাবাল্তরলাপারস্থাক্ জানতা, নহি কাজিং প্রতীত্র কে আলানামনাবনহনুকং ভরতি। কিল শ্বন্ত দেবে পরা ভল্তিবিং বিবে তথা ছারে)। তবৈতে কবিতা ক্রিং প্রকাশতে মহাল্লনঃ।" (ব্যভাশতার্ক্ত) ইল্ডাবিলাভিশ্ব ভিপ্রাণ্ডান্ত্রনাবাবাহে সভি সমন্ত্রনাবি ভরতি ক্রিং প্রকাশনি বুল্কে ব্যান্তর্ভালি সম্প্রসানি ভরতি ক্রিংবাশ্বন্তন্ত্র মোক্তরেভ্রিতি সিল্কং।—খামিটিকার শেব।

চার্য্যপানের উক্তির ছারাও উহার সমর্থন করিয়াছেন। তিনি শ্রীভারো তাঁহার ব্যাখ্যাত মতের প্রামাণিকত্ব ও অতিপ্রাচীনত্ব নমর্থন করিতে বেনাস্তপ্তত্তর বোধায়নকত স্মপ্রাচীন বৃত্তির উল্লেখ করার বৃত্তিকার বোধাছনই প্রথমে বেলাভফ্তের ছারা উক্ত মতের ব্যাখ্যা করিগছিলেন, ইহাও বুঝা বাইতে পারে। সে নাহা হউক, উক্ত বিশিষ্টাইছতবাদী সম্প্রদাধের প্রথম কথা এই বে, "ঈশ" উপনিষ্যমর "অবিনয়া মৃত্যুং তীর্ত্ত বিদায়ামূতমর,তে" এই শ্রুতিবাকো অবিদার দারা মৃত্যুতরণের উপদেশ থাকায় কর্মাও মুক্তির সাক্ষাৎকারণ। কারণ, ঐ "অবিদ্যা" শক্ষের অর্থ বিদ্যাভিন্ন নিতানৈমিত্তিক কর্মা, ইহাই বুঝা বার। আর কোন অর্থ ঐ জলে সংগত হয় না। "বিদ্যা" শক্তের অর্থ তত্ত্বান। উহা ভক্তিরপ ধান বা "ঞ্বায়ত্বতি"। স্নতরাং উক্ত শ্রুতিবাকোর বারা কর্মসহিত জ্ঞানই মৃক্তির সাক্ষাৎকারণ, এই সিদ্ধান্তই বুঝা বায়। বস্ততঃ স্বতিপুরাবাদি শাস্ত্রে এমন অনেক বচন পাওয়া বার, বনুবারা সরলভাবে উক্ত দিছাত্তই বুঝা যায়। নবানৈরারিকাচার্য্য গলেশ উপাধায়ও "ঈশ্বরামুমান্চিত্তামণি"র শেষে প্রথমে উক্ত মত দমর্থন করিতে ভগবদ্গীতার "স্বে স্বে কর্ম্বন্যভিরতঃ সংসিদ্ধিং গভতে নংঃ" (১৮৪৪) ইত্যাদি বচন এবং বিষ্ণুপ্রাণের "ওত্মান্তৎপ্রাপ্তরে যত্তঃ কর্মবাঃ পঞ্জিতন রৈ:। তৎ প্রাপ্তিহে চুর্নিজ্ঞানং কর্ম চোতাং মহামতে।" এই বচন এবং হারীতদংহিতার সপ্তম অধ্যান্তের "উভাভ্যামের পক্ষাভ্যাং যথা থে পক্ষিণাং গতিঃ। তথৈও জ্ঞানকর্মভ্যাং প্রাপাতে ব্ৰহ্ম শাৰ্মতং।" এই (১০ম) বচন এবং "জ্ঞানং প্ৰধানং নতু কৰ্ম্ম হানং কৰ্ম্ম প্ৰধানং নতু বৃদ্ধিহানং। তত্মাদ্রন্যোরের ভবেৎ প্রেসিদ্ধিন ছেকপক্ষো বিহগঃ প্রথাতি গ' ইত্যাদি শাস্তব্যন উন্মৃত করিয়াছেন। বৈশেবিকাচার্য্য প্রীধর ভট্টও তাঁহার নিজমতানুসারে বহু বিচারপুর্যাক উক্ত মত সমর্থন করিতে অনেক শান্ত্রবচনও উদ্ধৃত করিয়াছেন। তাঁহার প্রথম যুক্তি এই যে, শান্ত্রবিহিত নিতানৈমিত্তিক কর্মা পরিত্যাগ করিলে শাস্তান্থসারে প্রত্যহ পাপ বৃদ্ধি হওরার ঐরূপ ব্যক্তির মুক্তি व्हेंटव्हे भारत ना ("खायकमानी" २७०-५a शहा सहैता )।

কিন্ত ভগণান্ শঙ্রাচার্য। উক্ত নতের তার প্রতিবাদ করিয়া, কেবল তর্ম্জনই অবিদ্যানিবৃত্তি বা ব্রশ্বতারপ্রাধিরণ মক্তির সাফাৎ লারণ, এই সিদ্ধান্তেরই সমর্থন করিয়াছেন। তাঁহার মতে সম্মান্ত্রমের পূর্বে নিকামতারে ক্ষ্মন্তিত নিতানৈনিত্তিক কর্ম চিত্তজ্জি সম্পাদন করিয়া তর্ম্জানেরই সাধন হয়। প্রথমে চিত্তজ্জির জন্ম কর্মান্তর্ভান না করিলে তর্ম্জানলাতে অধিকারই হয় না। স্কতরাং কর্ম বাতীত চিত্তজ্জির জন্সবে তর্মজান গছর না হওয়ায় মুক্তিলাত অমন্তর,—এই তাৎপর্যোই শাস্তে অনেক হানে কর্মনে করিলে মুক্তির সাধন বলা হইয়াছে। কিন্তু কর্মান্ত বে জ্ঞানের ভার মুক্তির সাজাৎ সাধন, স্কতরাং মুক্তির পূর্বে পর্যান্ত কর্মান্তর্ম, ইয়া শাস্ত্রার্থ নিছে। করে কর্মনের ভার মুক্তির সাজাৎ সাধন, স্কতরাং মুক্তির পূর্বে পর্যান্তর বিধি আছে। এবং "ব্রহ্মনার্থ, স্বতিতে মুসুকু সন্মানীর পক্ষে নিতানৈমিত্রিক কর্মাত্রাগির মুক্তি লাভ করেন, ইয়া কর্মিত হইয়াছে। স্কতরাং তাঁহার পক্ষে নিতানৈমিত্রিক কর্মান্তর্গনি হারা চিত্তজ্জি লাভ বরিয়াই ব্রহ্মজ্জিস্ক হইয়া থাকেন। "অথাতো ব্রন্মজ্জিলান" এই ব্রহ্মপ্রত্ত "অথ" দব্দের হারাও ঐ সিদ্ধান্তই তৃচিত

হইয়াছে। পরত্ত "ন কর্মাণা ন প্রজ্যা ধনেন" ইত্যাদি প্রতি এবং "কর্মাভিন্মভামুধরে। নিষেতঃ" ইত্যাদি বছ শ্রুতিবাক্ষার দারা কর্ম দারা যে মুক্তিনাভ হয় না, ইহাও স্পষ্ট ক্ষিত হইয়াছে (চতুর্থ গও, ২৮০ পূর্চা ক্রষ্টবা)। অবশ্র গাহারা জ্ঞানকর্ম্মসমুক্তরবাদী, তাহারা ঐ সমস্ত শ্রুতি-বাকো "কর্মন্" শব্দের দারা কাম্য কর্মাই ব্যাখ্যা করেন এবং তাঁহারা আচার্য্য শব্দরের ন্তার কেবল সন্মাসাশ্রমীই মুক্তিলাভে অধিকারী, এই সিদ্ধান্তও স্বীকার করেন না। কিন্তু আচার্য্য শহর আরও বছ বিচার করিয়া পূর্বেরাক্ত "জ্ঞানকর্ম্মসমুক্তরবাদে"র থণ্ডন করিয়াছেন। ভগবদ্গীতার ভাষো উক্ত বিষয়ে বিশেব বিচার করিয়া নিজ মত সমর্থন করিয়া গিরাছেন। তিনি ভগবদ্গীতার দ্বিতীর অধ্যারের "অশোচ্যানবংশাচন্ত্রং" ইত্যাদি (১১শ) শ্লোকের অবতারণার পুরেরও উক্ত মতের প্রকাশ ও সমর্থন করিলা, পরে গীতার্থ পর্য্যালোচনার দারা উক্ত মতের পঞ্চনপূর্ত্মক উপসংহারে অতিবিশ্বাসের সহিত লিখিরাছেন,—"তত্মাদ্গীতাশাস্ত্রে কেবলাদেব তত্তজানাযোক্ষপ্রাপ্তিন কর্মানমূচিত লিভিতোহর্থ:। বখা চান্নর্যস্তথা প্রকরনশো বিভল্প তত্র তত্র দর্শারিবাসঃ"। ফলকথা, আচার্য। শমর ও তাঁহার প্রবর্ত্তিত সন্তানিসম্ভানার সকলেই উক্ত জ্ঞানকর্মসন্চরবাদের প্রতিবাদই করির। গিরাকেন । যোগবাশির্চ রামারণের বৈরাগ্যপ্রকরণের প্রথম সর্গেও "উভাভ্যামেব পক্ষাভাং" ইত্যাদি १४) শ্লোক দেখা বার। কিন্তু দেখানে চীকাকার আনন্দরোধের সরস্বতী শঙ্করের দিলাস্ত রক্ষার জন্ত পরবর্ত্তী মণিকাচোপাখ্যান হইতে শ্লোক উদ্ধৃত করিয়া দেখাইরাছেন বে, বোগৰাশিষ্টেও কেবল তত্তজানই মুক্তির সাকাৎ কারণ, ইহাই পরে বাবস্থাপিত হইয়াছে। স্কৃতরাং এখানে "জ্ঞানকর্মাণ দুচ্চয়বাদ" যোগবাশিষ্টের দিল্ধান্তরাণে গ্রহণ করা বাব না। বোগ-বাশিষ্টের পাঠকগণ টীকাকারের ঐ কথাতেও লক্ষা করিবেন। সহর্ষি গোতমও জ্ঞানকর্মসমূচ্যয়-বাদের কোন কথা কনেন নাই। পরত্র ভাঁহার "হঃধজনা" ইত্যাদি দিতীর স্তা ও এখানে এই স্ত্রের ধারা তাঁহার মতেও বে কেবল প্রমেষতব্জানই মুক্তির সাক্ষাৎকারণ, এই সিছান্তই ব্যা যায়। ভাষ্যকার বাৎস্থায়ন প্রভৃতি ভাষাচার্য্যগণও উক্ত মতেরই সমর্থন করিয়া গিরাছেন। "তত্ত্ব-চিস্তামণি"কার গঙ্গেশ উপাধার প্রথমে জ্ঞানকর্মনমুক্তরবাদের নমর্থন করিলেও পরে তিনিও ঐ মত পরিত্যাগ করিয়া, কেবল তত্তভানই মুক্তির সাক্ষাৎকারণ, —কর্মা ঐ তত্তভান সম্পাদন করিয়া মুক্তির জনক, ইহাই সম'ন করিরাছেন<sup>3</sup>। তাহা হইলো কর্মাও জ্ঞান বে, তাঁহার মতে তুলাভাবেই যুক্তির জনক নহে, ইহা তিনি পরে স্বীকার করার জাঁহাকে আর জ্ঞান-কর্মসমূচ্চধবাদী বলা যার না। তবে বৈশেষিকাচার্য্য প্রীধর ভট্ট যে, জ্ঞানকর্মসমূচ্চধবাদী ছিলেন, এ বিষয়ে সন্দেহ নাই। কিন্ত তিনি মহর্ষি কণাদ বা প্রশন্তপাদের কোন উক্তির স্বারা উক্ত মত সমর্থন করিতে পারেন নাই। বৈশেষিকস্থ ও যোগস্তবের দারাও উক্ত মত বুঝা যায় না।

১ । বস্তুত সুচ্ছুমিলবাসন্মিণাজ্ঞানোল লুন্দ বিনা ন মেক ইত্যুভরবাবিসিক "..... কপুনা ওছ্ঞানবারাণি মুভি লনববস্থাৎ, প্রমাণ্যতা গৌরবদ ন বোলার"—ইত্যাদি ইগ্রামুমানচিত্তাম্পির শেবভাগ।

সাংখ্যকতে উক্ত সম্চের্বাদের থওনও দেখা যায় । মূনকথা, ভক্তানই মুক্তির চরম কারণ, ইহাই বহুগমত সিদ্ধান্ত। অবশ্য ঐ তত্তানের অরপ বিষয়ে আরও নানা মতের প্রকাশ হইরাছে। বাহুগাভ্যে সে বিষয়ে আলোচনা করিতে পারিশাম না । ১।

ভাষা। প্রসংখ্যানারূপূর্কী তু খলু —

অমুবাদ। "প্রসংখ্যানে"র অর্থাৎ তরজানের আমুপ্রবাঁ (ক্রম) কিন্ত (পরবর্তী সূত্রদারা কথিত হইতেছে)

## সূত্র। দোষনিমিত্তং রূপাদয়ো বিষয়াঃ সংকণ্প-কুতাঃ ॥২॥৪১২॥

অনুবাদ। রূপাদি বিষয়সমূহ "সংকলকত" অথাৎ মিথ্যাসংকল্পের বিষয় হইয়। দোষসমূহের নিমিত অর্থাৎ রাগ, ছেষ ও মোহের জনক হয়।

ভাষ্য। কামবিষয়া ইন্দ্রিয়ার্থা ইতি রূপাদ্য উচান্তে। তে মিথা-সংকল্পানা রাগ-দ্বেদ-মোহান্ প্রবর্ত্তরন্তি, তান্ পূর্বং প্রদক্ষকীত। তাংশ্চ প্রদক্ষণাক্ত রূপাদিবিষয়ো মিথ্যাসংকল্পো নিবর্ত্তত। তলিত্তা-বধ্যাত্মং শরীরাদি প্রদক্ষণীত। তৎপ্রসংখ্যানাদধ্যাত্মবিষয়োহহলারো নিবর্ত্তত। সোহয়মধ্যাত্মং বহিশ্চ বিবিক্তচিত্তো বিহরন্ মুক্ত ইত্যাচাতে।

অনুবাদ। ইন্দ্রিয়ার্থগুলি কাম অর্থাৎ অমুরাগের বিষয়, এ জন্ম "রূপাদি" কথিত হয়। সেই রূপাদি, মিথ্যা সংকল্পের বিষয় হইয়া রাগ, দেষ ও মোহকে উৎপন্ন করে। সেই রূপাদি বিষয়সমূহকে প্রথমে "প্রসংখ্যান" করিবে। সেই রূপাদি বিষয়সমূহকে প্রসংখ্যানকারা মুমুক্র রূপাদিবিষয়ক মিথ্যা সংকল্প নিয়ন্ত হয়। সেই মিথ্যা সংকল্পের নির্থিত হইলে আত্মাতে শরীরাদিকে "প্রসংখ্যান" করিবে, অর্থাৎ সমাধির ঘারা এই সমস্ত শরীরাদি আত্মা নহে, এইরূপ দর্শন করিবে। সেই শরীরাদির প্রসংখ্যানপ্রযুক্ত অধ্যাত্মবিষয়ক অহঙ্কার নির্ভ হয়। সেই এই ব্যক্তি অর্থাৎ বাঁহার পূর্বেবাক্ত অহঙ্কার নির্ভ ইয়াছে, তিনি আত্মাতে ও বাহিরে অনাসক্তচিত হইয়া বিচরণ করত "মুক্ত" ইয়া কথিত হন, অর্থাৎ ঐরূপ ব্যক্তিকে জীবন্মক্ত বলে।

টিপ্লনী। শরীরাদি ছঃপ্পর্যান্ত লোবনিনিভসমূহের তত্তভানপ্রযুক্ত অংকারের নিতৃত্তি হয়, স্থতরাং ঐ তত্তভান মুমুক্তর অবশ্র কর্তিবা, ইহা প্রথম ক্ষেত্র দ্বারা ক্ষিত হইরাছে। এখন

<sup>&</sup>gt;। আনাত্রজিঃ। বজো বিগঝারাও। নিয়তকারপরায় সমুচের্বিকরো ।—নাপোর্শন, ৩র আঃ, ২০প, ২৪প, ২০প জন্ম স্ট্রা।

ঐ তৰজ্ঞানের আত্বপূর্বনী অর্থাৎ ক্রম কিরূপ ও কোন্ প্রার্থের তৰ্জ্ঞান প্রথমে কর্ত্তব্য, ইহা প্রকাশ করিতেই মহর্ষি এই বিতার হুত্রটি বলিয়াছেন। ভাষ্যকারও প্রথমে "প্রসংখ্যানারপূর্ব্বী ভূ ধনু" এই কথা বলিবা এই পূত্ৰের অবতারণা করিয়াছেন। তাৎপর্যাটীকাকার ব্যাথ্যা করিয়া-ছেন, — "প্রসংখানং সমাদিলং তবজানং"। প্রপূর্বক "চক্ষ" খাতু হইতে এই "প্রসংখ্যান" শব্দটি দিছ হইয়াছে। উহার অর্থ-প্রকৃষ্ট জ্ঞান অর্থাৎ তত্ত্জান। প্রবণ ও মননের পরে সমাধি-জাত তত্ত্বাকাৎকাররূপ তত্ত্জানই সর্মপেকা প্রকৃষ্ট জান, উহাই মৃক্তির কারণ। উহা না হওয়া পর্যান্ত অনাদি মিথাাজ্ঞানের আত্যন্তিক নিবৃতি হর না। তাই তাৎপর্যাটীকাকার এথানে প্রদংখ্যান শক্ষের পূর্ব্বোক্তরূপ অর্থেরই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। যোগদর্শনেও "প্রদংখ্যানেপা-কুলীদক্ত" ইত্যাদি—(৪।২১) হুত্রে "প্রসংখ্যান" শব্দের প্রয়োগ হইরাছে। হুত্রার্থ ব্যাখ্যা করিতে ভাষাকার প্রথমে বলিয়ান্তন যে, ইন্দ্রিয়ার্পগুলি কামবিষয়, এ জন্ম "রূপাদি" কথিত হয়। তাৎপর্য্য এই যে, প্রথম অংগারে গন্ধ, রদ, রূপ, স্পর্ম ও শব্দ, এই যে পঞ্চ পদার্গ ইন্দ্রিয়ার্থ বলিয়া কথিত হইয়াছে, উহারা কামবিধর বা কামা, এ জন্ম রূপাদি নামে কথিত হয়। শাস্ত্রে অনেক স্থানে ঐ গদ্ধাদি ইন্দ্রিরার্থগুলিই রূপ, রুদ, গল্প স্পর্শ ও শব্দ, এই ক্রমে এবং ঐ দমন্ত নামে কথিত হইরাছে। ঐ রূপাদি বিষয়গুলিতে বে সময়ে মিখ্যা সংকল্প বা মোহবিশেষ জন্মে, তথন উহারা ঐ সংকল্পানুসারে বিষয়বিশেষে রাগ, ছেব ও মোহ উৎপর করে। মুমুজু নেই রূপাদি বিষয়সমূহকেই সর্বাত্তে প্রদং-খ্যান করিবেন। অর্পাৎ রাগানি দোষজনক বলিয়া প্রথমে ঐ সমস্ত বিষয়েরই তত্ত্ব সাক্ষাৎ করিবেন। তাৎপর্য্যত্তীকাকার ইহার যুক্তি ব্যাখ্যা করিরাছেন বে, সমাধিজাত তর্বসাক্ষাৎকাররূপ বে প্রসংখ্যান, তাহা ন্ধপানি বিষয়েই স্থকর, এ জন্ত প্রাথমিক সাধকের ঐ ন্ধপানি বিষয়ের তত্ত্বাক্ষৎকারেই সর্বাঞ প্রযন্ত্র কর্ত্তর। ভাষাকার উক্ত যুক্তি অভুদারে রূপাদি বিষয়ের তত্ত্বদাক্ষাৎকারেরই প্রথম কর্ত্তব্যতা প্রকাশ করিয়া, পরে বলিয়াছেন যে, রূপাদি বিষয়ের তত্ত্বদাক্ষাৎকারজন্ত ঐ রূপাদি বিষয়ে মিথা। সংকল্প বা মোহবিশেষ নিবৃদ্ধ হয়। তাহার পরে আত্মতে শরীরাদির প্রসংখ্যান কর্তব্য। তজ্জ্ঞ আত্মবিষয়ে অহন্ধার নিবৃত্ত হয়। আত্মাতে শরীরাদির প্রসংখ্যান কি ? এতগ্রত্তরে উদ্যোতকর বলিয়া-ছেন বে,—"এই শরীরাদি আত্মা নাহে" এইরাপে বে ব্যতিরেক দর্শন, অর্থাৎ আত্মা ও শরীরাদির ্রেদ্যাক্ষাংকার, উহাই আত্মাতে শরীরাদির প্রসংখ্যান। উহাই মোক্ষঞ্জনক তত্ত্তান। শরীরাদি পদার্থে আত্মার ভেদ দর্শনই উপনিবত্তক আত্মদর্শন, ইহাই উদ্যোতকর প্রভৃতি ক্তারাচার্যাগণের দিল্ধান্ত। ফলকথা, শরীরাদি চংগণর্যান্ত দোষনিমিত্ত বে সমস্ত প্রমেরের তত্ত্তানের কর্ত্তবাতা প্রথম ফুমে স্টিত হইয়াছে, তন্মধ্যে রূপাদি বিষয়ের তব্জানই প্রথম কর্ত্তবা। তাহার পরে শরীরাদি ও আত্মার তর্জান কর্তবা। তর্জানের এই ক্রম প্রদর্শনের হুরুই মহর্বি এই দিতীয় স্থাটি বলিয়াছেন, ইহাই ভাষ্যকার প্রভৃতির তাৎপর্য্য।

ভাষাকার এই ক্রে "দংকর" শক্ষের দারা যে মিথা। দংকর গ্রহণ করিয়াছেন, উহা তাহার মতে মোহবিশেষ, ইহা পূর্বো তিনি স্পষ্ট বলিয়াছেন (চতুর্থ রও, ১১শ পূর্চা স্ক্রষ্টব্য)। উক্ত বিষয়ে ভাষাকার ও বার্তিককারের মতভেন ও বাচস্পতি মিত্রের দমাধানও চতুর্থ থওে লিখিত

হইয়াছে (চতুর্থ খণ্ড, ৩২৭—২৮ পৃষ্ঠা দ্রষ্টবা)। কিন্তু বার্ত্তিককার পূর্বে অভুভূত বিষয়ের প্রার্থনাকে "সংকর" বলিলেও এথানে তিনিও এই স্থানাক্ত সংকরকে নোহবিশেষ্ট বলিয়াছেন। বৃত্তিকার বিশ্বনাথও এখানে লিখিরাছেন,—"দংকল্ল: দমীচীনছেন ভাবনং, তদ্বিদ্বীকৃতা রূপাদ্রো লোষস্ত রাগাদেনিমিতং"। অর্থাৎ সমাকু কল্পনা বা সমীচীন বলিলা বে ভাবনা, উহাই এখানে সূত্রোক্ত "সংকল্প"। রূপাদি বিষয়গুলি এইরূপ ভাবনার বিষয় হইলে তথন উহারা রাগাদিদোষ উৎপন্ন করে। এখানে বৃত্তিকারের ব্যাখ্যাত ঐ সংকল্প পরার্থও যে মোহবিশেষ, এ বিষয়ে সন্দেহ নাই। ভগবদ্গীতার "সংকরপ্রভবান্ কামান্" ( ৬।২৪ ) ইত্যাদি শ্লোকেও "সংকর" শব্দ ঐ অর্থে প্রযুক্ত হইয়াছে। ভাষ্যকার শঙ্কর ও টাকাকার শ্রীধর স্বামী প্রভৃতি উহা ব্যক্ত না করিলেও আনন্দগিরি উহা থাক্ত করিয়া বণিরাছেন,—"সংকল্প: শোভনাধ্যাসঃ"। যাহা শোভন নছে, ভাহাকে শোভন বলিরা বে ভ্রম, ভাহাকে বলে শোভনাধাস। টাকাকার মধুপুদন সরস্বতী ঐ স্থলে স্ববাক্ত করিয়া লিখিয়াছেন,—"সভল্ল ইব সংকল্লো দৃষ্টেম্বলি বিষয়েষু শোভনস্থাদি-দর্শনেন শোভনাধাাদঃ"। স্থতরাং তাঁহার মতেও ভগবদ্গীতার ঐ শোকোক্ত "সংকর" বে মোহবিশের বা ভ্রমজ্ঞানবিশের, এ বিষয়েও সংশর নাই। কিন্তু টীকাকার নীলকণ্ঠ ঐ স্থলে লিখিয়াছেন, — "সংকল ইদং মে ভূয়াদিতি চেতোবৃদ্ধি:"। তাঁহার মতে "ইহা আমার হউক," এইরূপ আকাজ্ঞাত্মক চিত্তবৃত্তিবিশেষই সংকল্প। বস্তুতঃ সংকল্প শব্দের ঐ অর্থ ই স্কুপ্রসিদ্ধ। ভগবদ্দীতার ঐ ষষ্ঠ অধ্যারের শিতীয় ও চতুর্থ প্লোকে ঐ স্থপ্রসিদ্ধ অর্থে ই সংকল্প শক্ষের প্রয়োগ হুইয়াছে। কিন্তু পরে ২৪শ শ্লোকে "সংকল্পপ্রতান কামান্" এই স্থলে মোহবিশেষ অর্থেই সংকল শব্দের প্ররোগ হইরাছে, ইহাই বছসন্মত। কারণ, মোহবিশেষ হইতেই কামের উৎপত্তি হইয়া থাকে। এখানেও ভাষ্যকার প্রভৃতি সকলেই স্ত্রকারোক্ত রাগাদির জনক সংক্রকে মোহ-বিশেষই বলিয়াছেন। ভাষাকার এথানে "মিথা।" শব্দের প্ররোগ করিয়া স্থত্যোক্ত "সংকল্প" শক্ষের ঐ অর্থবিশেষ ব্যক্ত করিয়াছেন। বার্ত্তিককারও এখানে উহাই ব্যক্ত করিতে বলিয়াছেন যে, "এই দমস্ত রূপাদি আমারই" এইরূপে অদাধারণভাবে প্রতীতির জনক যে নিশ্চর অর্থাৎ ঐরূপ ভ্রমবিশেব, তাহাই রূপাদি বিবরের মিখ্যা সংকর। স্কৃতরাং "এই সমস্ত আমারই নহে, উহা তস্কর, অগ্নি ও জ্ঞাতিবর্গদাধারণ" এইরূপে দাধারণ বলিয়া ঐ রূপাদি বিষয়ের প্রদংখ্যান করিতে হইবে। উহার দারাই রুণাদিবিষয়ক পূর্ব্বোক্ত মিথা। সংকল্প বা মোহবিশেবের নিবৃত্তি হয়।

ভাষাকার দর্কশেষে বলিরাছেন বে, আত্মতত্ত্বদাক্ষাৎকারের ফলে আত্মবিষয়ক দর্কপ্রকার অহলার নিরন্তি হইলে, তথন তিনি আত্মাতে ও বাহিরে অনাসক্তচিত্তে বিচরণ করত মুক্ত বলিয়া কথিত হইয়া থাকেন। অর্থাৎ মুক্তির জন্ত তথন তাঁহার আর কিছুই কর্ত্তবা থাকে না। ক্রন্ত্রণ বাক্তিকেই জীবন্মুক্ত বলা হইয়াছে। বস্তুতঃ ভগবদ্গীতার ভগবান্ নিজেই বলিয়াছেন,—"নতেন্দ্রির-মনোবুদ্ধিমুনিমোক্ষণরারণঃ। বিগতেচ্ছাভ্যক্রোধো বঃ সদা মুক্ত এব সঃ।" (৫।২৮)। টীকাকার পূজ্যপাদ প্রাধ্বে স্থানী ব্যাধ্যা করিরাছেন,—"স সদা জীবন্নপি মুক্ত এবেতার্থঃ।" অর্থাৎ ক্রন্ত্রপ বাক্তি জীবিত থাকিয়াও মুক্তই। বার্ত্তিককার উদ্যোতকরও এথানে সর্বশেষে "জীবন্ন-

বহি বিদান সংহর্ষায়াসাভ্যাং মুচ্যতে" এই শাস্ত্রবাক্য বা শাস্ত্রমূলক প্রাচীন বাক্য উদ্ধৃত করিয়া উক্ত সিদ্ধান্ত সমর্থন করিয়া গিয়াছেন। তিনি ভারদর্শনের দিতীর হুত্তের অবতারণার পূর্বের যুক্তির ৰারা উক্ত সিদ্ধান্ত সমর্থন করিতে বলিয়াছেন বে, মুক্তি দিবিধ, পরা ও অপরা। তত্ত্বসাক্ষাৎকারের অনস্তরই কাহারও পরা মুক্তি অর্থাৎ বিদেহমুক্তি হব না। কারণ, তাহা হইলে সেই তবদশী বাক্তি তাঁহার পরিদৃষ্ট তত্ত্বের উপদেশ করিয়া যাইতে পারেন না। অতব্দর্শী ব্যক্তির উপদেশ শাস্ত্র হইতে পারে না - তর্বদর্শীর উপদেশই শাস্ত্র। স্থতরাং ইহা স্বীকার্য্য বে, তর্বদর্শী ব্যক্তিরাই জীবিত থাকিয়া শাস্ত্র বলিয়া গিয়াছেন। তত্ত্বশাক্ষাৎকার মুক্তির চরম কারণ। স্থতরাং তাঁহারাও তরুদাক্ষাৎকারের পরে মুক্তিগাভ করিয়াছেন। উহা অপরা মুক্তি, ঐ অপরা মুক্তির নামই জীবন্মক্তি। উদ্যোতকর ইহা সমর্থন করিতে সেখানেও শেবে "জীবন্নবহি বিধান" ইত্যাদি বাক্য উদ্ধৃত করিয়াছেন (প্রথম থণ্ড, ৭৫—৭৬ পূর্চ। স্রাষ্ট্ররা)। সাংখ্যদর্শনের তৃতীয় অধ্যায়ের শেষেও "জীবনুক্ত×6" (৭৮) এই স্থানের পরে ৫ স্থানের ছারা জীবনুক্তের অন্তিত্ব সমর্থিত হইগছে। তন্মধ্যে প্রথমে "উপদেশ্যোপদেষ্ট ত্বাৎ তৎনিদ্ধিঃ" (৭৯) এবং "ইতরথাইন্ধপরস্পরা" (৮১) এই স্থাত্রের দ্বারা জীবন্মক ব্যক্তি ব্যতীত আর কেহ প্রকৃত তত্ত্বের উপদেষ্টা হইতে পারেন না; স্থতরাং তত্ত্বদর্শী জীবনুজের অস্তিত্ব স্বীকার্য্য, এই যুক্তিই প্রদর্শিত হইরাছে। এবং "প্রাতিশ্চ" (৮০) এই স্থানের দারা পূর্ব্বোক্ত যুক্তি বা অনুমানপ্রমাণের স্থার প্রতিতেও বে, জীবন্মকের অভিত্রবিষরে প্রমাণ আছে, ইহা কথিত হইরাছে। তর্দাক্ষাৎকার হইলে তজ্ঞা কর্মাক্ষর হওরার আর শরীরধারণ বা জীবন রক্ষা কিরপে হইবে ? এত চুক্তরে শেষে "চক্রভ্রমণবদ্ধ তশরীরঃ" (৮২) এই স্থারের দ্বারা কথিত হইয়াছে যে, যেমন কুন্তকারের কর্মনিবৃত্তি হইলেও পুর্বারত কর্মজন্ম বেগবণত: কিয়ৎকাল পর্যাপ্ত স্বরংই চক্র দ্রমণ করে, তদ্ধপ তর্দাক্ষাৎকারের পরে সঞ্চিত কর্মাম্বর হইলেও এবং অন্ত শুভাশুভ কর্ম্ম উৎপন্ন না হইলেও প্রারন্ধ কর্ম্মজন্ম কিছু কাল পর্যান্ত শরীর ধারণ বা জীবন রক্ষা হয়। পরে "সংস্কারলেশতস্তৎসিদ্ধি:" (৮৩) এই স্থত্তের হারা কথিত হইরাছে যে, তহুদর্শী জীবন্মুক্ত ব্যক্তিদিগেরও অল্লাখশিষ্ট বিষয়সংস্থার থাকে, উহা তাঁহাদিগের শরীর ধারণের হেতু। কেই কেই ঐ "সংস্কার" শব্দের ছারা অবিদ্যাসংস্কার বুঝিয়া জীবন্মুক্ত ব্যক্তিদিগেরও অবিদ্যা-সংস্নারের লেশ থাকে, এইরূপ সিদ্ধান্ত সমর্থন করিয়া গিয়াছেন। অভাত্ত কোন কোন এছেও উক্ত মতান্তরের উল্লেখ দেখা যায়। কিন্তু সাংখ্যাচার্য। বিজ্ঞানভিক্ উক্ত মত খণ্ডন করিয়া গিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন যে, অবিদ্যা কেবল জ্মাদিক্লণ কর্ম্মবিপাকারছেই কারণ। যোগদর্শনভাষ্যে বাাসদেবও ঐরপই বলিয়া গিয়াছেন। প্রারন্ধ কর্মফল ভোগে অবিদ্যাসংস্কারের কোন আবশ্রকতা নাই। মৃত্ জীবের যে কর্মানলভোগ, তাহাই অবিদ্যাসংস্বার্মাণেক্ষ। তরদর্শী জীবনুক্ত বাক্তিদিগের উৎকট বাগাদি না থাকায় তাহাদিগের স্থপছাখভোগ প্রকৃত ভোগ নহে; কিন্তু উহা ভোগাভাম। পরত্ত তরদর্শী জীবন্মক ব্যক্তিদিগেরও অবিদ্যাসংস্থারের দেশ থাকিলে তাঁহাদিগেরও কর্মজন্ত ধর্মাধর্মের উৎপত্তি হইবে। স্থতরাং তাঁহাদিগকে মুক্ত বলা বাইতে পারে না। পরস্ত তাঁহাদিগেরও অবিদ্যা থাকিলে তাঁহাদিগের তত্ত্বোপদেশ বথার্থ উপদেশ হইতে পারে

না। স্থতরাং অন্ধপরম্পরাপত্তি-দোব অনিবার্যা। বিজ্ঞানভিক্ শেষ কথা বলিয়াছেন যে, জীবনুকদিগের ম্মাবিদ্যাসংস্থারের লেশ স্বীকারে কিছুমাত্র প্রয়োজন ও প্রমাণ নাই। কিন্তু তাঁহাদিগের বিষদসংস্কারণেশ অবশ্র বীকার্যা। উহাই তাঁহাদিগের শরীর ধারণের হেন্তু। পুর্নোক্ত সাংখ্যমুত্তে
"সংস্কারণেশ" শন্দের দারা ঐ বিষদস্পারণেশই কথিত হইয়ছে। বিজ্ঞানভিক্ তাঁহার ব্রহ্মমীমাংসাভান্যে উক্ত মত বিশদরূপে সমর্থন করিয়াছেন। মূলকথা, জীবনুক্তি শাস্ত্র ও বুক্তিসিদ্ধ।
সাংখ্যমর্শনের ন্যার রোগদর্শনেও শেষে "ততঃ ক্রেশকর্মানিবৃত্তিঃ" (৪।০০) এই স্থানের দারা জীবন্মাক্তি স্টিত হইয়াছে। ভাষাকার বাাসদেব সেধানে "ক্রেশকর্মানিবৃত্তি। জীবরের বিদান বিম্কো
ভবতি" ইত্যাদি সম্পর্ভের দারা জীবনুক্তি সমর্থন করিয়াছেন। "জীবনুক্তিবিবেক" গ্রান্থ বিদ্যারণ্য
মূলি কঠোপনিষ্কার "বিমুক্তশ্র বিমুচ্যতে" এই প্রতিবাক্য এবং বৃহদারণ্যক উপনিষ্কার 'বদা সংস্কে
প্রমুচ্যন্তে কামা বেহন্ত হাদি স্থিতাঃ। অথ মর্ভ্যেংস্থাতো চবতাত্র ব্রহ্ম সমর্যুতে"। এই প্র্যুতিবিবেক,
আনন্দাশ্রম সংস্করণ, ১৬২—১৭৪ পূর্চা দ্রন্থীতা। দস্তাত্রেয়প্রোক্ত "জীবনুক্তিগীতা" প্রস্থৃতি আরও
নানা শাস্ত্রগ্রেছ জীবনুক্তের স্বর্মাদি বর্ণিত হইয়াছে।

বস্ততঃ ছান্দোগ্য উপনিষদের "তম্ম তাবদেব চিরং যাবর বিমোন্সেইগ সম্পৎস্তে" (৬1>৪1২) এই শ্রুতিবাকোর দ্বারা তদ্বদর্শী ব্যক্তির যে মুক্তির জন্ম আর কোন কর্তব্য থাকে না, কেবল প্রারন্ধ-কর্মভোগের জন্মই তিনি কিছুকাল জীবিত থাকেন, এই দিদ্ধান্ত কথিত হইগাছে। ঐ শ্রৌত দিদ্ধান্ত ব্যক্ত করিবার জন্ত বেদান্তদর্শনের চতুর্থ অধ্যায়ের প্রথম পাদের সর্বাশেষ—"ভোগেন ত্বিতরে ক্ষণনিত্বাহও সম্পান্যতে" (১৯শ) এই স্ত্তের হারা তত্ত্বদুশী ব্যক্তি ভোগহারা প্রান্তর পুণ্য ও পাপরূপ কর্ম কর করির। মুক্ত হন, ইহা কথিত হইরাছে। উহার পূর্ব্বে "অনারক্ষ কার্য্যে এব তু পূর্ব্বে তদবধেঃ" (১৫শ) এই ক্রের ছারাও ঐ শ্রোত দিদ্ধান্ত ব্যক্ত করা হইরাছে। তাৎপর্য্য এই বে, পুণা ও পাপরূপ কর্ম দিবিধ—(১) সঞ্চিত ও (২) প্রারক। যে কর্মের কার্য্যের অর্থাৎ ফলের আরম্ভ হয় নাই, তাহার নাম সঞ্চিত কর্ম্ম। পূর্ব্বোক্ত বেলাস্তস্ত্তো "অনারক্ষকার্যো" এই দ্বিচনাস্ত পদের স্বারা ঐ সঞ্জিত পুণ্য ও পাপত্ৰপ দ্বিবিধ কৰ্ম প্ৰকাশিত হইয়াছে। তাই শঙ্করাচার্য্য প্রভৃতি "অনারক্ষ কার্য্য" এই শব্দের দারা ঐ দিবিধ সঞ্চিত কর্মকেই গ্রহণ করিয়াছেন। আর বে কর্মের কার্য্যের অর্থাৎ ফলের আরম্ভ হইগাছে অর্থাৎ যে কর্ম্মদারা দেই জন্মণাভ বা শরীরারম্ভ হইগাছে, তাহার নাম প্রারম্ভ-কর্ম। পূর্কোক্ত বেগান্তস্তান্ত্সারে শঙ্করাচার্য্য প্রভৃতি ঐ কর্মকে বলিয়াছেন—"আরক্কনার্য্য"। পুর্কোক্ত "ভোগেন স্বিভরে" ইত্যাদি শেব ক্ষে "ইতরে" এই দ্বিচনান্ত পদের দারা ঐ আরব্ধকার্য্য পুন্য ও পাপক্ষণ দ্বিবিধ প্রারক্ষ কর্মাই গৃহীত হইরাছে। যাহা পুর্বোক্ত অনারক্ষকার্য্য দক্ষিত কর্মের ইতর, তাহাই আরক্ষার্য্য প্রারক কর্ম। ইহার মধ্যে পূর্ব্ব প্রসাতরদ্ধিত এবং ইহলমেও তত্ত্ব-জ্ঞানোৎপত্তির পূর্ত্তপর্যাস্ত সঞ্চিত পুণ্য ও পাপরূপ কর্ম্মই বেদাস্তত্ত্বোক্ত "অনারন্ধকার্য্য" সঞ্চিত কর্ম্ম । তত্ত্বসাক্ষাৎকাররপ চরম তহজ্ঞান উৎপন্ন হইলে তথনই ঐ সমস্ত স্ঞ্জিত কর্ম্ম বিনষ্ট হইয়া বার। বেদান্তদর্শনে এই সিদ্ধান্ত সমর্থিত হইয়াছে। ভগবদ্গীতায় প্রীভগবান্ও ঐ তাৎপর্যোই বলিয়াছেন,

"জ্ঞানাগ্রি: দর্জকর্মাণি ভন্মনাৎ কুকতে তথা" ( ৪। ১৮ )। কিন্তু পূর্ব্বোক্ত আরম্ভ কার্যা পূণ্য ও পাপরূপ প্রারন্ধকর্ম্ম ভোগমাত্রনাখ্য। ভোগ ব্যতীত কোন কালেই উহার ক্ষম হয় না। তাই ঐ প্রারন্ধ কর্মকেই গ্রহণ করিয়া শাস্ত্র ধলিয়াছেন,—"নাভুক্তং ক্ষীয়তে কর্ম্ম কল্পকোটশতৈরপি"। বেদান্তদর্শনে পুর্বোক্ত "ভোগেন ভিতরে ক্ষণদ্বিত্বাহণ সম্পদ্যতে" এই সূত্রের বারা তত্তসাক্ষাৎকার হইলেও ভোগের দ্বারা দঞ্চিত কর্মা হইতে "ইতর" প্রায়ন্ধকর্মা ক্ষয় করিতে হইবে, তাহার পরে দেহ-পাত হইলে বিদেহমুক্তি বা পরামুক্তি লাভ হইবে, এই দিদ্ধাস্ত প্রবাক্ত হইয়াছে। "তম্ম তাৰদেৰ চিরং বাবর বিমোক্ষোহণ সম্পৎত্তে" ইত্যাদি শ্রুতিবাক্য উক্ত দিদ্ধান্তের মূল। বাঁহারা শীঘ্রই প্রারন্ধ কর্মাক্ষর করিয়া বিদেহমুক্তি লাভ করিতে ইচ্ছা করেন, তাঁহারা বোগবলে কারব্যুহ নির্দাণ করিয়া অৱ সমরের মধ্যেই ভোগদারা সমস্ত প্রারন্ধ কর্মক্ষর করেন, ইহাও শাস্ত্রসিদ্ধান্ত। ভাষ্যকার বাৎক্ষাহনও অন্য প্রদক্ষে ঐ নিদ্ধান্তের উরেধ করিবাছেন ( তৃতীর বণ্ড, ২২৯ পূর্ৱা দ্রন্তব্য )। এইরূপ শাস্ত্রে "ক্রিয়মাণ," "সঞ্চিত" ও "প্রারক্ক" এই ত্রিবিধ কর্মবিভাগও দেখা যায়। দেবীভাগবতে ঐ ত্রিবিধ কর্ম্মের পরিচয়াদি বিশেষরূপে কথিত হইয়াছে। বর্ত্তমান কর্মকে "ক্রিয়মাণ" কর্ম এবং অনেক-জন্মকৃত পুরাতন কর্মকে সঞ্জিত কর্ম এবং ঐ সঞ্জিত কর্মনমূহের মধ্যেই দেহারম্ভকানে কাল-প্রেরিত হইয়া দেহারন্তক কতকগুলি কর্মবিশেষকে প্রারন্ধ কর্ম বলা হইয়াছে (দেবী ভাগবত, ভা১০া৯, ১ মান্য ১১২ — ৪ দ্রন্থরা)। ফলকথা, যে কর্মবারা জীবের সেই জন্ম বা দেহবিশেষের স্বাষ্ট হইয়াছে, উগ প্রারন্ধকর্ম এবং উগ ভোগনাত্রনাস্তা। তরজানী ব্যক্তিও উগ ভোগ করিবার জন্ত দেহ ধারণ করিয়া থাকেন। কারণ, ভোগ ব্যতীত কিছুতেই উহার ক্ষয় হর না, ইহাই প্রাচীন দিল্লান্ত।

কিন্তু বিদ্যারণ্য মনি "জীবলুক্তিবিবেক" গ্রন্থে (আনন্দাশ্রম সংস্করণ, ১০১ পূর্ত্তার ) চরমকরে প্রায়েককর্দ্ধ ইইতেও বোগাভাদের প্রাবদ্ধ ইইতেও বোগাভাদের প্রাবদ্ধতঃই উদ্যালক, বীতহব্য প্রভৃতি বোগীদিগের বোগপ্রভাবে স্বেচ্ছার দেহতাগে উপপন্ন হন। পরে তিনি বোগবানির্ভ রামান্ত্রণের অনেক বচন উদ্ভূত করিল্লা তন্ধারাও উক্ত দিন্ধান্ত সমর্থন করিনাছেন। বনির্ভদেব শ্রীরামচন্দ্রকে বলিলাছিলেন,—"এই সংসারে সকলেই সমাক্ অন্তর্ভিত শাস্ত্রবিহিত কর্মারণ প্রক্রকারের দ্বারা সমন্তই লাভ করিতে পারে"। বোগবানির্ভের মুমুক্ত্রপ্রকরণে দৈববাদার নিন্দা ও শাস্ত্রবিহিত পুরুষকারের সর্বায়াধ্বত্ব বিশেষক্রপে ঘোরিত হইরাছে। কিন্তু শাস্ত্রবিহ্নত পুরুষকারে বে, অনর্থের কারণ, ইহাও ক্ষিত্রত বনিরাছেন,—"অবশ্রন্তারিকার্যান্ত্রণ শাস্ত্রবিহ্ন প্রক্রেশী" প্রন্থে "তৃপ্রিদীপে" নৈবের প্রাধান্ত সমর্থন করিতে বলিরাছেন,—"অবশ্রন্তারিকিবানাং প্রতিকারো ভবেদ্বিদি। তদা ছঃবৈর্ন লিপ্যেরন্ নলরাম্বৃষ্টিরাঃ।" কিন্তু জীবলুক্তিবিবেক গ্রন্থ পরে বোগবানির্ভ রামান্ত্রণের বচন দ্বারা বিক্রম্ব মত সমর্থন করিল্লাছেন। তিনি তাহার "অন্তর্ভতিপ্রকাশ" গ্রন্থেও প্রারক্ষক্র্য ও জাবলুক্তি বিদ্যের আরও বহু বহু কথা বলিয়াছেন। "জীবলুক্তিবিবেকে"র বছবিজ্ঞ টীকাকার নানা প্রমাণ ও বিস্তৃত বিচারের দ্বারা

মর্কামেবেবহি সদা সংসারে রঘ্নদাব।
 সমাক্ প্রত্যাৎ দর্কার পৌরবাৎ সরবাপাতে ।—:বাগবাশিন্ত —মুনুকু বকরণ, চতুর্ব দর্ব।

বিরোধ ভন্তনপূর্বক তাঁহার চরম সিদ্ধান্ত সমর্থন করিয়াছেন। অনুসন্ধিংস্থ পাঠক ঐ সমস্ত গ্রন্থ পাঠ করিলে উক্ত বিষয়ে সমন্ত কথা জানিতে পারিবেন। কিন্তু উক্ত সিদ্ধান্তে বক্তব্য এই যে, যদি বোগপ্রভাবে ভোগ বাতীতও প্রারক্ষ কর্মকর হর, তাহা হইলে "নাভ্রক্ষ ক্ষারতে কর্ম ক্যাকোটি-শতৈরপি" ইত্যাদি শাস্ত্রবাক্য এবং "ভোগেন দ্বিতরে ক্ষপদ্বিদ্বা" ইত্যাদি ব্রহ্মস্ত্র ও ভগ্রান্ শঙ্কা-চার্ম্যের ব্যাখ্যার কিরপে সামঞ্জন্ত হইবে, ইহা চিন্তা করা আব্দুক। পরন্ত ধনি ভোগ ব্যতীতও যোগপ্রভাবেই সমন্ত প্রারন্ধ-কর্মের ক্ষয় হয়, তাহা হইলে তত্ত্বাক্ষাৎকার করিয়াও যোগীর কায়-ব্যুহনিশ্মাপের প্রয়োজন কি ? এবং বোগদর্শনে উহার উল্লেখ আছে কেন ? ইহাও চিস্তা করা আবশুক। বোগপ্রভাবে যোগীর যে কারবাহ নির্মাণে সামর্থ্য জন্মে এবং ইচ্ছা হইলে তিনি অতি শীঘ্রই সমস্ত প্রারব্ধকর্ম ভোগের জন্ত কারবাহ নির্মাণ করেন, ইহা ত বোগশাস্ত্রান্ত্রসারে সকলেরই স্বীকার্যা। তাহা হইলে উদ্ধানক ও বাতহবা প্রভৃতি বে সমস্ত যোগী স্বেচ্ছার দেহত্যাগ করিয়াছি-লেন, তাঁহারাও নানা স্থানে অতি শীঘ্রই কারবাহ নির্দ্মাণপূর্বাক ভোগ দারাই সমস্ত প্রারন্ধ কর্ম কর করিয়াছিলেন, ইহাও ত অবস্থা বলা যাইতে পারে। তাঁহারা যে তাহাই করেন নাই, ইহা নিশির করিবার কি প্রমাণ আছে ? এইরূপ দর্মজ্ঞই ভোগনারাই প্রারক্ষকর্মবিশেবের ক্ষর স্বীকার করিলে কোন অনুপণতি হব না। নচেৎ "নাভুক্তং ক্ষীরতে কর্ম কলকোটশতৈরপি।" "অবশুমেব ভোক্তব্যং রুতং কর্ম ওভাক্তভং।" ইত্যাদি শাস্ত্রবচনের কিরুপে উপপত্তি হইবে? কেহ কেহ উক্ত স্থৃতিকে প্রতিবিক্তম বলিয়া উহার প্রামাণ্যই নাই, এইরূপ বিচারেরও অবতারণা করিরাছেন। কারণ, "ক্রীয়স্তে চাস্তা কর্মাণি" এই ( মৃগুক )-শ্রুতিবাক্যের দ্বারা তত্তজান সর্ক্বর্পেরই নাশক, ইহাই ব্ঝা বার। স্কুতরাং উহার বিক্ল কোন স্থতি প্রমাণ হইতে পারে না ; এইরূপ কথা বলা ঘাইতে পারে । কিন্ত "তহা তাবদেব চিরং" ইত্যারি (ছান্দোগ্য )-শ্রুতি-বাক্যের সহিত সমন্বরে উক্ত শ্রুতিবাক্যেও "কর্মন্" শক্ষের ছারা প্রারক্ত ভিন্ন সমস্ত কর্মই বিবক্ষিত বুঝিলে উক্ত শ্রুতির সহিত উক্ত শ্বুতির কোন বিরোধ নাই। পুর্ন্ধোক্ত "ভোগেন বিতরে ক্ষণয়িহা" ইত্যাদি বেদাস্তম্ভের হারাও উক্তরণ জ্রোত দিলাস্তই ব্যক্ত হইয়াছে। ভগবদ্গীতার "জ্ঞানামি: দর্সকর্মানি" (৪।১৮) এই লোকে ভাষ্যকার শহর ও শ্রীবর স্বাদী প্রভৃতি টাকাকারগণও দর্মকর্ম বলিতে প্রারন্ধ ভিন্ন দদত কর্মাই ব্যাখ্যা করিরাছেন। কিন্তু "ভক্তিভামনি"কার গঙ্গেশ উপাধ্যার "ঈশ্বরাম্নানচিন্তামনি"র শেষে উক্ত বিষয়ে অনেক বিচার করিয়া, সর্পাশেষে তত্তভানকে সর্পাকশ্রনাশক বলিয়াই সিদ্ধান্ত করিয়াছেন'। তাঁহার মতে ভোগ তত্বজ্ঞানেরই ব্যাপার। অর্থাৎ তত্বজ্ঞানই ভোগ উৎপন্ন করিয়া ভদ্ধারা অবশিষ্ট প্রারন্ধ কর্মের নাশক হর। স্কুতরাং "কীগ্রন্তে চাস্ত কর্মাণি" এই শ্রুতিবাক্য ও ভগবদ্গীতার "জ্ঞানাগ্রিঃ সর্ব্বকর্মাণি" এই বাকো "কর্মান্" শক্ষের অর্থসংকোচ করা অনাবশ্রক। কিন্ত তাঁহার উক্ত মত পূর্ব্বোক্ত "ভোগেন দ্বিতরে" ইত্যানি বেদান্ত-

<sup>&</sup>gt;। উচাতে কর্মণো ভে,গনাজত্বেহপি জ,নসা কর্মনাশকরং। ভোগস তত্ঞানব্যাপারত, ং।—"ঈশ্বরাস্থ্যনিচিত্তা-মণি"র শেব।

স্তাবিকদ্ধ হয় কি না, উক্ত স্তাত্ত "তু" শক্ষের দারা ভোগই প্রারন্ধ কর্ম্বের নাশক, তর্জ্ঞান উহার নাশক নহে, ইহাই স্থৃতিত হইগাছে কি না, ইহা স্থাগণ প্রাণিধানপূর্বাক চিপ্তা করিবেন।

অবশ্র বোগবাশিষ্ঠ রামারণের মুমুক্তপ্রকরণে (৫)৬)৭৮ দর্গে) ইহজন্মে ক্রিয়মাণ কর্ম্ম প্রবল হইলে উহা প্রাক্তন কর্মকে নিবৃত্ত করিতে পারে, ঐতিক শাস্ত্রীর পুরুষকারের দ্বারা প্রাক্তন দৈবকে নিবৃত্ত করিয়া, ইহলোকে ও গরলোকে পূর্ণকাম হওয়া যায়, এই সিদ্ধান্ত কথিত হইরাছে। কিন্তু প্রারন্ধ কর্ম্ম ভিন্ন প্রাক্তন অন্যান্ত দৈবই শান্ত্রীয় পুরুষকারের বারা নিবৃত্ত হয়, ইহাই দেখানে তাৎপর্ব্য বুঝিলে কোন শাস্ত্রবিরোধের সম্ভাবনা থাকেনা। "ভোগেন স্বিতরে ক্ষপদ্বিত্বা" ইত্যাদি বেদান্তস্থতাত্মপারে ভগবান শঙ্করাচার্য্য বে শ্রেণত সিদ্ধান্তের ব্যাথ্যা করিয়া গিরাছেন, তাহার সহিতও বিরোধের কোন আশঙ্কা থাকে না। ভগবান শঙ্করাচার্য্য বোগবাশিষ্ঠ রামায়ণের কোন বচন উদ্ধৃত করিয়া উক্ত মতের বিচার বা সমর্থন না করিলেও তাঁহার সম্প্রদায়রক্ষক বিদ্যারণা মুনি কেন তাহা করিয়াছেন, ইহাও চিস্তনীয়। পরন্ত শাস্ত্রবিহিত ঐতিক পুরুষকারের দ্বারা সমস্ত প্রাক্তন কর্মোরই নিবুত্তি হইতে পারে, ইহাই বোগবাশির্টের সিদ্ধান্ত হইলে ঐ শাস্ত্রীর কর্মবিশেষ ইংজন্মেই সমস্ত প্রারন্ধ কর্মের ভোগ সম্পাদন করিয়াই স্থলবিশেষে উহার বিনাশ সাধন করে, ইহাও তৎপর্য। বুঝা ঘাইতে পারে। অর্থাৎ ঐ সমস্ত কর্মবিশেষ ইছ জ্বেছাই সমস্ত প্রারন্ধ কর্মের ফলভোগ জন্মাইরা পরস্পরার সমস্ত প্রারন্ধ নাশের কারণ হয়। আর যোগ-বাশির্টে বে, দৈববাদীর নিন্দা ও শাস্ত্রীয় পুরুষকারের প্রাথান্ত ঘোষিত হইয়াছে, তাহাতে দৈবমাত্রবাদী অকর্মা ব্যক্তিদিগের কর্মে প্রবর্ত্তনই উদ্দেশ্য বুঝা বার। কারণ, পূর্ব্বতন দেহোৎপন্ন দৈব না থাকিলেও কেবল শান্ত্রীর পুরুবকারের দ্বারাই ইহকালে সর্বাসিদ্ধি হয়, ইহা আর্য সিদ্ধান্ত হইতে পারে না। উক্ত বিবরে মহর্ষি থাজ্ঞবন্ধ্য যে বেদমূলক প্রকৃত সিদ্ধান্ত বলিয়া গিয়াছেন, উহার বিকল্প কোন সিষ্ধান্ত আর্য সিষ্ধান্ত বলিয়া স্থীকার করা বায় না। পরন্ত যোগবাশির্টে যে শান্তীয় পুরুষকারের সর্কাসাধকত্ব ঘোষিত হইরাছে, এবং প্রতিকূল দৈবধবংগের জল্প শাস্ত্রে যে নানাবিধ কর্ম্মের উপদেশ হইরাছে, ঐ সমস্ত কর্মা বা ঐতিক পুরুষকারও কি দৈব বাতীত হইতে পারে ? এবং সকলেই কি বিশামিত্র দাবিত্রী প্রভৃতির জার উৎকট তপস্থা করিতে পারে ? প্রবল দৈবের প্রেরণা বাতীত ঐ সমস্ত কর্ম্মে কাহারও প্রবৃত্তিই জন্মে না। অনাদি সংগাবে সকল জীবই দৈবের প্রেরণাবশতঃই পুরুষকার করিতেছে, ইহা পরম সত্য। শাস্ত্রীয় পুরুষকারও অপর দৈবকে অপেক্ষা করে। স্থতরাং এই ভাবে দৈবের প্রাধান্তও সমর্থিত হর। ফলকথা, সমস্ত কর্মানিদ্ধিতেই পুরুষকারের ক্রায় দৈবও নিতান্ত আবশুক। তাই মহর্ষি থাজ্ঞবহা তুলাভাবেই বলিয়া গিয়াছেন,—"দৈবে পুরুষকারে চ কর্মনিদ্ধিক্যবস্থিত। ।" ভারতের কবিও ভারতীয় শান্ত্রনিদ্ধান্তানুসারে বথার্থ ই বণিয়া গিয়াছেন, — "প্রতিকুলতা মুপগতে হি বিধৌ বিফলত্বমেতি বহুদাধনত।"।

 <sup>)।</sup> দৈবে পূক্ৰকালে চ কৰ্ম দিন্ধিব বিস্থিতা।
 তল্প দৈবমতিবাজ্ঞং পৌলবং পৌৰ্বহৈ ।

মূল কথা, তত্তজানী বাক্তি প্রারন্ধ কর্ম ভোগের জন্ম যে কিছুকাল জীবনধারণ করেন এবং ভোগ বাতীত বে কাহারই প্রারন্ধ কর্মকর হর না, ইহাই বহুদশ্মত প্রাচীন দিল্ধান্ত। অবশ্র গৌড়ীয বৈষ্ণবাচাৰ্য্য শ্ৰীবলদেৰ বিদ্যাভূষণ মহাশয় বৈষ্ণবসিদ্ধান্তান্ত্ৰসাৱে গোবিন্দভাষ্যে প্ৰম আতুর ভক্ত-বিশেষের সম্বন্ধে ভোগ ব্যতীতই শ্রীভগবানের কুপায় সমস্ত প্রারন্ধ কর্মের ক্ষয় হয়, ইহা শান্ত ও যুক্তির দারা সমর্থন করিয়াছেন' এবং বেদাভান্দানের দিতীয় অধ্যায়ের প্রথম পাদের শেষোক্ত "উপপদ্যতে চাপাপনভাতে চ" এবং "দর্ব্ধধর্মোপপতেশ্চ" এই স্তর্ভরের ব্যাখ্যস্তর করিয়া শাস্ত্র ও যুক্তির স্থারা শমর্থন করিরাছেন যে, প্রীভগবানের পক্ষপাত না থাকিলেও ভক্তবিশেষের প্রতি তাঁহার পক্ষপাত আছে এবং উহা তাঁহার দোষ নহে,—পরস্ত গুণ। কিন্ত প্রভগবান পরম আতুর ভক্ত-বিশেষের প্রতি পক্ষপাতবশতঃ তাঁহার প্রারন্ধ কর্মদমূহ তাঁহার আস্মীয়বর্গকে প্রদান করিয়া ভাঁহাকে নিজের নিকটে লইরা যান। তথন হইতে ভাহার আত্মীয়বর্গই ভাহার অবশিষ্ট প্রারক্ক কর্মভোগ করে, ইহাই বিদ্যাভূষণ মহাশয় পরে সিদ্ধান্তরূপে সমর্থন করিয়াছেন এবং উক্ত বিষয়ে শ্রুতিপ্রমাণ্ড প্রদর্শন করিয়াছেন, ইহাও দেখা আবশুক<sup>2</sup>। স্থতরাং স্থলবিশেষে অন্তের ভোগ হইলেও প্রারদ্ধর্ম যে আঞা ভেলে, ভেলে বাতা ত বে উহার ক্ষয় হইতেই পারে না, ইহা বলদেব বিদ্যাভূষণ মহাশরেরও স্বীঞ্চত, সন্দেহ নাই। নচেৎ প্রীভগবান্ কপামর হইয়াও ভাঁহার পরম আতুর ভক্তবিশেষকে নিজের নিকটে লইবার জন্ম তাঁহার আগ্রীয়বর্গকে ভোগের জন্ম তাঁহার প্রারক্ত কর্মসমূহ দান করিবেন কেন ? বিদ্যাভূষণ মহাশরই বা উহা সমর্থন করিতে বাধা হইয়াছেন কেন ? অবশ্র করণামর প্রভিগবানের করণাগুণে ভক্তবিশেষের পক্ষে সমস্তই হইতে পারে। কিন্ত ভাষাকার বাৎস্তায়ন এখানে যে তত্বজ্ঞানী ব্যক্তিকে "মৃক্ত" বলিয়াছেন, মেই জীবস্মুক্ত বাক্তি প্রারম্ভ কর্ম ভোগের জন্ম কিছু কাল জীবনধারণ করিয়া অনাসক্তচিত্তে বিচরণ করেন এবং তাঁহার উপলব্ধ তবের উপদেশ করেন, ইহাই পূর্ব্বাচার্য্যগণ সমর্থন করিয়াছেন। সাংখ্যাচার্য্য ঈশবরুক্তাও উক্ত সিদ্ধান্ত স্পষ্ট ব্যক্ত করিয়াছেন<sup>®</sup>। উক্ত সিদ্ধান্ত সমর্থন করিতে

কেচিকৈবাং স্কাবাচ্চ কাল'ৎ পুরুষকারতঃ।
সংযোগে কেচিধিচছ স্কি ফলং কুণলবুদ্ধরঃ ।
বধা হেকেন চক্রেণ ন রখস্য-স্তিউরেং।
এবং পুরুষকারেণ বিনা বৈধা ন সিধাতি ।
— যাজ্ঞবন্ধানংহিতা, ১ম আঃ, ৩৪৯, ৫০, ৫১ ।

<sup>&</sup>gt;। ব্ৰীক্ষকরতানাং প্রমাত্রাণাং কেবাফিল্লিরপেকাণাং বিনৈব ভোগমূত্রে।ঃ প্রাপাপরে।ব্রিলেবঃ তাৎ।

২। তথাগতিপ্রেইনাং বং এই মার্নানাং কেনাঞ্চিত্তজানাং বাজিবিলগ্যনাহিক্তীগ্যন্তংগ্রানি তদীয়েতাঃ
প্রদায় তান্ কাজিকং নয়তীতি বিশ্বোধিকরণে বক্ষাতে"।—বেরাজ্বর্গন, চতুর্থ অং, প্রথম পালের ১৭শ কুত্রের গোবিন্দভাষা।

সমাগ্রানাথিগমাণ্ধর্মানীনামকারণ লাওের।
 তিউতি সংকারণশাক্ষলন্দ্রত্পরীকা।
 — নাংখ্যকারিকা, ( ৬৭ম কারিকা )।

বেদান্তদর্শনের পূর্ব্বোক্ত "অনারস্ককার্য্যে এবতু" ( ৪)১১৫ ) ইত্যাদি স্থানের ভাষো ভগধান শহরাসার্য্য শেষে ইহাও বলিয়াছেন যে, "অপিচ নৈবাত্ৰ বিবদিতবাং ব্ৰন্ধবিদা কঞ্চিংকালং শ্ৰীৱং প্ৰিলত ন বা প্রিয়তে"। অর্থাৎ ব্রহ্মজ্ঞানী ব্যক্তি কিছুকাল শরীর ধারণ করেন কি না, এই বিষয়ে বিবাদই করা বার না। শঙ্করাচার্য্য সর্ব্ধশেষে চরম বা বনিরাছেন যে, শ্রুতি ও স্মৃতিতে স্থিতপ্রজ্ঞর লক্ষণ নির্দ্ধের দারা জীবন্মক্তের লক্ষণই কথিত হইয়াছে। বস্তুতঃ শ্রীমন্ চগবদ্গীতার বিতীয় অধ্যায়ে "প্রজহাতি বদা কামান" ইত্যাদি (৫৫শ) শ্লোকের দারা স্থিতপ্রজ্ঞের যে লক্ষণ কথিত হইয়াছে, তদ্বারা জীবনুক্ত ব্যক্তিরই স্বরপ্রবর্ণন হইয়াছে। টীকাকার নীলকণ্ঠ ঐ শ্লেকের টীকার উহা সমর্থন করিতে মহর্বি গোতমের এই শুত্রটি উদ্ধৃত করিরাছেন। টীকাকার বিশ্বনাথ চক্রবর্তী দেখানে জীবমুক্তির শ্রুতিপ্রমাণ প্রদর্শন করিতে বুহরারণাক উপনিয়দের "বদা দর্বে প্রমূচান্তে কামা বেহন্ত হদি স্থিতা:। অথ মৰ্ক্তোহ্মতো ভবতাত্ৰ ব্ৰহ্ম সমগ্লতে।" (৪।৪।৭) এই শ্ৰুতিবাক্য উচ্চত করিয়াছেন। ফলকথা, জীবন্মক্তি বেদাদিশাস্ত্রদিদ্ধ। অনেক জীবন্মক্ত ব্যক্তি স্থদীর্ঘ কাল পর্যান্তও দেহধারণ করিয়া বর্ত্তমান ছিলেন এবং এখনও অবশু অনেক জীবন্মুক্ত ব্যক্তি বর্ত্তমান আছেন, ইহাও অবশ্র স্বীকার্য্য। পূর্ব্বোক্ত "অনারন্ধকার্য্যে এবতু" (৪)১)১৫) ইত্যাদি বেদান্ত-স্থানের ভাষা-ভাষতীতে শ্রীমদ্বাচম্পতি মিশ্রও হিরণাগর্ভ, মহু ও উন্ধালক প্রভৃতি দেবর্ষিগণের অবিদ্যাদি নিথিল কেশনিবৃত্তি ও ব্রহ্মজ্ঞতা এবং শ্রুতি, স্মৃতি, ইতিহাস ও পুরাণে তাঁহাদিগের তর্জ্ঞতা ও মহাকর, কর ও মরন্তরাদি কাল পর্যান্ত জীবনধারণ বে শ্রুত হর, ইহারও উরেপ করিয়া পূর্বোক্ত দিদ্ধান্ত সমর্থন করিয়া গিয়াছেন । ২।

ভাষ্য। অতঃপরং কাচিৎ সংজ্ঞা হেয়া কাচিদ্ভাবয়িতব্যেত্যুপ-দিশ্যতে, নার্থ-নিরাকরণমর্থোপাদানং বা। কথমিতি ?

অনুবাদ। অনস্তর কোন্ সংজ্ঞা হেয়, কোন্ সংজ্ঞা চিন্তনীয়, ইহা উপদিষ্ট হইতেছে, অর্থের নিরাকরা অথবা অর্থের গ্রহণ হইতেছে না ( অর্থাৎ পরবর্ত্তী সূত্রের ছারা বাহ্যবিষয়ের খণ্ডন বা সংস্থাপন করা হয় নাই, কিন্তু পূর্বেরাক্ত বিষয়ে উপদেশ করা হইয়াছে।) (প্রশ্ন) কিরূপে ?

### সূত্র। তন্নিমিতত্ত্ববয়ব্যভিমানঃ ॥৩॥৪১৩॥

অমুবাদ। (উত্তর) সেই দোষসমূহের নিমিত্ত অর্থাৎ মূল কারণ কিন্তু অবয়বি-বিষয়ে অভিমান।

ভাষ্য। তেষাং দোষাণাং নিমিত্তত্ত্বয়ব্যভিমানঃ। সা চ থলু স্ত্রীসংজ্ঞা সপরিকারা পুরুষস্থা, পুরুষসংজ্ঞা চ স্ত্রিয়াঃ সপরিকারা, নিমিত্তসংজ্ঞা অমুবাঞ্জনসংজ্ঞা চ। নিমিত্তসংজ্ঞা—রসনাশ্রোত্রং, দন্তেষ্ঠিং, চক্ষুর্নাসিকং। অনুব্যঞ্জনসংজ্ঞা—ইথমোষ্ঠাবিতি। সেরং সংজ্ঞা কামং বর্দ্ধরতি তদকু-বক্তাংশ্চ দোষান্ বিবর্জনীয়ান্, বর্জনভ্যপ্তাঃ।

ভেদেনবিয়বসংজ্ঞা— কেশ-লোম-মাংস-শোণিতাস্থি-স্নায়ু-শিরা-ক্ষ-পিভোচ্চারাদিসংজ্ঞা, তামশুভসংজ্ঞেত্যাচক্ষতে। তামশু ভাবরতঃ কামরাগঃ প্রহীয়তে।

সত্যেব চ দ্বিবিধে বিষয়ে কাচিৎ সংজ্ঞা ভাবনীয়া কাচিৎ পরিবর্জ্জনীয়েত্যুপদিশ্যতে,—যথা বিষদম্পৃত্তেহনেহমদংজ্ঞোপাদানায় বিষদংজ্ঞা প্রহাণায়েতি।

অনুবাদ। সেই দোষসমূহের নিমিত্ত অর্থাৎ মূল কারণ কিন্তু অবয়বিবিষয়ে অভিমান। সেই অভিমান, যথা—পুরুষের সম্বন্ধে সপরিদ্ধারা গ্রীসংজ্ঞা অর্থাৎ এই প্রী স্থানরা, এইরূপ বুদ্ধি, এবং গ্রীর সম্বন্ধে সপরিদ্ধারা পুরুষসংজ্ঞা, অর্থাৎ এই পুরুষ স্থানর, এইরূপ বুদ্ধি। এবং নিমিত্রসংজ্ঞা ও অনুবাঞ্জনসংজ্ঞা। নিমিত্রসংজ্ঞা যথা—রসনা ও শ্রোত্র, দস্ত ও ওঠা, চক্ষু ও নাসিকা (অর্থাৎ গ্রী বা পুরুষের পরস্পাদের রসনা, শ্রোত্র ও দন্তাদি বিষয়ে যে সামান্তজ্ঞান, তাহার নাম নিমিত্রসংজ্ঞা)। অনুবাঞ্জনসংজ্ঞা যথা—দন্তসমূহ এই প্রকার,—ওঠারর এই প্রকার ইত্যাদি (অর্থাৎ গ্রী বা পুরুষের দন্তাদিতে অন্ত পদার্থের সাদৃগ্রমূলক আরোপবশতঃ পূর্বেরাক্তরূপ যে বৃদ্ধি, তাহার নাম অনুবাঞ্জনসংজ্ঞা)। সেই এই সংজ্ঞা কাম বর্দ্ধন করে এবং সেই কামানুষক্ত বিবর্জ্ঞনীয় দোষসমূহ বর্দ্ধন করে, এই সংজ্ঞার কিন্তু বর্জ্ঞন কর্ত্রবা।

ভিন্নপ্রকার অবয়বসংজ্ঞা,—কেশ, লোম, মাংস, শোণিত, অস্থি, স্নায়ু, শিরা, কফ, পিত ও উচ্চারাদি (মৃত্রপুরাষাদি ) সংজ্ঞা, সেই অবয়বসংজ্ঞাকে (পণ্ডিতগণ) "অশুভ সংজ্ঞা" ইহা বলেন। সেই অশুভসংজ্ঞাকে ভাবনা করিতে করিতে তাহার কাম-রাগ অর্থাৎ কামমূলক রাগ প্রাহীণ (পরিত্যক্ত ) হয়।

ছিবিধ বিষয়ই বিদ্যমান থাকিলেও কোন সংজ্ঞা ভাব্য, কোন সংজ্ঞা বর্জনীয়, ইহা উপদিষ্ট হইয়াছে, যেমন বিষমিশ্রিত অলে অলসংজ্ঞা—গ্রহণের নিমিত্ত হয়, বিষসংজ্ঞা পরিত্যাগের নিমিত্ত হয়।

টিপ্লনী। রূপাদি বিবরসমূহ মিথাাসংকলের বিষয় হইলে দোষের নিমিত্ত হয়, ইহা পূর্বস্থে । উক্ত হইয়াছে। তদ্বারা সর্বাগ্রে এ রূপাদি বিষয়ের তক্তপ্রানই কর্ত্তবা, ইহা উপদিষ্ট হইয়াছে। কিন্তু রাগাদি নোষসমূহের মূল কারণ কি ৮ এবং উহার নিতৃত্তির জন্ম বর্জনীয় ও চিজ্তনীয় কি ৮ ইহা বলা আবশ্রক। তাই মহর্ষি পরে এই স্থানের বারা অবয়বিবিষয়ে অভিনানকে দোষসমূহের মূলকারণ বলিয়া কোন্ সংজ্ঞা বর্জনীয় ও কোন্ সংজ্ঞা চিন্তনীয়, ইহার উপদেশ করিয়াছেন। ভাষ্যকার ও বার্ত্তিককার এই স্থানের অবতারণা করিতে প্রথমে বলিয়াছেন যে, এই স্থানের বারা কোন সংজ্ঞা বর্জনীয় এবং কোন সংজ্ঞা চিন্তনীয়, ইহাই উপদিষ্ট হইয়াছে। ইহার বারা অর্থের অর্থাৎ বাহ্যবিষয় বা অবয়বীর গণ্ডন অথবা স্থাপন হয় নাই।

বস্ততঃ মহর্নি পরবর্ত্তী প্রকরণের বারাই বিশেষ বিচারপূর্ব্বক অবরবীর দংখাপন করার প্রকরণায়শারে এই হৃত্তে উহার পূর্ব্বোক্তরণ উদ্দেশ্তই বুঝা বার। কিন্তু অবরবী না থাকিলে তিন্বিয়ে অভিমান বলাই বার না। স্পতরাং খাঁহারা অবরবী মানেন না, তাহাদিগের প্রত্যাখান এই ফ্রের উদ্দেশ্য না হইলেও কলে ইহার দ্বারা ভাহাও হইরাছে। তাৎপর্যানীকাকারও এখানে এরণ কথা বনিয়াছেন। তবে অবরবীর গণ্ডন বা সংস্থাপন যে এখানে মহর্বির উদ্দেশ্য নহে, ইহা স্থাকার্যা। বার্ত্তিককারও এখানে নিধিয়াছেন যে, বথাবাবস্থিত বিষয়েই কিছু চিন্তনীয় ও কিছু বর্জনীয়, ইহাই উপদিষ্ট হইরাছে। এই ফ্রের "তৎ" শন্তের নারা পূর্বাস্থ্যোক্ত সংকরেই মহর্বির বৃদ্ধিস্থ বিদিয়া সরলভাবে বুঝা যার। তাহা হইলে অবরবিবিদ্যে অভিমান পূর্বাস্থ্যোক্ত সংকরের নিমিন্ত, ইহাই স্থ্যার্থ বুঝা যার। "ভায়স্থ্রবিবরণ"কার রাধানোহন গোস্থামিভট্টাচার্য্য নিছে উক্তরণই স্থার্থ ব্যাথা করিয়া, পরে বৃদ্ধিকার বিশ্বনাথের ব্যাথারও উল্লেখ করিয়াছেন। কিন্তু ভারাকার হইতে বৃদ্ধিকার বিশ্বনাথ পর্যান্ত সকলেই এই স্থ্যে "তৎ" শন্তের দ্বারা রাগানি দোবনমূহই গ্রহণ করিয়াছেন। ভাষাকার ও বার্ত্তিককারের ভাৎপর্যারাখ্যা প্রথমেই লিপিত হইরাছে।

অব্যবিবিষয়ে অভিমান কিবল ? ইহা একটি দুঠান্ত বারা ব্যক্ত করিবার জন্ত ভাষ্যকার বিলিয়াছেন বে, বেনন পূর্বের পক্ষে স্থানী স্ত্রীতে সপরিকারা প্রাসংজ্ঞা এবং স্ত্রীর পক্ষে স্থানর প্রকার বা ব্রিনিশেষই ব্রা যায়। বার্ত্তিক কারও এবানে শেষোক্ত "অস্বর্যজনসংজ্ঞা"কে মোহ বলিয়া "সংজ্ঞা" শব্দের জ্ঞান বা ব্রিনিশেষ অর্থই ব্যক্ত করিয়াছেন। "পরিকার" শব্দের বিশুদ্ধতা অর্থ প্রহণ করিলে উহার দ্বারা প্রকাত স্থলে স্ত্রীও প্রকার হারা লৌন্দর্যারিবারণী স্ত্রাবৃদ্ধি ও প্রকার্ত্তি ব্রা যায়। স্ত্রাবৃদ্ধি ও প্রকার স্থার হারা লৌন্দর্যারিবারণী স্তাবৃদ্ধি ও প্রকার হারা বায় স্থার স্থার স্থার বিশ্ব হারা বা কার বিশ্ব করের পরিকার করিয়ার স্থানিক সপরিকারা স্ত্রীসংজ্ঞার বলা বায়। ঐ পরিকার বা লৌন্দর্য্য তখন স্ত্রী ও প্রকার বৃদ্ধি জ্বে। ঐ বৃদ্ধিক সপরিকারা স্ত্রীসংজ্ঞার ও প্রকার বা লৌন্দর্য্য তখন স্ত্রী ও প্রকার বিশ্ব হারা বিশ্ব হারা বিশ্ব হারা বিশ্ব বিশ্ব হারা বিশ্ব বিশ্ব হারা বিশ্ব বিশ্ব হারা বিশ্ব বা বিশ্ব বি

ন্ত্রীদংজ্ঞা ও পুরুষদংজ্ঞার উরেধ করিয়া পরে বলিয়াছেন,—"তত্রাপি চ বে দংজ্ঞে—নিমিত্তদংজ্ঞা অনুবাঞ্চনসংজ্ঞা চ।" স্ত্রীনংজ্ঞা ও পুরুষনংজ্ঞা স্থলে স্ত্রী ও পুরুষের দ্যাদি বিধরে দস্তবাদি নিমিত্ত নিবন্ধন দস্তত্মাদিকপে বে বুদ্ধি, তাহাকে "নিমিত্তদংক্তা" বলা হইয়াছে। এবং ঐ দস্তাদি বিবরে "দস্তদমূহ এই প্রকার", "ওর্চনর এই প্রকার", ইত্যাদিরপ বে বুদ্ধি, তাহাকে "সমুব্যঙ্গন-সংজ্ঞা" বদা হইরাছে। মুক্তিত "বৃত্তি"পুতকে বে "অহুরজনদংজ্ঞা" এইরূপ পাঠ এবং "অতএব ভাষ্যাদৌ পরিকারবৃদ্ধিরমুরজনদংজ্ঞা" ইত্যাদি পাঠ দেখা যার, উহা প্রকৃত বনিয়া এহণ করা যার না। কারণ, ভাষাদি প্রছে "অনুবাজনদংজ্ঞা" এইরূপ পাঠই আছে। তাৎপর্যাটীকাকার উহার বাাথা করিতে বলিয়াছেন বে,' "বাঞ্চন" শক্তের অর্থ এখানে অবরবীর অবরবদমূহ। কারণ, অবরবদমূহের সহিত অবরবীর উপন্তি হয় অর্থাৎ অবরবদমূহই দেই অবরবীর বাঞ্চক হইয়া থাকে। স্তরাং বদ্ধালা অবরবী বাক্ত হয়, এই অর্থে "বাজন" শক্তের দারা অবরবীর অবরবদমূহ বুৰা বাহ। "অনু" শব্দের সাদৃত্ত অর্থ এংণ করিয়া "অনুবাজন" শব্দের হারা অবয়বসমূহের সাদৃত্ত বুঝা বার। দেই দাদ্ভাবশতঃই অব্যবদমূহে অক্ত প্লার্থের আরোপ হইরা থাকে। বেমন দত্তনমূহে দাড়িখবীজের সাদৃহাবশতঃ তাহাতে দাড়িখবীজের আরোপ করিয়া এবং বিষ্ফলের সহিত ওর্জনমের সাদৃত্যবশতঃ তাহাতে বিষক্ষের আরোণ করিয়া যে সংজ্ঞা অর্থাৎ বৃদ্ধিবিশেষ জ্যো, উহাকে পূর্বোক্ত অর্থে "অত্থাজনদংজ্ঞা" বলা বায়। বার্ত্তিককারও "অত্থাজনদংজ্ঞা"র অন্ত পদার্থের আরোপের উল্লেখ করিয়া ঐ দংজ্ঞাকে মোহ বলিয়াছেন এবং উহা রাগাদির কারণ বলিয়া বর্জনীয়, ইহা বলিয়াছেন। পূর্ব্বোক্তরণ ব্যাখ্যান্থ্যারে তাৎপর্যাটীকাকার এখানে পূথী ছন্দের একটি ও মানিনী ছন্দের একটি শৃলাররদাত্মক উৎকৃষ্ট কবিতার উল্লেখ করিয়া পূর্বেলাক্ত "অহ্বাজনদংজ্ঞা"র উদাহরণ প্রকাশ করিরাছেন। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ ভাষাকারোক্ত "অহ্বাজন-সংজ্ঞা"র কোন ব্যাথ্যা করেন নাই। তিনি উহার উদাহরণ প্রকাশ করিতে শ্লোক লিখিয়াছেন, — ধেনং ধ্রানন্যনা পরিণতবিধাধয়। পৃথ্যোণী। কমণমুকুলন্তনীয়ং পূর্ণেন্মুখী স্থায় মে তবিত।"। পুরুষের পক্ষে কোন স্ত্রীতে ঐক্বণ সংজ্ঞা বা ব্দিবিশেব কামাদিবর্দ্ধক হওয়ায় স্কনিষ্ট দাধন করে, স্কতরাং উহা বর্জনীয়। ভাষ্যকার প্রথমে পূর্ব্বোক্তরণ স্ক্রীদক্ষো ও প্রন্দদক্ষা বলিয়া, পরে ঐ স্থানই নিমিত্তসংজ্ঞা ও অনুবাজনসংজ্ঞা, এই সংজ্ঞানরের উরেধ ও উদাহরণ প্রদর্শন-পূর্বক বলিগাছেন বে, পূর্ব্বোক্ত সংজ্ঞা কাম ও কামমূলক বর্জনীয় লোবদমূহ বর্জন করে। স্কুতরাং ঐ সংজ্ঞা যে বর্জনীয়, ইহা যুক্তিসিছ। তাই ভাষাকার পরেই বলিয়াছেন, "বর্জনস্বস্তাঃ"। অর্থাৎ পুর্ব্বোক্ত প্রকার বে সংজ্ঞা, বাহাকে মহর্ষি এই ক্তরে অবয়বিবিষয়ে অভিমান বলিয়াছেন, উহাই বর্জনীয় বা হের, উহা ভাবনীয় বা চিন্তনীয় নহে। কারণ, উহার ভাবনায় কামাদির বৃদ্ধি হয়। স্কুতরাং তক্জানার্থী উহা বর্জন করিবেন।

ভাষাকার পরে "ভেদেনাবয়বদংজ্ঞা" ইত্যাদি সন্দর্ভের ছারা পূর্বেলভ স্থলে জ্রী ও পুরুষের

১। বাজনানাব্যবিনোহবর্বাজ্যে সহোপলভাৎ, তেন্মপুরাজন তৎসাদৃত্য: -তেন তরারোপঃ:—ভাৎপর্যা-টাকা।

শরীরে কেশংগামাদি সংজ্ঞাকে ভিন্নপ্রকার "অব্যবসংজ্ঞা" বলিয়া উপ্তর নাম "অভভসংজ্ঞা" এবং ঐ সংজ্ঞাকে ভাবনা করিলে ব্রা ও পুরুষের কামমূলক রাগ বা আসক্তির ক্ষর হর, ইথা বলিরাছেন। श्रु ठबार में व्यवहरगरका वा वाच जनरकाहे ता जावनोत, हेशहे में कथाब बाबा वाक कबा हहेबार । বস্ততঃ জ্রী ও পুরুষর শরীরের দৌন্দর্য্যাদি চিন্তা না করিয়া যদি তাহাতে অবস্থিত কেশ, লোম, मारन, बक्क, अन्ति, सारा, निश्न, कक, निव अ मूब प्रश्नोनानि शनार्थक्षनित छिछ। कता गांव धवर खे সংজ্ঞা বা কে গালিব্জির পুনঃ পুনঃ ভাবনা করা বাব, তাহা হইলে কামমূলক আগত্তি করে ক্রমণঃ देनवांशा करमा, देश खीकांचा। विदिको वाक्तिगर शृश्लीक "बड़ छनश्खा"दक्टे छादना करतन, যোগবাশিষ্ঠ রামান্ত্রণের বৈরাগ্যপ্রকরণে উহা নানাব্যাণ বর্ণিত হইবাছে। বৃত্তিকার বিশ্বনাগ উহার উদাহরণ প্রবর্শন করিতে শ্লোক বলিয়াছেন, —"চর্মনির্মিতপাত্রীরং মাংসাস্ফর্পুরপুরিতা। অস্তাং রশ্বতি বো মৃতঃ নিশাতঃ কন্ততোহধিকঃ।" পুরুষ স্ত্রীকে এই ভাবে পুনঃ পুনঃ ভিন্তা করিলে ক্রমশঃ তাহার জ্রীতে বৈরাগা জ্ঞা, সন্দেহ নাই। বুরিকার পরে বলিরাছেন যে, তহজানাথী নিজের দেহাদিতেও পুর্বোক্তরণ "অভভদংজা" ভাবনা করিবেন। এইরূপ কোপনীয় শক্ততে হেয়াজ্বক বে সংজ্ঞা বা বৃদ্ধিবিশেষ, তাহাও বৰ্জনীয়। বৃত্তিকার ইহার উবাহরণ প্রবর্ণন করিতে প্লোক বনিবাছেন,—"মাং ছেইটেনী ছ্রাচার ইষ্টাদিবু বথেষ্ঠতঃ। কণ্ঠ-পীঠং কুঠাবেণ ছিৱাহন্ত ভাং স্থা। কলা।" অর্থাৎ'এই ছ্রাচার সর্মত্র স্বার্থের জন্ত আমাকে বেষ করে। আমি কুঠারের দারা কবে ইহার কণ্ঠপীঠ ছেনন করিয়া স্থানী হইব-এইরপ বুদ্ধি বেষ। জিক, স্থতরাং উহা বর্জ্জনীর। কিন্তু এ বিষয়ে অভ্যন্তরাই ভাবনীয়। বৃত্তিকার উক্ত হলে অভ চদংজ্ঞার উদাহরণ প্রদর্শন করিতে লোক বলিগাছেন,—"মাংদাস্ক্কীকসম্বো त्नरः किः त्यरुभवाशास्त्र। धरुयानभवः कर्ता कर्तनीवः कथः यता ॥" वर्षार हेराव मारम-রক্তাদিমর দেহ আমার সম্বন্ধে কি অপরাধ করিয়াছে ? এই দেহ হইতে ভিন্ন পরার্থ যে কর্ত্তা, অৰ্থাং অজ্বেরা অবাহ্ন নিতা আল্লা, তাহাকে আমি কিমণে ছেবন করিব ? এইরূপ বৃদ্ধিই পুর্বোক্ত হলে "অভ্তনংজ্ঞা"। ঐ অভ্তনংজ্ঞা ভাবনা করিলে ক্রমশঃ শক্রতে ছেন নিব্রন্ত হয়; সূতরাং উহাই ভাবনীয়। পুর্বোক্ত ছেনবর্দ্ধক যে সংজ্ঞা, উহা বর্জনীয়। বৃদ্ধিকার উহাকে "শুভদংজ্ঞা" নামে উল্লেখ করিয়াছেন। ভাষাকার প্রভৃতিও ভাবনীর সংজ্ঞাকে "মণ্ডভ-गरका" वनाव वर्क्तनीयमरकात थाजीन नाम "उछनरका" देश वृता यात्र ।

বার্ত্তিকাদি প্রছে ভাষাকারের "ভেদেনাবয়বদংজ্ঞা" ইত্যাদি দলভেঁর কোন বাাথাাদি পাওয়া যায়
না। ঐ স্থনে ভাষাকারের প্রকৃত পঠি কি, ওহিবয়ও দংশয় জয়ে। ভাষো "বর্জনম্বস্তা ভেদেন"
এই পর্যান্তই বাকা শেন হইলে ভেদ করিয়া অর্থাৎ পূথক্ করিয়া বা বিশেষ করিয়া ঐ দংজ্ঞার বর্জন করিয়, ইয়া ভাষাকারের বক্তবা বুঝা য়ায়। অথবা পূর্ব্বোক্ত ত্রীদংজ্ঞা ও পুরুবদংজ্ঞার ভেদ বা বিশেষ নে নিমিন্তদংজ্ঞা ও অন্থরজনদংজ্ঞা, তাহার সহিত ঐ সংজ্ঞার বর্জন কর্ত্তবা, ইয়াও ভাষাকারের বক্তবা বুঝা যাইতে পারে। আর মদি "বর্জনম্বস্তাঃ" এই পর্যান্তই বাকা শেব হয়, তাহা হইলে পরে "ভেদেনাবয়বদংজ্ঞা" ইত্যাদি পার্যে "ভেদেন" এই স্থলে বিশেষণে ভৃত্তীরা বিভক্তি বুঝিয়া ভেদ-

বিশিষ্ট অর্থাৎ পুর্ন্মোক্ত অব্যবদংক্তা হইতে কিন্ন প্রধান অব্যবদংক্ত.—,কণণোবাদিনংক্তা, উহার নাম অভ্যন্থক্তা, ইংগই ভাষাকারের তাৎপর্য্য বুঝা থার। কারণ, ভাষাকার প্রথমে বে, নিমিন্তদংক্তা বলিয়াছেন, উহাও বস্তুতঃ একপ্রকার অব্যবদংক্তা। তাৎপর্য্যটীকাকারও প্রথমে ঐ নিমিন্তদংক্তার ব্যাথা। করিতে স্ত্রার কম্ভ ওর্জ নাদিকারিকে অব্যব বলিয়াছেন। এবং পরেও তিনি নিমিন্তদংক্তাকেই "অব্যবদংক্তা" বলিয়াছেন বুঝা থার। স্থতরাং ঐ নিমিন্তদংক্তাক্রপ অব্যবদংক্তা হইতে শেখেকে কেপলোমানি অব্যবদংক্তা ভিন্ন প্রকার, ইহা ভাষাকার বলিতে পারেন। "চরকদংহিতা"র শারীরস্থানের পম অব্যাহে শরীরের সমস্ত অঙ্গ ও প্রতাক্ষের বর্ণন ক্রেইবা। স্থবীগণ এখানে ভাষাকারের তাৎপর্য্য নির্ণয় করিবেন।

তবে কি' পূর্ব্বোক্ত নিমিত্রণজ্ঞারণ অব্যবসংজ্ঞা ও অমুবাঞ্চনশংজ্ঞার বিষয়ই নাই ? কেবল শেষোক্ত অভ্যন্ত জার বিষয়ই আছে, অর্থাৎ বে সংজ্ঞা বর্জনীয়, তাহার বিষয় পদার্থের অতিছাই নাই, ইহাই কি স্বীকাৰ্য্য ? এতহত্তরে সর্বাশেষে ভাষাকার বলিয়াছেন বে, বর্জনীয় দংজ্ঞার বিষয় এবং ভাবনীয় অভ ভদংজ্ঞার বিষয়, এই দিবিধ বিষয়ই বস্ততঃ বর্ত্তমান আছে। কিন্ত रमहें वावश्रिक विश्वतहें दकान मध्या जावनीय, दकान मध्या वर्क्सनीय, हेराहे छेलिए रहेबाहर । বেষন বিবমিল্রিত অলে অল্লনংজ্ঞা, প্রহণের নিমিত্ত হল, বিবদংজ্ঞা পরিত্যাগের নিমিত্ত হল। তাৎপর্যা এই বে, বিষমিশ্রিত অন বা মধুতে বিববৃদ্ধি হইলে উহা পরিত্যাগ করে, অন্যাদিবৃদ্ধি হইলে উহা গ্রহণ করে। ঐ স্থণে বিদ ও অল্লাদি, এই দিবিধ বিদাই পরমার্থতঃ বর্তমান আছে। কিন্ত উহাতে বৈরাগোর নিমিন্ত বিষশংজ্ঞাই দেখানে গ্রহণ করিবে। এইরূপ পুর্ম্মোক্ত স্ত্রীসংজ্ঞার বিষয় স্ত্রীপদার্থ পুর্বোক্ত দ্বিব সংজ্ঞার বিষয় হইয়া দ্বিবিষ্ট আছে, তথাপি উহাতে বৈরাগ্য উৎপাদনের জন্ম পূর্ম্বোক্ত বর্জনীয় সংজ্ঞার বিষয়ত্ব পরিত্যাগ করিয়া শেবোক্ত অভত সংজ্ঞার বিষয়স্বই গ্রহণ করিতে হইবে। এই ভাবে তত্ত্তানার্থী দকল বিষয়েই বর্জনীয়সংজ্ঞাকে পরিত্যাগ কৰিয়া ভাবনীয় অভভদঃজ্ঞাকে ভাবনা করিবেন। ঐ ভাবনার ছায়। ক্রমশঃ ভাঁহার সেই বিধরে বৈরাগ্য জন্মিবে। ফলকথা, পূর্বোভিত্রপ স্ত্রীদংক্রা, পূক্বদংক্তা এবং নিমিন্তদংক্তা ও অনুবাহন-সংজ্ঞাই এরণ স্থলে অবন্ধবিবিবরে অভিমান, উহাই দেই বিবরে রাগাদি লোবের নিমিত্ত, স্কুতরাং উহা বৰ্জনীয়, ইহাই মহৰ্ষির গুড় তাৎপৰ্যা এল

#### তৰ্জানোৎপত্তি-প্ৰকরণ সমাপ্ত। স

১। তৎ কিবিধানীৰবরবামুগাল্লনসংজ্ঞার্কিবরো নাতি। অভ্যানজোবিবর এব প্রমন্ত্রীভাত অ.হ. "নতোধচ, বিবিধে বিবর" ইতি। বিবিধ এখানো কানিনীলক্ষানা বিবছজ্ঞানি রাগানিক্ষণ বার্থনবরবাদিসজ্ঞানোচরকং পদিতাজা অভ্যানজোনোচরক্ষরজ্ঞানানীরতে বৈরাগোৎশাদনারেতার্কঃ। অত্রৈব দৃষ্টান্তমাহ বধা "বিবসংস্পৃত্তে" ইতি। নাই
বিবস্থানী প্রমার্থতো নাজ্য, অপিতু বৈরাগাহে বিবসংজ্ঞাত্রোগাদীরত ইতার্কঃ —ভাৎপর্যালীকা।

ভাষ্য। অথেদানীমর্থং নিরাকরিষ্যতাহ্বয়বি-নিরাকরণমূপপাদ্যতে।

অনুবাদ। অনন্তর এখন যিনি "অর্থ"কে নিরাকরণ করিবেন অর্থাৎ বাহ্য পদার্থের ধণ্ডন যাঁহার উদ্দেশ্য, তৎকর্ত্ত্বক অবয়বীর নিরাকর। উপপাদিত হইতেছে। (অর্থাৎ মহর্ষি এখন তাঁহার যুক্তি অনুসারে প্রথমে পূর্ববপক্ষরূপে অবয়বীর অভাব সমর্থন করিতেছেন)।

#### সূত্র। বিজ্ঞাহবিদ্যাদৈবিধ্যাৎ সংশয়ঃ ॥৪॥৪১৪॥

অনুবাদ। বিছা ও অবিদ্যার (উপলব্ধি ও অনুপলব্ধির) দৈবিধ্য অর্থাৎ সন্ধিষয়কত্ব ও অসন্ধিষয়কত্ববশতঃ (অবয়বিবিষয়ে) সংশয় হয়।

ভাষ্য। স্দসতোরুপলম্ভাদ্বিদ্যা দ্বিধা। সদসতোরসুপলম্ভা-দবিদ্যাপি দ্বিধা। উপলভ্যমানেহ্বয়বিনি বিদ্যাদ্বিধ্যাৎ সংশরঃ। অনুপলভ্যমানে চাবিদ্যা-দ্বৈবিধ্যাৎ সংশরঃ। সোহয়মবয়বী যত্ত্যপলভ্যতে অথাপি নোপলভ্যতে, ন কথঞ্চন সংশয়ালুচ্যতে ইতি।

অমুবাদ। সং ও অসতের উপলব্ধিবশতঃ বিদ্যা (উপলব্ধি) দ্বিবিধ। সং ও অসতের অমুপলব্ধিবশতঃ অবিদ্যাও (অমুপলব্ধিও) দ্বিবিধ। উপলভ্যমান অবয়বি-বিষয়ে বিদ্যার দ্বৈবিধ্যবশতঃ সংশয় হয়। অমুপলভ্যমান অবয়বিবিষয়েও অবিদ্যার দ্বৈবিধ্যবশতঃ সংশয় হয়। (তাৎপর্ব্য) সেই এই অবয়বী যদি উপলব্ধ হয় অথবা উপলব্ধ না হয়, কোন প্রকারেই সংশয় হইতে মৃক্ত হয় না।

টিগ্ননী। মহর্ষি পূর্কান্তরে বে অবয়বিবিধয়ে অতিমানকে রাগাদি লোবের নিমিত্ত বলিয়াছেন, সেই
অবয়বিবিষয়ে ম্প্রাচীন কাল হইতেই বিবাদ থাকার এখন এই প্রকরণের ছারা বিচারপূর্বক অবয়বীর
অতিত্ব সমর্থন করিয়াছেন। কারণ, অবয়বীর অতিত্বই না থাকিলে তির্বাহে অভিমান বলাই
বায় না। কিত্ত অবয়বীর অতিত্ব সমর্থন করিতে হইলে তর্বিবার সংশ্র প্রদর্শনপূর্বক পূর্ববিশ্ল
সমর্থন করা আবয়্রক। তাই মহর্ষি প্রথমে এই স্তত্তের ছারা অবয়বিবিবয়ে সংশ্র সমর্থন
করিয়াছেন। পরবর্ত্তী পূর্ববিশক্ষ স্তত্তেওলির ছারা অবয়বীর অভাবই সমর্থন করায় এই স্তত্তে

শ্রণানে "মবয়বৄপাপালতে" এবং "মবয়বিয়াপপালতে" এইয়প পাইই মূলিত নানা পুস্তকে দেবা বায়। কিছ

উহা প্রকৃত পাই বলিয়া খুকা বায় না। এখানে তাৎপর্যানিকাশ্রনারেই ভাষাপ ই গুরীত হইল। "তদেবং খ্যতেন

শ্রমবোনোগবেশস্কু। পরাভিমতগ্রসবোনং নিয়ার্ভ্রুপ্রস্ততি—অংগলনীম্বাং নিয়াকরিবাতা বিজ্ঞানরাছিনা

শ্রমবিনিয়াকয়ব্যুপালতে" (—তাৎপর্যানিকা।

অবয়বিবিষয়ে সংশয়ই যে মহর্ষির বিবক্ষিত, ইহা বুঝা যার। তাৎপর্যাটাকাকার এথানে বলিয়াছেন যে, মহর্ষি পূর্বপ্রপ্রকরণে নিজমতে তহুজ্ঞানের উপদেশ করিয়া, এখন যাহারা অবয়বীর অতিছ শীকার করেন না এবং পরমাণ্ড শীকার করেন না, কেবল জ্ঞানমান্তই শীকার করেন, দেই বিজ্ঞানবাদীদিগের অভিমত তহুজ্ঞান খণ্ডন করিবার উদ্দেশ্যে তাঁহাদিগের মতায়ুদারে প্রথমে অবয়বীর নিরাক্ষরণ উপপাদন করিতেছেন। কারণ, তাঁহারা বলিয়াছেন যে, পূর্বেরাক্ত অবয়বদংজ্ঞা ও অমুবাঞ্জনদংজ্ঞা অর্থবিশেষেই হইতে পারে। কিন্ত জগতে অর্থমাত্রই অলীক, জ্ঞানের বিয়য় "অর্থা" অর্থাৎ বাহ্ম বন্ধর বাত্তর কোন সন্তাই নাই। জ্ঞানই একমাত্র সৎপদার্থ। স্কতরাৎ বাহ্ম পদার্থের সন্তা না থাকায় তদ্বিবয়ে পূর্বেরাক্তরণ সংজ্ঞান্তর সন্তাই হয় না। তাই মহর্ষি এথানে পুর্বাক্ষ অবয়বিপ্রকরণের আরম্ভ করিয়া প্রথমে সংশ্ব ও পূর্ববিশ্ব সম্বর্ধন করিয়াছেন। পরে পূর্ববিশ্ব বালিকার যুক্তি ও প্রনপূর্বক তাঁহার পূর্বক্ষিত অবয়বীর অত্তিত্ব সমর্থনি করিয়াছেন। তদ্বারা তাঁহার পূর্বাক্তর অবয়বি-বিয়রে অভিমান (স্ত্রাসংজ্ঞা প্রস্বদংজ্ঞা প্রভৃতি) উপপাদিত হইরাছে।

স্থাত্র "বিদ্যা" শব্দের অর্থ উপলব্ধি এবং "অবিদ্যা" শব্দের অর্থ অনুপল্ধি। "বিদ্যাহ্বিদ্যা" এই বন্দানের শেষাক্ত "বৈবিধা" শকের পূর্বোক্ত "বিদ্যা"ও "অবিদ্যা"শনের প্রত্যেকের সহিত সম্বন্ধনশতঃ উহার দারা বুঝা ধার, উপলব্ধি দিবিধ এবং অনুপলব্ধিও দিবিধ। দিবিধ বলিতে এথানে (১) দছিবরক ও (২) অস্ত্রিররক। অর্থাৎ সৎ বা বিনামান পদার্থেরও উপলব্ধি হয়, আবার অবিদামান পদার্থেরও ভ্রমবশতঃ উপলব্ধি হয়। যেমন তড়াগানিতে বিদামান জনের উপলব্ধি হয়, এবং মরীচিকার ভ্রমবশতঃ অবিদ্যমান জনের উপলব্ধি হয়। সেই উপলব্ধি অসপবিষয়ক। এইকপ ভূগভন্ত জল বা বজাদি বিলামান থাকিলেও তাহার উপলব্ধি হয় না, এবং অভূৎপল্ল বা বিনষ্ট ও শশশূলাদি অবিদ্যমান পদার্থেরও উপলব্ধি হয় না। স্কৃতরাং অংরবীর উপলব্ধি হইলেও ঐ উপলব্ধি কি বিদ্যান অবয়বিবিষয়ক ? অথবা অবিদামান অবয়বিবিষয়ক ? এইরূপ সংশয় জন্মিতে পারে। তাঁহার ফলে অবয়বিবিদ্যেই সংশর উৎপর হয়। এইরূপ অবয়বীর উপলব্ধি না ইইলেও ঐ অমুণণারি কি বিদাদান অবয়বীরই অমুণণারি, অথবা অবিদাদান অব্যবীরই অমুণণারি ? এইরূপ সংশারবশতঃ শেনে অবয়বিবিষয়েই সংশার জন্ম। উপলব্ধি ও অমুপলব্ধির পূর্বোক্তরূপ বৈবিধাই উক্তপে অবগ্রবিবিষয়ে সংশরের প্রয়োজক হওয়ায় মহর্ষি হত্ত বলিয়াছেন,—"বিল্যাহবিদ্যাইদ্ববিধ্যাৎ সংশায়:"। ফলকথা, অব্যবী থাকিলে এবং না থাকিলেও বখন তাহার উপলব্ধি হইতে পারে, এবং ঐ উভর পক্ষে তাহার অস্থপন্তিও হইতে পারে, তখন উপন্তি ও কমুপন্তির পূর্ব্বোক্তরণ বৈবিধানশতঃ অব্যবীর অভিত্ববিধ্যে সংশয় অবশুই হুইতে পারে। ভাষ্যকারের মতে মহর্ষি প্রথম অধানের প্রথম আহিকের ২০শ হত্তে শেষে উপলব্ধির অবাবস্থা ও অফুপলব্ধির অবাবস্থাকে সংশর্মবিশেষের পৃথক্ কারণ বলিয়াছেন। কিন্তু বার্ত্তিককার প্রভৃতি ভাষ্যকারের ঐ ব্যাধ্যা স্বীকার করেন নাই। এ বিলয়ে প্রথম অধ্যায়ে নথাস্থানে বার্ত্তিককার প্রভৃতির কথা লিখিত হইয়াছে ( প্রথম থতা ২১৫—১৮ পূর্চা দ্রষ্টবা)। বাভিক্কার এথানেও তাহার পুর্বোক্ত মতের উল্লেখ করিয়া বিদ্যা ও অবিদ্যার হৈবিধ্য যে, সংশারের পৃথক কারণ নতে, ইহা বলিয়াছেন। কিন্তু তিনি এখানে অন্ত কোন প্রকারে এই স্থানের বাাথান্তরও করেন নাই।

বৃত্তিকার বিশ্বনাথ ভাষাকারের ব্যাখ্যা গ্রহণ না করিরা, এই হুত্রের ব্যাথ্যা করিরাছেন যে, "বিদ্যা" শক্ষের অর্থ প্রমা বা যথার্থ জ্ঞান। "অবিদ্যা" শক্ষের অর্থ প্রমজ্ঞান। প্রমা ও প্রমান্তেদে জ্ঞান ছিবিধ। স্থাতরাং ঐ হৈবিধাবশতং অবয়্যবিবিষয়ে সংশ্যা জ্ঞান। কারণ, অবয়বীর জ্ঞান হইলে ঐ জ্ঞানে প্রমা ও প্রমজ্ঞানের সাধারণ ১র্ম্ম যে জ্ঞানন্ত, তাহার জ্ঞানবশতঃ এই জ্ঞান কি প্রমা অথবা প্রমাণ ও ইর্মান্ত ও ইর্মান্ত শেষে অবয়্যবিবিষয়ে সংশ্যা জ্ঞান হব্যায় তৎপ্রযুক্ত শেষে অবয়্যবিবিষয়ে সংশ্যা জান হব্যার তহু প্রযুক্ত শেষে অবয়্যবিবিষয়ে সংশ্যা জান হব্যার্থ এই যে, কোন বিষয়ে জ্ঞান জ্ঞানেই সেই বিষয়ের অক্সিন্ত সিদ্ধ হয় না। কারণ, ঐ জ্ঞান বর্ধার্থ হইতে পারে, প্রমণ্ড হইতে পারে। স্থাত্রাং সেই জ্ঞান কি যথার্থ অথবা প্রমণ্ড প্রমণ সংশ্যান্ত অবয়্যই হইতে পারে। তাহা হইলে সেই স্থানে সেই জ্ঞানের বিষয় পর্বার্থ ও তান সন্দিদ্ধ হইয়া য়ায়। ব্রক্তিকার এখানে জ্ঞানের প্রমাণান্ত শেলকাণ-স্থানের বাধ্যায় প্রথমে ঐরপ্রসণ ব্যাধ্যা করিয়াও পরে জ্ঞানের প্রামাণান্ত শেষ্ট বিষয়ের সংশ্যার হেতু বলিয়া স্বীকার করেন নাই।

বৈশেষিক দর্শনের দিতীর অধ্যান্তের দিতীর আহ্নিকে মহর্ষি কণাদ অন্তর্কিব্যক সংশয় ও উহার কারণ প্রদর্শন করিতে হার বলিয়াছেন,—"বিদ্যাহিবিদ্যাতশ্চ সংশয়ঃ" (২০শ)। শহুর মিশ্র শেষে এই হারে "বিদ্যা" শক্ষের অর্থ বিদ্যা" শক্ষের অর্থ ভ্রমজ্ঞান বলিয়া ব্যাথ্যা করিয়াছেন যে, জ্ঞান কথনও বিদ্যা অর্থাৎ যথার্থ হয়, আবার কথনও অবিদ্যা অর্থাৎ ভ্রমও হয়। হাতরাং কোন বস্তু জ্ঞানের বিষয় হাইলে ঐ বস্তু সৎ অথবা অসহ १ অথবা ঐ জ্ঞান হথার্থ, কি ভ্রম १ এইরূপ সংশ্য জন্মে। কিন্তু সেথানেও ঐরূপ সংশ্য সাধারণ ধ্যাজ্ঞানজ্ঞই হইয়া থাকে। উহার প্রতিও পূর্বক্ কোন কারণ নাই।

শল্পর মিশ্র শোষে মহর্ষি গোতমের "সমানানেকথ্যেগিপান্তেঃ" ইত্যাদি (১)১২৩) সংশ্রমামান্তি
কল্পন্থান্তের উদ্বারপূর্পক ভাষাকার বাৎজ্ঞারন বে, ঐ হ্যন্তের বাাখ্যা করিতে উপলব্ধি ও অন্তপলব্ধির

করাবস্থাকে সংশ্রের পূথক কারণ বনিয়াছেন, তাহা পূর্ব্বোক্ত কণাদস্ত্র-সন্মত নহে বনিয়া উপেক্ষা

করিয়াছেন। কিন্ত এখানে লক্ষ্য করা আবন্তক বে, মহর্ষি গৌতমের "সমানানেকথ্যেগিপান্তেঃ"

ইত্যাদি করে "উপলব্ধি" ও "অন্তপলব্ধি" শব্দের পরে "অব্যবহা" শব্দের প্রোগ আছে, এবং এই

হান্তে "উপলব্ধি" বিদ্যা" শব্দ ও অন্তপলব্ধিবাহক, "অবিদ্যা" শব্দের পরে "বৈবিদ্য" শব্দের
প্রয়োগ আছে। মহর্ষি কণাদের পূর্ব্বোক্ত হান্তে "বৈবিদ্য" শব্দের প্রয়োগ নাই। মহর্ষি গোতমের

এই ক্রেন্তে "বিদ্যা"র হৈবিদ্য ও "অবিদ্যা"র হৈবিদ্য কিন্তপে হইতে পারে এবং উহা কিন্তপেই বা

সংশ্রের প্রযোজক হইতে পারে, ইহাও ডিন্তা করা আবন্তক। গোতমের এই হান্তে "ইবিদ্যা" শব্দের
প্রয়োগ থাকায় বিদ্যা ও অবিদ্যা, এই উত্যবেই তিনি ছিবিধ বলিয়াছেন, ইহা স্বীকার্য্য হইলে
ভাষ্যকারের যাথ্যাই প্রন্তুত ব্যাখ্যা বলিয়া স্থীকার্য্য কি না, ইহাও স্থবীগণ প্রণিধানপূর্ব্বক চিন্তা

করিবন লিয়া

### সূত্র। তদসংশয়ঃ পূর্বহেতুপ্রসিদ্ধত্বাৎ ॥৫॥৪১৫॥

অমুবাদ। (পূর্ববিশক্ষ) পূর্বেবাক্ত হেতুর দারা প্রকৃষ্টরূপে সিদ্ধ হওয়ায় সেই অবয়বিবিষয়ে সংশয় হয় না।

ভাষা। তলিমতুপপনঃ সংশয়:। কলাৎ ? পূর্বোক্তহেতুনা-মপ্রতিষেধাদন্তি দ্রব্যান্তরারন্ত ইতি।

অমুবাদ। সেই অবয়বি-বিষয়ে সংশয় উপপন্ন হয় না। (প্রশ্ন) কেন १ (উত্তর) পূর্বেবাক্ত অর্থাৎ বিতীয়াধ্যায়োক্ত অবয়বিসাধক হেতুসমূহের প্রতিষেধ (খণ্ডন) না হওয়ায় দ্রব্যান্তরের আরম্ভ অর্থাৎ অবয়ব হইতে পৃথক্ দ্রব্যের উৎপত্তি আছে অর্থাৎ উহা স্বীকার্য্য।

টিগ্লনী। মংগি এখন নিজমতাহাণারে পূর্বস্থিত্যাক্ত সংশ্যের খণ্ডন করিতে এই স্থানের দারা পূর্বপক্ষ বণিয়াছেন বে, অবয়বিবিধার সংশন্ধ হইতে পারে না। কারণ, পূর্বে দিতীয়াধাায়ে (১১)০৪/০৫/০১) অনেক হেতুর দারা অবয়বী "প্রিণিদ্ধ" অর্থাৎ প্রকান্তরূপে নিজ করা হইয়াছে। মাহা বিদ্ধ পদার্থ, তদ্বিধার সংশন্ধ হইতে পারে না। কারণ, যে পদার্থবিধার সংশন্ধ হইতে, সেই পদার্থের বিদ্ধি বা নিশ্চম ঐ সংশনের প্রতিবন্ধক। ভারাকার মহর্মির তাৎপর্যা বাক্ত করিতে বলিয়াছেন বে, অবয়বীর সাধক পূর্বোক্ত হেতুগুলির খণ্ডন না হওয়ায় অবয়ব হইতে পূথক ক্রব্য অবয়বীর যে আগ্রন্থ বা উৎপত্তি হয়, ইহা স্বীকার্যা। "স্বীকার অর্থ প্রকাশের জন্ম ভাষাকার অন্তর্মণ্ড প্রত্থি এই অবয়ম্বাক্তর প্রবেশি করিয়াছেন ব্রা বায় (দ্বিতীয় খণ্ড, ৮৬ পূর্চা দ্রেইবা)। ধ্রা

# সূত্র। রত্যরূপপত্তরপি ন সংশয়ঃ॥৬॥৪১৬॥

অনুবাদ। (উত্তর) "বৃত্তির" অর্গাৎ অবয়বীতে অবয়বসমূহের এবং অবয়ব-সমূহে অবয়বীর বর্ত্তমানতা বা স্থিতির অনুপ্পত্তিবশতঃও (অবয়বীর নাস্তিত্ব সিদ্ধ হওয়ায় অবয়বিবিধয়ে) সংশয় হয় না।

ভাষ্য। বৃত্তানুপপত্তেরপি তহি সংশয়ানুপপত্তিনাস্তাবস্থবীত। অনুবাদ। তাহা হইলে "রুতির" অনুপপত্তিপ্রযুক্তও সংশদ্ধের অনুপপত্তি, (যেহেডু) অবয়বী নাই।

টিয়নী। পূর্বজন্তোক পূর্বপক্ষের উত্তরে মহর্ষি এই হত্তের ধারা অবয়বীর নাজিববাদীনিগের কথা বলিবাজেন বে, বনি বল, অবরবীর অজিব সিদ্ধ হওলার ত্রিক্তে সংশরের উপপত্তি হয় না, তাহা হইলে আমরা বলিব, অব্যবীর নাজিবই সিদ্ধ হওলার ত্রিক্তরে সংশরের উপপত্তি হয় না। কারণ, অব্যবী স্থীকার করিতে হইলে ঐ অব্যবীতে তাহার অব্যবদমূহ বর্তমান থাকে, অথবা সেই অব্যবসমূহে সেই অব্যবী কর্তমান থাকে, ইহা স্থীকার করিতে হইবে। কিন্তু অব্যবীতে

অবয়বদমূহের অথবা অবয়বদমূহে অবয়বার বৃত্তি বা বর্ত্তবানত। কোনজপেই উপপন্ন হইতে পারে না। হতরাং অবয়বা নাই অর্থাৎ অবয়বা আনিক, ইংাই সিদ্ধ হওয়ার ভির্বান সংশ্র হইতে পারে না। কারণ, অবয়বার সিদ্ধি বা নিশ্চর বেমন ভিরুব্রে সংশ্রের প্রতিবদ্ধক, তজ্ঞপ্র অভাব নিশ্চর বা অলাকর নিশ্চরও ভিরুব্রে সংশ্রের প্রতিবদ্ধক। ফলকথা, আমানিগের মতে ব্যবন অবয়বা অলাক বলিয়াই নিশ্চিত, তথন আমানিগের মতেও অবয়বাবিবরে সংশরের উপপত্তি না হওয়ার ভবিবরে আর বিসার হইতে পারে না। অবয়বার অভাব নিশ্চর বা অলাকর নিশ্চরেই হুর্ব্রেক "র্ভাত্তপত্তি" সাক্ষাৎ প্রয়ালক। তাই ভাষাকার ব্যাখ্যা করিয়াছেন, "সংশ্রাক্তপত্তিনা ভাররাতি"। কিন্ত হুর্ব্রেকে "বৃত্তাত্তপত্তি" অবয়বার অভাবনিশ্চরের প্রয়োজক হওয়ার উহা পরম্পরার সংশ্রাক্তপত্তিরও প্রয়োজক বলিয়া এবং এখানে উয়ার উর্ব্রেব্র অভাবরার উর্বাহে । এবানে বার্ত্তিকার ও বৃত্তিকার "বৃত্তাত্ত্রপপ্রের প্রয়োজকরপে উলিখিত হইয়াছে । এবানে বার্ত্তিকার ও বৃত্তিকার শিক্তাক্তরপি তার্তি সংশ্রাক্তপত্তিঃ" এইরূপ হৃত্তব্রপাঠ উদ্বৃত করিয়াছেন। "ভারহুর্তানিবন্ধে" "বৃত্তাত্রপপ্রেরিপি ন সংশ্রঃ" এইরূপ হ্রেরাক্তর হৃত্তাক্ত পাঠ দেখা যায়। কিন্ত "ভারহুর্তানিবন্ধে" "বৃত্তাত্রপ্রতন্তরিপি ন সংশ্রঃ" এইরূপ হ্রাক্তর হৃত্তব্রার হাছ। হৃত্রে "গৃত্তি" শব্দের অর্থ বর্ত্তনালা বা অরহিতি॥।।

#### ভাষা। তদ্বিভক্তে-

অমুবাদ। তাহা বিভাগ করিতেছেন অর্থাং পূর্ববসূত্রে বাহা উক্ত হইরাছে, তাহা পরবর্তী কতিপয় সূত্রের ঘারা বিশদ করিয়া বুঝাইতেছেন।

## সূত্র। কৃৎস্কৈকদেশারতিত্বাদবয়বানামবয়ব্যভাবঃ॥ ॥৭॥৪১৭॥

অনুবাদ। (পূর্ববপক্ষ) কৃৎস্ম ও একদেশে অর্থাৎ অবয়বীর সর্ববাংশ ও একাংশে অবয়বসমূহের বর্ত্তমানতার অভাববশতঃ অবয়বী নাই।

ভাষা। একৈকোহবয়বো ন তাবৎ ক্তুংসেহবয়বিনি বর্ত্তে, তয়োঃ পরিমাণভেদাদবয়বান্তরসম্বন্ধাভাবপ্রসঙ্গাচ্চ। নাপ্যবয়ব্যেকদেশেন, ন হস্তান্তেহবয়বা একদেশভূতাঃ সন্তীতি।

অমুবাদ। (১) এক একটি অবয়ব সমস্ত অবয়বীতে থাকে না। বেহেতু, সেই
অবয়ব ও অবয়বীর পরিমাণের ভেদ আছে এবং (একাবয়বব্যাপ্ত ঐ অবয়বীতে)
অন্য অবয়বের সন্ধন্ধের অভাবের আপত্তি হয়। (২) অবয়বীর একদেশাবচ্ছেদেও
অর্থাৎ এক এক অংশেও এক একটি অবয়ব থাকে না। বেহেতু, এই অবয়বীর
সন্ম অর্থাৎ অবয়বসমূহ হইতে ভিন্ন একদেশভূত অবয়ব নাই।

টিপ্লনী। "বৃত্তান্ত্পপত্তি"প্ৰবৃক্ত অবস্ববীর অভাব বিশ্ব হওয়ায় তহিবলে সংশল হইতে পারে না, ইহা পূর্বস্থেত উক্ত হইরাছে। এখন ঐ "র্চার্গণতি" কেন হর ? ইহা প্রকাশ করিয়া পূর্বাগক সমর্থন করিতে মহর্বি প্রথমে এই ভতত্ত্ব ছারা বলিয়াছেন বে, অবরবীর সর্বাংশে এবং একাংশেও তাহার অবরবণ্ডলির বৃত্তিত্ব বা বর্তনানতা নাই। অর্থাৎ অবরবীর সর্বাংশ বাধি क्रिवार छाशां अवद्यव छान वर्षमान भारक, देश त्यम चना यात्र ना, छजन अवद्यवीत अकारानरे তাহার এক একটি অবরব বর্তমান থাকে, ইহাও বলা বায় না। স্কৃতরাং অবরবীতে অবরবসমূহের বর্তনানতার কোনজাপ উপপত্তি না হওয়ার আগবার আভাব, আর্থাৎ আবছবী নাই, ইহাই পিছ হয়। তাৎপৰ্যা এই যে, "অব্যব্য" স্বীকাৰ করিতে হাইলে ভাষা অব্যব্যশিষ্ট, অর্থাৎ ভাষাতে ভাষার অবয়বগুলি বর্ত্তমান থাকে, ইহা স্বীকার করিতে হইবে। বেমন বৃক্ষকে অবয়বী এবং উহার भाशामित्क छेशत व्यवहत बनिश श्रोकात कता इहैसाइह । छाश इहैता उक्त भाशामि व्यवहारिमिष्ठे অর্থাৎ ব্রক্ষে শাধানি আছে, ইহাও স্বীকার করা হইরাছে। কিন্ত ইহাতে প্রশ্ন এই যে, ঐ বৃক্ষ-রূপ একটি অব্যবীর সর্বাংশেই কি ভাহার এক একটি অব্যব থাকে ? অথবা ঐ বৃক্ষরূপ অন্যবীর এক এক অংশে তাহার এক একটি অবয়ব গাকে ? ব্রক্তরণ অবয়বীর সর্বাংশ ব্যাপ্ত করিরা তাহার এক একটি অবরব থাকে, ইহা বলা বায় না। কারণ, ঐ বুক্ষরণ অবরবী, তাহার শার্থাদি অবরব হইতে বৃহৎপরিমাণ। শার্থাদি অবরব তদপেক্ষায় ক্ষুক্রপরিমাণ। স্কুতরাং অবরব ও অব্যবীর পরিমাণের ভেদবশতঃ ঐ বুক্ষের কোন অব্যবই সমস্ত বুক্ষ ব্যাপ্ত করিয়া তাহাতে থাকিতে পারে না। ব্রক্ষের দর্বাংশে তাহার কোন অবয়বেরই "বুদ্ভি" অর্থাৎ বর্ত্তধানতা সম্ভব নহে। কুদ্রপরিমাণ ক্রব্য তলপেক্ষার মহৎপরিমাণ জবোর সর্বাধ্যে বর্ত্তগান থাকিতে পারে না। স্কতরাং প্রত্যেক অবহব অবহবীর দর্স্কাংশে বর্ত্তমান আছে, ইহা কিছুতেই বলা যায় না। ভাষ্যকার উক্ত পক্ষ সমর্থন করিতে আরও একটি হেডু বলিগছেন যে, কোন অব্যব যদি সেই অব্যবীর সর্বাহনেই বর্ত্তমান থাকে, তাহা হইলে শেই অবয়বীতে অন্ত অব্যাবের সম্বদ্ধা ভাবের প্রসঙ্গ হয়। অতএব অবরবীতে তাহার দর্রাখনে কোন অবরব নাই, ইহা चीकार्य। তাৎপর্য্য এই বে, বদি অবরবীর সর্বাংশেই তাহার অবহবের বর্ত্তমানতা স্বীকার করা বায়, তাহা হইলে যে অবহব অবহবীর সর্বাংশ ব্যাপ্ত করিয়া বর্ত্তমান আছে, সেই অবয়বের সহিত্ত ঐ অবয়বীর সম্বন্ধ স্বীকার্য্য। অন্য অবয়বের সহিত তাহার সম্বন্ধ হুইতে পারে না। কার্ব্ব, ঐ অবয়বী দেই এক অবয়বদারা ব্যাপ্ত হওয়ায় তাহাতে অন্ত অব্যাবের স্থান হইতে পারে না। কোন আদনের দর্ব্বাংশ বার্থ্য করিয়া কেই উপবেশন করিলে তাহাতে বেমন অন্ন ব্যক্তির সংবোগণয়ন সম্ভব হর না, তদ্রপ অবয়বীতে তাহার সর্ব্বাংশ ৰাপ্তি করিবা কোন অব্যব বর্ত্তমান থাকিলে তাহাতে অন্ত অব্যাবের সম্বন্ধ সম্ভব হর না। স্তত্তরাং তাহাতে অন্ন অবন্ধবের সম্বন্ধ নাই, ইহাই স্বীকার করিতে হব। কিন্তু তাহা ত স্বীকার করা गाडरव मा।

যদি পূর্ণোক্ত কারণে বলা বার যে, অবরবার একদেশ বা একাংশেই তাহাতে অবরবগুলি বর্ত্তমান থাকে, অর্থাৎ এক একটি অবরব, ঐ অবরবার এক এক অংশে বর্ত্তমান থাকে, তাহা হইলে ত আর পুর্যোক্ত অনুপ্রতি ও আপতি নাই। কিন্তু এই দ্বিতীয় প্রাণ্ড বলা বাব না। কারণ, যে সমস্ত পদাৰ্থকে ঐ অব্যবীৰ একদেশ বলিবে, ঐ সমস্ত পদাৰ্থ ত উহাৰ অব্যাব ভিন্ন আৰু কিছুই নতে। ঐ সমস্ত অব্যাব ভিন্ন ইহার একদেশ বলিয়া পুথক অব্যাব ত নাই। তাৎপর্যা এই বে, কোন অবরব বদি অবরবীর একদেশে থাকে, ইহা বনিতে হয়, তাহা ইইলে সেই অবরব সেই অবরব-ন্ধপ একদেশেই থাকে, ইহাই স্বীকার করিতে হয়। অর্থাৎ প্রত্যেক অবরবই সেই সেই অবরব-ত্রপ একদেশ বা অংশবিশেষেট অব্যবীতে বর্ত্তমান থাকে, ইহাই স্বীকার করিতে হয়। কিন্তু তাহাও সম্ভব নছে। কারণ, কোন পৰাৰ্থই নিজে যেমন নিজের আধার হয় না, তদ্রপ অন্ত আধারে থাকিতেও निर्छिट निर्छत अवरळ्नक उ इत ना। कनकथा, अवस्तीत अकरमरन एम अवस्त के अवस्तीरङ থাকিবে, ঐ অবয়ব হুইতে ভিন্ন পদার্থ যদি ঐ একদেশ হয়, তাহা হুইলেই উহা সম্ভব হুইতে পারে। কিন্তু উহা হইতে ভিন্ন একদেশভূত অবরব ত নাই। অবগু বৃক্ষাদি অবরবীর ভিন্ন ভিন্ন বহু অবরব আছে। কিন্তু তনাথো এক অবয়ব অগ্ন অবয়বদ্ধপ একবেশে – দেই অবয়বীতে বর্ত্তমান আছে, ইহা ত বলা যাইবে না। কারণ, বুকের নিমন্ত শাখা উহার উচ্চন্ত শাখারণ প্রাদেশে ঐ বুকে আছে, ইহা সম্ভবই নহে। স্মতরাং বৃক্ষের দেই নিয়ন্ত শাধা দেই শাধারূপ একদেশেই ঐ বৃক্ষে থাকে, ইহাই দ্বিতীয় পক্ষে বনিতে হইবে। কিন্তু তাহা ত বলা যায় না। বার্ত্তিকবার এই পক্ষে শেষে পূৰ্ববিৎ ইহাও বলিয়াছেন বে, যদি কোন অব্যব সেই অব্যবস্থাপ একনেশেই ঐ অব্যবহীতে বর্ত্তমান থাকে, তাহা হইথেও উহা কি সেই অবয়বের সর্বাংশে অপবা একাংশে অবয়বীতে বর্ত্তমান থাকে, ইহা বক্তব্য। কিন্তু পূৰ্ব্যবহ উহার কোন পক্ষই বলা বাইবে না। উক্ত উভয় পক্ষেই পুর্ব্বোক্তরূপ দোষ অনিবার্যা। স্থতরাং অবয়ব অবয়বীতে তাহার একদেশে বর্তমান থাকে, এই ছিতীয় পক্ষও কোনজপে সমর্থন করা যায় না। স্কুতরাং অব্যবহাতে কোনজপেই অব্যুবসমূহের বৃত্তি বা বর্ত্তমানতার উপপত্তি না হওয়ার অবয়বী নাই, ইহাই সিদ্ধ হয় ।৭।

#### ভাষা। অথাবয়বেম্বোবয়বী বর্ত্তে-

অনুবাদ। যদি বল, অবয়বসমূহেই অবয়বী বর্ত্তমান থাকে, ( এতজ্ভারে পূর্বব-পক্ষবাদী বলিতেছেন)—

#### সূত্র। তেযু চারতেরবয়ব্যভাবঃ ॥৮॥৪১৮॥

অনুবাদ। সেই অবয়বসমূহেও (অবয়বীর) বর্তুমানতা না গাকায় অবয়বী নাই।

ভাষ্য। ন তাবৎ প্রত্যবয়বং বর্ত্তে, তয়োঃ পরিমাণভেদাৎ, দ্রব্যস্থ চৈকদ্রব্যস্থ প্রসঙ্গাৎ। নাপ্যেকদেশৈঃ, সর্বেষ্মাব্যবাভাবাৎ। তদেবং ন যুক্তঃ সংশয়ো নাস্ত্যবয়বীতি। অনুবাদ। প্রত্যেক অবয়বে ( অবয়বী ) বর্ত্তমান থাকে না। যেহেতু সেই অবয়ব ও অবয়বীর পরিমাণের ভেদ আছে এবং প্রব্যের অর্থাৎ অবয়বী বলিয়া স্বীকৃত বৃক্ষাদি প্রব্যের একপ্রব্যাহের আপত্তি হয় ( অর্থাৎ বৃক্ষাদিন্দ্রব্য তাহার প্রত্যেক অবয়বরূপ এক এক প্রব্যে অবস্থিত হওয়ায় উহা একপ্রয়াশ্রিত, ইহা স্বীকার করিতে হয় )। একদেশসমূহে সমস্ত অবয়বেও ( এক অবয়বী ) বর্ত্তমান থাকে না, যেহেতু অল্য অবয়ব নাই। ( অর্থাৎ বৃক্ষাদি অবয়বীর একদেশগুলিই তাহার অবয়ব, উহা হইতে পৃথক কোন অবয়ব তাহার নাই )। স্ত্তরাং এইরূপ হইলে ( অবয়বিবিয়য়ে ) সংশ্য মৃক্ত নহে, ( কারণ ) অবয়বী নাই।

টিপ্লনী। অবয়বিবাদী অবস্থাই বলিবেন যে, অবয়বীতে তাহার অবয়বদমূহ বর্ত্তমান থাকে, ইহাত আমরা বলি না। কিন্ত অব্যবসমূহেই অব্যবী বর্তমান থাকে, ইহাই আমরা বলি। "अन्मती" वनित्न अवग्रत्वत मधकविनिष्ठे, এই अर्थ हे तुवा गांव। अवग्रव अ अवग्रवीत आवाश्रीसम्बाध সম্বন্ধ আছে। তন্মধ্যে অব্যব্ধ আধার, অব্যবী আধ্যে। স্বত্রাং অব্যবীতে তাহার অব্যবগুলি কোনকংশ বর্ত্তশান থাকিতে না পারিলেও অবয়বগুলিতেই অবয়বী বর্ত্তশান থাকে, এই সিদ্ধান্তে কোন অমুপণতি বা আপতি না থাকার অবরবী নাই, ইহা আর সমর্থন করা যার না। এতল্পত্রে মহর্দি এই স্তের স্বারা আবার পুর্বপক্ষবাদীর কথা বলিয়াছেন বে, অব্যাবসমূহেও অব্যাবীর "বৃত্তি" বা বর্ত্তমানতা দস্তব না হওয়ার ঐ পক্ষও বলা যার না, স্কুতরাং অবরবী নাই। অব্যবসমূহেও অব্যবীর বর্ত্তশানতা কেন সম্ভব নহে ? ইহা বুঝাইতে ভাষাকার পূর্ববং প্রথম পক্ষে বলিয়াছেন বে, সম্পূর্ণ অবছবী তাহা হইতে ক্ষুদ্রপরিমাণ প্রত্যেক অবরবে বর্তমান থাকিতে পারে না। কারণ, ক্তরপরিমাণ লব্য কথনই বৃহৎপরিমাণ লব্যের আধার হইতে পারে না। পরস্ত তাহা স্বীকার করিলে অবয়বীর একত্রবাস্থ বা একত্রবাত্রিতত্ব স্বীকার করিতে হয়। কারণ, অবয়বগুলি পৃথক্ পুণক্ এক একটি ত্রবা। ঐ এক এক ত্রবােই যদি সম্পূর্ণ অবয়বার বর্তমানতা স্বাকার করা বায়, তাহা হইলে ঐ অবনবী বে একত্রবাজিত, এক প্রবোই উধার উৎপত্তি হইরাছে, ইহা স্বীকার করিতে হয়। ভাষো "একং দ্রবাং আশ্রয়ে। যক্ত" এই অর্থে "একন্রব্য" শস্কৃটি বছত্রীহি সমাস। উহার অর্থ এক দ্রবাত্রিত। স্কুতরাং "এক দ্রবাত্ব" শব্দের ছারা বুঝা বায়—এক দ্রবাত্রিতত্ব। অবয়বী একস্রব্যান্ত্রিত, ইহা স্বীকার করিলে অবনুধী দেই এক প্রবাজন্ত, ইহাও স্থীকার করিতে হয়। ভাছা শ্বীকার করিলে দোব কি ও ইহা বুঝাইতে বার্ত্তিককার পূর্ম্ববং এখানে বলিয়াছেন যে, যে অবরবটি অবরবীর আশ্রম বনিয়া গ্রহণ করিবে, ঐ অবরবই দেই অবরবীর জনক, ইহাই তথন বলিতে হইবে। তাহা হইলে সেই অবরবীর সর্মনা উৎপত্তির আপত্তি হয়। তাৎপর্যাটীকাকার এই আপত্তির কারণ বুঝাইতে বলিয়াছেন যে, একাধিক প্রবোর পরস্পর সংযোগেই এক অবর্থী প্রবোর উৎপত্তি স্বীকার করিলে, সেই একাধিক অবস্বরূপ জবাই সেই অবস্ববীর আধার ও উপাদান-কারণ হর, ইহা স্বীকার

कता गांव । जोहां हटेला एमटे এकाधिक सरगांव भवन्भव मश्यांतमव छै० भिडिय कावन मर्वान। मख्य मा হওবার সর্বাদা অব্যবীর উৎপত্তি হইতে পারে না, ইহা বলা বাব। কিন্তু যদি পৃথকভাবে প্রত্যেক অব্যবকেই অব্যবীর আশ্রয় বলিয়া ঐ স্থলে প্রত্যেক অব্যবকেই পুথক ভাবে ঐ অব্যবীর উপাদান-কারণ বলিতে হয়, তাহা হুইলে আর উহার উৎপত্তিতে অনেক অবয়বের সংযোগের কোন অপেকা না থাকায় এক অব্যবজন্তই সর্বদা দেই অব্যবীর উৎপত্তি হইতে পারে। কারণ, ঐ অব্যবীর জনক সেই অব্যবমাত্র যে পর্যান্ত আলে, সে পর্যান্ত উহার উৎপত্তি কেন হটবে না ও বার্ত্তিককার শেষে পূর্বপ্রথানীর কথানুসারে তাহার পক্ষ সমর্থনের জন্ত আরও বলিয়াছেন যে, অবস্থবিবাদী যে পরমাণ্ড্রের সংযোগে ছার্ক নামক অবস্থীর উৎপত্তি স্বীকার করিয়াছেন, ঐ পরমাণ তাঁহার মতে নিতা বলিয়া উহার বিনাশ নাই। স্ততরাং কারণের বিনাশজন্ত ভাপুকের বিনাশ হল, ইহা তিনি বলিতে পারেন না। কারণের বিভাগ্রন্থই দ্যুপ্তের নাশ হল, ইহাও তিনি বলিতে পারেন না। কারণ, তাঁহার মতে ঐ স্বার্থক নামক অব্যবী যদি উহার অব্যব প্রমাণ্ডে প্রক ভাবেই বর্ত্তমান থাকে অর্থাৎ বিশ্লিষ্ট প্রত্যেক প্রমাণ্ট বদি তাহার মতে ঐ বাগুকের আশ্রয় হয়, তাহা হইলে প্রত্যেক পরমাণুই পৃথক ভাবে ঐ দ্বাপুকের উপাদান-কারণ হল, ইহা স্বীকার করিতে হইবে। তাহা হইলে আর উহাতে পরমাগ্রন্তের পরম্পার সংযোগের অপেকা না থাকায় সংযুক্ত প্রমাণ্ড্রের বিভাগকেও ভাণুক নাশের কারণ বলা বাব না। স্রত্রাং তাঁহার উক্ত পক্ষে ছাণুক নাশের কোনই কারণ সম্ভব না হওয়ার ছাণুকের অবিনাশিত্ররণ নিত্যত্তের আপত্তি হয়। কিন্ত ভাপুকের উৎপত্তি হওয়ায় উহাকে অবিনাশী নিতা বলা যায় না। উৎপত্তিবিশিষ্ট ভাব পদার্থ অবিনাশী, ইহার দৃষ্টাস্ত নাই। অবয়বিবাদীরাও দ্বাণ্যকর অবিনাশিত্ব স্বীকার करवस मा ।

যদি বলা বার যে, অবয়বী তাহার প্রত্যেক অবয়বে পৃথক্তাবে বর্তমান থাকে না, কিন্তু সমস্ত অবয়বেই তাহার এক এক অংশের দ্বারা বর্তমান থাকে। তায়াকার এই দিতীয় পক্ষের অরুপপত্তি বুঝাইতে পূর্ববিং বলিয়াছেন যে, অবয়বীর রে সমস্ত অবয়ব, তাহাই ত উহার একদেশ বা একাংশ এবং বাহাকে অবয়বীর একদেশ বলা হয়, তাহা উহার অবয়ব ভিয় আর কিছুই নছে। যেমন রক্ষের শাখা রক্ষের একটি অবয়ব, উহাকেই রক্ষের একদেশ বলা হয়। ঐ একদেশরূপ শাখা হইতে ভিয় অবয়বরূপ কোন শাখা রক্ষে নাই। ইতরাং রক্ষের শাখাদি সমস্ত অবয়বে এক একদেশ বা ঐ শাখাদিরূপ এক এক অংশে রক্ষরূপ অবয়বী বর্তমান থাকে, ইহা বলা বায় না। উহা বলিতে হইলে ঐ সমস্ত একদেশকে রক্ষরূপ অবয়বীর জনক শাখাদি অবয়ব হইতে পৃথক্ অবয়ব বলিতে হয়। কিন্ত তাহা ত বলা বাইবে না। কারণ, রক্ষের একদেশ ঐ সমস্ত শাখাদি হইতে পৃথক্ কোন শাখাদি রক্ষে নাই। অতএব অবয়বসমূহেও বখন অবয়বীর বর্তমানতা কোনকপে সন্তব হয় না, তথন অবয়বী নাই, অবয়বী অলীক, ইহাই দিন্ধ হয়। ইতরাং অবয়বিবিষয়ে সংশ্য হইতে পারে না। অবয়বিবাদীরাও অলীক বিয়য়ে সংশ্য স্বীকার করেন না।৮।

## সূত্র। পৃথক্ চাবয়বেভ্যোইরতেঃ ॥১॥৪১৯॥

অনুবাদ। এবং অবয়বসমূহ হইতে পৃথক্ স্থানেও ( অবয়বার ) "বৃত্তি" অর্থাৎ বর্তমানতা না থাকায় অবয়বী নাই।

ভাষা। ''অবয়ন্যভাব'' ইতি বর্ত্ততে। ন চারং পৃথগবয়বেভ্যো বর্ত্ততে, অগ্রহণামিত্যস্বপ্রসাচ্চ। তত্মামাস্ত্যবয়বীতি।

অনুবাদ। "অবয়ব্যভাবঃ" ইহা (পূর্ববসূত্রে) আছে, অর্থাৎ পূর্ববসূত্র হইতে ঐ পদটি এই সূত্রে অনুবৃত্ত হইতেছে। (সূত্রার্থ), এই অবয়বী অবয়বসমূহ হইতে পূথক্ স্থানেও বর্ত্তমান নাই। যে হেডু (অগ্যত্ত্র) প্রত্যক্ষ হয় না এবং নিত্যবের আপত্তি হয় (অর্থাৎ অনাধার অবয়বী স্বীকার করিলে উহার নিত্যক স্বীকার করিতে হয়) অতএব অবয়বী নাই।

টিলনী। বদি কেই বলেন বে, অবহবী তাহার অবহবদমূহ হইতে পূথক কোন স্থানেই বর্তমান পাকে, ইহাই স্বীকার করিব,—অবয়বসমূহে বর্ত্তমান না থাকিলেই যে অবয়বী অলীক, ইহা কেন হইবে প এতছভারে পূর্লপক্ষদমর্থক মহর্বি আবার এই ফুত্রের দ্বারা বলিয়াছেন বে, অব্যবদমূহ হইতে পুথক্ কোন স্থানেও অবয়বী বর্ত্তমান থাকে না, অতএব অবয়বী নাই। অবয়ব ব্যতিরেকে অন্তঞ্জ অবল্লবী নাই, ইহা কিল্লপে বুঝিব ? ভাষ্যকার ইহার হেতু বলিল্লাছেন,—"অগ্রহণাৎ"। অর্থাৎ অবরবদমূহ হইতে পুথক্ কোন স্থানে অবরবীর প্রত্যক্ষ না হওবার অন্তরও অবরবী নাই, ইহা বুঝা যার। বার্ত্তিককার ঐ তাৎপর্য্য ব্যক্ত করিতে বণিয়াছেন,—"অবরবব্যতিরেকেণাগুল বর্ত্তমান উপ-লভোত ?" অর্থাৎ অবরবী যদি অবরব বাতিরেকে অভ্য কোন স্থানে বর্ত্তবান থাকে, তাহা হইলে সেই স্থানে তাহার প্রত্যক্ষ হউক १ কিন্ত তাহা ত হর না। অবরব বাতিরেকে কেহই অবরবীর প্রত্যক্ষ করে না। অবয়বিধানী পরিশোধে যদি বলেন দে, আছো, অবয়বী কোন স্থানে বর্ত্তমান না হইলেই বা কতি কি ? আমরা অগতা। অনাধার অব্যবীই স্বীকার করিব ? এ জন্য ভাষ্যকার পরে বলিয়াছেন, — "নিতাকপ্রসঙ্গাচ্চ"। অর্থাৎ তাহ। ইইলে অব্যবীর নিতাখাপদ্ধি হয়। কারণ, যে জবোর কোন আধার নাই, যাহা কোন জব্যে বর্তমান থাকে না, সেই অনাধার জবোর নিতাগ্রই অবয়বিবাদীয়া স্বীকার করেন। যেমন গগন প্রভৃতি নিতাজবা। কিন্তু অবছবীর নিতাক তাঁহারাও স্বীকার করেন না। ফলকথা, অব্যবদমূহ হইতে পৃথক্রপে কোন স্থানে অব্যবীর বৃত্তি বা বর্তমানতাও কোন-ক্সপেই উপপন্ন না হওৱার অবয়বিনামক হল্য দ্রব্য কোনকপেই দিল্ল হইতে পারে না। পরস্ত অব্যবীর অভাব বা অগীক হই দিছা হয়।

র্ত্তিকার বিশ্বনাথ এই স্থতের ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, খনি বল, অবৃত্তি বা অনাধার অবহবীই স্থীকার করিব ? এই জল্ল পূর্বাপক্ষ সমর্থক মহনি এই স্তত্তের হারা আবার বনিয়াছেন যে, অবহব-

700

সমূহ হইতে পৃথক্ অবয়বী নাই। কেন নাই ? এতজ্বরে হৃত্তশেবে বলা হইয়াছে "অবৄরেঃ"। অর্থাৎ অবয়বীর "বৃত্তি" বা কোন স্থানে বর্ত্তশানতা না থাকার তাহার নিতাবের আগত্তি হয়। বৃত্তিকার শেষে আবার বলিরাছেন যে, অথবা অবয়বী তাহার অবয়বদমূহে সর্বাংশে অথবা একাংশে থাকে না, কিন্ত অবয়বেশই থাকে, ইহা বলিলে পৃর্বাপক্ষরানী এই হৃত্তের হারা ঐ পক্ষেও নিজ মত সমর্থন করিতে বলিরাছেন যে, অবয়বদমূহ হইতে পৃথক্ অবয়বী নাই। কারণ, "অবয়হা" অর্থাৎ যেহেতু অবয়বীর বৃত্তি বা বর্ত্তশানতা নাই। অবয়বী কোন স্থানে বর্ত্তশান না থাকিলে উহা অনাধার দ্রবা হওয়ার উহার নিতাবের আপত্তি হয়। বৃত্তিকার পৃর্বোক্ত সপ্তম ও অইম হৃত্তকে ভাব্যকারের বাকা বলিয়াই উল্লেখ করিয়াছেন এবং আনকের মতে উহা মহর্বির হৃত্ত, ইহাও শেষে বলিয়াছেন। কিন্ত প্রের্বাক্ত সপ্তম হৃত্তের অবতারণার ভাষ্যকার "ত্তিত্তভাতে" এই বাক্যের প্রয়োগ করার এবং এই হৃত্তের ভাষারারন্ত অইম হৃত্ত হৃত্ততে "অবয়ব্যভাবাং" এই পদের অয়বৃত্তির উল্লেখ করার এবং এই হৃত্তের ভাষারারন্ত অইম হৃত্ত হৃত্ততে "অবয়ব্যভাবাং" এই পদের অয়বৃত্তির উল্লেখ করার এবং এই হৃত্তের ভাষারার্ভ্ত অইম হৃত্ত হৃত্তী ন্যায়হৃত্ত, এ বিষয়ে সংশন্ন হয় না। তথাপি বৃত্তিকারের যে, কেন ঐ বিষয়ে সংশন্ন ছিল, তাহা স্থবীগণ চিন্তা করিবেন। মুদ্রিত "ন্যায়বার্তিক" পৃত্তকে "পৃথক্ চাবয়বেভাাহবরবার্তেঃ" এইরূপ হৃত্তপাঠ দেখা যায়॥ ৯।

#### সূত্র। ন চাবয়ব্যবয়বাঃ ॥১০॥৪২০॥

অনুবাদ। অবয়বী অবয়বসমূহও নহে অর্থাৎ অবয়বসমূহে অবয়বীর ভেদের ভায় অভেদও আছে, ইহাও বলা যায় না।

ভাষা। ন চাবয়বানাং ধর্মোহবয়বী, কমাৎ ? ধর্মমাত্রস্ত ধর্মিভি-রবয়বৈঃ পূর্ববং সম্বন্ধাতুপপত্তেঃ পৃথক্ চাবয়বেভ্যো ধর্মিভ্যো ধর্মস্তা-গ্রহণাদিতি সমানং।

অনুবাদ। অবয়বী অবয়বসমৃহের ধর্মমাত্রও নহে। (প্রশ্ন) কেন ? (উত্তর)
যেহেতু ধর্মমাত্রের অর্থাৎ ধর্মমাত্র বলিয়া স্বীকৃত অবয়বীর ধর্মী অবয়বসমূহের সহিত
পূর্ববিৎ সন্ধরের উপপত্তি হয় না এবং ধর্মী অবয়বসমূহ হইতে পৃথক্ স্থানে ধর্ম
অবয়বীর প্রত্যক্ষ হয় না, ইহা সমান অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত হেতুর দ্বারা পূর্ববিৎ এই
পক্ষেরও অনুপপত্তি সিদ্ধ হয়।

টিপ্ননী। কাহারও মতে অবনবী অবরবদমূহের ধর্মমাত্র, কিন্তু উহ। অবরবদমূহ হইতে অতান্ত ভিন্ন পদার্থও নহে, অতান্ত অভিন্ন পদার্থও নহে। কারণ, অতান্ত ভিন্ন এবং অতান্ত অভিনন পদার্থভরের মধ্যে একে অপরের ধর্ম বা ধর্মী হর না। ঐরপ পদার্থভরের ধর্মধন্মিভাব হইতে পারে না। স্থংরাং অবরবী অবরবদমূহ হইতে কথঞিং ভিন্নও বটে, কথঞিং অভিনন্ত বটে। তাহা হইলে অবরবী তাহার অবরবদমূহে কথঞিং অভেন-সহন্ধে বর্তমান থাকে, ইয়াও বলা বাইতে পারে। সংকার্যানী সাংখ্যানি সম্পান্ত স্থানি অবরব হইতে বস্তানি অবরবীর আতান্তিক ভেদ

স্বীকার করেন নাই। সর্জ্ঞপাস্তক্ত বৈয়াকরণ নাগেশ ভট্ট প্রভৃতিও উহা থণ্ডন করিয়া গিয়াছেন। প্রাচীন কাল হইতেই উক্ত বিষয়ে নানা বিচার ও মতক্তেদ প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে। কোন সম্পাদার অবরব ও অবরবীর অভেদবাদী। কোন কোন সম্প্রদার ভেলাভেদবাদী। অদৎকার্যাবাদী সম্প্রদার আতান্তিক ভেদবাদী। এথানে পূর্ব্ধণক সমর্থনের জন্য সর্ব্ধশেষে মহর্ষি পূর্ব্বোক্ত মতেরও খণ্ডন করিতে এই স্ত্রের ছারা বলিয়াছেন বে, অবয়বী অবয়বসমূহও নহে। অর্থাৎ উহা অবয়বসমূহ হইতে ভিন হইরাও বে অভিন, ইহাও বলা বাদ না। অবস্থা অবস্থবী যদি অবস্থবসমূহের ধর্ম হয়, তাহা হইলে পূর্কোক যুক্তি অনুসারে কেই উহাকে অবয়বসমূহ হইতে কথঞিৎ অভিন্নও বলিতে পারেন। কিন্ত অবয়বী অবয়বদমূহের ধর্ম হইতে পারে না। ভাষাকার পূর্ববিক্ষবাদীর কথা দমর্থন করিতে তাঁহার পূর্ব্বোক্ত হেতুর উল্লেখ করিয়া বলিয়াছেন বে, অব্যবী বলি অব্যবস্থূহের ধর্মশাত হয়, তাহা হুইলেও ত ধর্ম অব্যবসমূহে উহার সত্তা স্থাকার করিতে হুইবে। কিন্ত অব্যব-সমূহে বে অবয়বী কোনরপেই বর্তনান হর না, ইহা পুর্বেই উক্ত হইয়াছে। স্কুতরাং ধর্মী অবয়ব-সমূহের সহিত অবরবীর সক্ষের উপপত্তি না হওয়ার অব্যবী অব্যসমূহের ধর্মা, ইহাও বলা বার না। व्यात यनि त्कर वरणन त्व, व्यवप्रवी व्यवप्रवामम्हत्व अमरे वर्षे, किन्न छेश ध्यी व्यवप्रवामम् इस्ट्रें পুথকুরূপে বা পুথক্ স্থানেই বর্ত্তমান থাকে। এতছভারে ভাষাকার শেষে বলিয়াছেন যে, দ্র্মী অবরবদ মুহ হইতে পুথক্ রূপে বা পুথক্ স্থানে উহার ধর্ম অবরবীর যে প্রভাক্ষ হয় না, এই হেতু পূর্ববং এই মতেও তুলা। অর্থাৎ ঐ হেতুর খারা ধর্ম অবনাবী যে, ধর্মী অবনাবসমূহ হইতে পুথকু স্থানে বর্তমান থাকে না, ইহা পূর্ববং দিছ হয়। স্নতরাং এই মতেও পূর্ববং ঐ কথা বলা বার না। অবরবদমূহের ধর্ম অবরবী কোন স্থানেই বর্ত্তমান থাকে না, উহার কোন শ্বাধার নাই, ইহা বলিলে পূর্ব্বিং উহার নিভাত্বের আগত্তি হয়, ইহাও এখানে বার্ত্তিকবার বলিছাছেন। এবং পরে তিনি আরও বলিছাছেন বে, অবরবী সমস্ত অবরবে একদেশে বর্ত্তমান থাকে, ইহা বলিলে অবরবী অবরবসমূহ মাত্র, ইহাই ফলতঃ স্বীকৃত হয়। তাৎপর্যাটীকাকার বার্ত্তিককারের ঐ কথার গুড় তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, অবয়বী অব্যবসমূহে একদেশে বর্ত্তমান প্রাকে, ইহা বলিলে অবয়বীর দেই একদেশগুলি অবয়বদমূহে বর্ত্তমান পাকে কি না, ইং। বক্তবা। একদেশগুলি যদি অব্যবসমূহে বর্তমান থাকে, তাহা হইলে ঐ একদেশগুলিই বস্তুতঃ অব্যবী, ইছাই স্বীকার করিতে হয়। কিন্ত ঐ একদেশগুলি নানা পদার্থ, উহা অব্যবসমষ্টি হইতে কোন পুথক পদার্থ নছে। স্তুতরাং অবয়বী ঐ একদেশ বা অবয়বসমষ্টি মাত্র, ইহাই ফলতঃ স্বীকৃত হয়। বার্ত্তিককার সর্বাশেষে আরও বলিয়াছেন যে, অবয়বী এক অবয়বে একদেশে বর্ত্তমান থাকে, ইহা বলিলে কোন এক অবয়বের প্রতাক্ষ হইলেই তৎস্থানে সেই অবয়বীর প্রতাক্ষ হউক ? কিন্তু তাহা ত হয় না। দেমন বস্তের অবয়ব স্তরাশির মধ্যে একটি স্ফারে প্রতাক্ষ হইলে কথনই বস্তের প্রতাক্ষ হয় না। তাৎপর্যাটীকাকার পূর্ব্বোক্ত মতবিশেষের উল্লেখ ও সমর্থনপূর্ব্বক উহার খণ্ডনার্থ এই ফ্রের

অবতারণা করিনা পূর্ব্ধপক্ষবাদীর মতামুদারে উক্ত মতের খণ্ডন করিতে বলিনাছেন যে, অবয়বীতে অব্যবসমূহের ভেনের ভার অভেদও আছে, ইহা বলা বার না। কারণ, তেনের অভাব অভেদ,

অতেবের অভাব ভেদ। স্থাতরাং উহা পরস্পার-বিজ্জ বলিয়া কথনই একাধারে থাকিতে পারে না। পরস্ত যদি অবয়বী ও অবয়বদমূহের আতান্তিক অভেদই স্থীকার করা বায়, তাহা হইলে অবয়বীকে অবয়বদমূহের ধর্ম বলা যায় না। কারণ, আতান্তিক অভিয় পদার্থয়্যের ধর্মবিশ্রিভাব হইতে পারে না। স্থাতরাং অবয়বি ও অবয়বদমূহের আতান্তিক ভেদই স্থীকার্যা। তাহা হইলে অবয়বিকে অবয়বদমূহের ধর্মও বলা যাইতে পারে। কারণ, বেমন আতান্তিক ভেদ থাকিলেও কোন কোন পদার্থের কার্যায়ারগভাব স্থীকৃত হইয়াছে, তত্রপ আতান্তিক ভেদ থাকিলেও কোন কোন পদার্থের কার্যায়ারগভাব স্থীকৃত হইয়াছে, তত্রপ আতান্তিক ভেদ থাকিলেও কোন কোন পদার্থের কার্যায়ারগভাব স্থীকৃত হইয়াছে, তত্রপ আতান্তিক ভেদ থাকিলেও কোন কোন পদার্থ-বিশেবের ধর্মধন্মিভারও স্থাকার্যা। স্থতরাং অবয়বী অবয়বদমূহ হইতে অতান্ত ভিয় পদার্থ, কিন্ত উহার ধর্ম, ইহাই স্থাকার্যা হইলে পুর্মোক্ত দোষ অনিরার্যা। কারণ, অবয়বী যে অবয়বদমূহে কোনকাপেই বর্ত্তমান হইতে পারে না, ইহা পূর্মপক্ষবাদী পূর্মেই প্রতিপল করিয়াছেন। অবয়বী অবয়বদমূহে কোনকাপে বর্ত্তমান হইতে না পারিলে উহা অবয়বদমূহের ধর্ম হইতে পারে না। গুত্তিকার বিশ্বনাথ এই স্থতের সবলভাবে বাখ্যা করিয়াছেন যে, অবয়বী ও অবয়বদমূহ যে অভিয় পদার্থ, অর্থাৎ ঐ উভরের তালায়া বা অভেদই সম্বন্ধ, ইহাও বলা যায় না। কারণ, কেহ স্থত্রকই বন্ধ বালিয়া এবং ভন্তকেই গৃহ বলিয়া বুমে না। পরন্ত অভেদ সম্বন্ধ আধারাধের ভাবেরও উপপত্তি হয় না। স্থত্ত ও বন্ধ অভিয়, কিন্ত হত্র ঐ বন্ধের আধার, ইহা বলা যায় না। চতুর্থ বণ্ডে সৎকার্যা-বাদের সমালোচনার উক্ত বিষয়ে অন্তান্ত কথা দুইবা। ১০।

### সূত্র। একস্মিন্ ভেদাভাবাদ্ভেদশব্দপ্রয়োগারুপপত্তে-রপ্রশ্বঃ॥১১॥৪২১॥

অমুবাদ। (উত্তর) এক পদার্থে ভেদ না থাকায় ভেদ শব্দ প্রয়োগের অনুপপত্তি-বশতঃ (পুর্বেবাক্ত ) প্রশ্ন হয় না।

ভাষ্য। কিং প্রত্যবয়বং কুংশ্লোহ্বয়বী বর্ত্তে অথৈকদেশেনেতি নোপপদ্যতে প্রশ্ন:। কল্মাং ? একস্মিন্ ভেদাভাবাদ্ভেদশব্দ-প্রয়োগানুপপত্তেঃ। কুৎস্মমিত্যনেকস্থাশেবাভিধানং, একদেশ ইতি নানাত্বে কম্মচিদভিধানং। তাবিমৌ কুংলৈকদেশশক্ষো ভেদবিষ্য়ো নৈকস্মিন্পপদ্যতে, ভেদাভাবাদিতি।

অনুবাদ। কি প্রত্যেক অবয়বে সমস্ত অবয়বী বর্ত্তমান থাকে ? অথবা এক-দেশ ছারা বর্ত্তমান থাকে ? এই প্রশ্ন উপপন্ন হয় না। (প্রশ্ন) কেন ? (উত্তর) যেহেতু এক পদার্থে ভেদ না থাকায় ভেদ শব্দ প্রয়োগের উপপত্তি হয় না। বিশদার্থ এই যে, "কৃৎস্ন" এই শব্দের ছারা অনেক পদার্থের অশেষ কথন হয়। "একদেশ" এই শব্দের দ্বারা নানাত অর্থাৎ পদার্থের ভেদ থাকিলে কোন একটি পদার্থের কথন হয়। সেই এই "কুৎস্ন" শব্দ ও "একদেশ" শব্দ ভেদবিষয়, একমাত্র পদার্থে উপপন্ন হয় না। কারণ, ভেদ নাই। অর্থাৎ অবয়বী একমাত্র পদার্থ, স্তুতরাং তাহাতে "কুৎস্ন" শব্দ ও "একদেশ" শব্দের প্রয়োগ উপপন্ন না হওয়ায় পূর্বেবাক্তরূপ প্রশ্নই হইতে পারে না।

हिश्रमी। महर्षि भूरकीक मध्य एक इरेंटि छाति एक बाता व्यवस्थी मारे वर्षा ववस्थी অজীক, এই পূর্মপক্ষের সমর্থন করিয়া, এখন তাহার নিজ দিছাত সমর্থন করিতে এই স্থা ও পরবর্তী দাদশ পত্তের দারা পূর্ব্বপক্ষবাদীর যুক্তি খণ্ডন করিরাছেন। সপ্তম প্রের দারা পূর্ব্বপক্ষ-বাণীর কথা বলা হইগাছে যে, অব্যবসমূহ সমস্ত অব্যবীতে বর্ত্তমান থাকে না এবং অব্যবীর এক-দেশেও বর্ত্তমান থাকে না, অত এব অবয়বী নাই। কিন্তু অবয়বীতে যে তাহার অবয়বদমূহ বর্ত্তমান লাকে, ইহা মহবি গোতম ও তন্মতাকুবলী কাহারই সিলাস্ত নহে। তাঁহাদিগের মতে সমবারি-কারলেই সমবায় সম্বন্ধে তাহার কার্য্য বর্তমান থাকে। অব্যবসমূহই অব্যবীর সমবাহিকারণ। স্কুতরাং ঐ অব্যবদমুহেই সমবার সম্বন্ধে অব্যবী বর্তমান থাকে, ইহাই দিছাস্ত। কিন্ত উক্ত দিল্লান্তেও পূর্মণক্ষবাদী অবস্তুই পূর্মবং প্রেম করিবেন যে, কি প্রত্যেক অবয়বে সমস্ত অবয়বীই বর্তমান থাকে ? অথবা এফদেশের দারা বর্তমান থাকে ? এতছভরে মহর্ষি এই শুডের ৰাবা বনিরাছেন বে, ঐব্রপ প্রপ্নই হয় না। কাবণ, বৃক্ষাদি অবস্থবীগুলি পুথক পুথক এক একটি পদার্থ। বে কোন একটি অব্যবীকে গ্রহণ করিয়া ঐরপ প্রশ্ন হইতে পারে না। কারণ, তাহাতে ভের নাই। আনক পরার্থে ই পরস্পর ভের থাকে, একমাত্র পরার্থে উহা থাকে না। স্থান্তরাং তাহাতে তেদ শব্দ প্রয়োগের উপপত্তি না হওগার পূর্বোক্তরপ প্রার হইতে পারে না। ভাষ্যকার মহর্বির তাৎপর্য্য ব্যক্ত করিতে বলিয়াছেন বে, "কৃৎম" শব্দের ছারা অনেক পদার্থের আশের বলা হইয়া থাকে। এবং "একদেশ" শব্দের দ্বারা অনেক পদার্থের মধ্যে কোন একটা বলা হইয়া থাকে। অগাঁও পদার্গ অনেক হইলে দেখানেই ঐ সমন্ত পদার্থের সমন্তকে বলিবার জন্ম "কুংশ্ন" শক্ষের প্রয়োগ হইয়া থাকে এবং ঐ স্থলে তন্মধাে কোন একটি পদার্থ বক্তবা হইলেই "একদেশ" শদ্দের প্ররোগ হইরা থাকে। স্মতরাং "কৎম" শব্দ ও "একদেশ" শব্দ ভেদ শব্দ বা ভেদবিষয়। অর্থাৎ পদার্থের ভেদ স্থলেই ঐ শব্দবয়ের প্রয়োগ হইয়া থাকে। স্রতরাং ব্রফাদি এক একটি অবয়বী প্রহণ করিয়া কোন অব্যবীতেই "রুৎম" শব্দ ও "একদেশ" শব্দের প্রয়োগ উপপন্ন হর না। কারণ, এক পদার্থ বলিয়া ঐ অবয়বীর ভেদ নাই। যাহা বস্তুতঃ এক, তাহাতে "কুৎস্ক" ও "একদেশ" বলা যার না। অবশ্রা এক অবয়বীরও অনেক অবয়ব থাকায় সেই অবয়বসমূহে "রুৎর" শক্ষের প্রয়োগ এবং উহার মধ্যে কোন অবয়ব গ্রহণ করিয়া "একদেশ" শক্ষের প্রয়োগ হইতে পারে। কিন্ত প্রবাপক্ষবাদী যে, এক অব্যবীকেই গ্রহণ করিয়া ভাষাতেই "রুৎম্ন" শব্দ ও "একদেশ" শব্দ প্রয়োগ-পুর্বাক জ্রমণ প্রশ্ন করিবেন, তাহা কোনরূপেই হইতে পারে না, ইহাই উত্তরবাদী মহর্ষির ভাৎগর্য্য।

ফলকথা, পৃথক পৃথক এক একটি অবয়বী তাহার সমবায়িকারণ অবয়বদমূহে সমবায় দছলে বর্ত্তশান থাকে। তাহাতে "কৃৎস" ও "একদেশে"র কোন প্রদক্ষ নাই। বেমন জব্যে জব্য জাতি এবং ঘটাদি জব্যে ঘটআদি জাতি নির্বচ্ছিন্নলগেই সমবায় দছকে বর্ত্তমান থাকে, তল্লপ অবয়বদমূহেও অবয়বী নির্বচ্ছিন্নলগেই সমবায় দছকে বর্ত্তমান থাকে, ইহাই দিছান্ত। স্থতরাং অবয়বী অবয়বদমূহেও কোনলগে বর্ত্তমান থাকে না, ইহা বিলয়া অবয়বী নাই, অবয়বী অলীক, ইহা কথনই সমর্থন করা বায় না ৪১১।

ভাষ্য। অন্যাবয়বাভাবালৈকদেশেন বর্ত্তে ইত্যহেত্ঃ— অনুবাদ। অন্য অবয়ব না থাকায় ( অবয়বা ) একদেশ স্বারা বর্ত্তমান থাকে না, ইহা অহেতু অর্থাৎ হেতু হয় না।

# সূত্র। অবয়বান্তরভাবে ২পারতেরহেতুঃ ॥১২॥৪২২॥

অমুবাদ। (উত্তর) অন্য অবয়ব থাকিলেও (অবয়বার) অবর্ত্তমানতাবশতঃ ("অবয়বাস্তরাভাবাৎ" ইহা) অহেতু অর্থাৎ উহা হেতু হয় না।

ভাষ্য। অবয়বান্তরাভাবাদিতি। যদ্যপ্যেকদেশোহ্বয়বান্তরভূতঃ স্থা-তথাপ্যবয়বেহ্বয়বান্তরং বর্ত্তে, নাবয়বীতি। অন্থাবয়বভাবেহ্প্যর্ত্তে-রবয়বিনো নৈকদেশেন ব্তিরন্থাবয়বাভাবাদিত্যহেতুঃ।

রুন্তিঃ কথমিতি চেৎ ? একস্থানেকত্রাশ্রয়াশ্রিতসম্বন্ধলকণা প্রাপ্তিঃ। আশ্রয়াশ্রিতভাবঃ কথমিতি চেৎ ? যক্ত যতোহন্যত্রাম্যলাভাত্পপতিঃ স আশ্রয়ঃ। ন কারণদ্রব্যেভ্যাহন্যত্র কার্যদ্রব্যমাল্লানং লভতে। বিপর্যয়স্ত কারণদ্রব্যেষিতি। নিত্যেষু কথমিতি চেৎ ? অনিত্যেষু দর্শনাৎ সিদ্ধং। নিত্যেষু দ্রব্যেষ্ কথমাশ্রয়াশ্রিতভাব ইতি চেৎ ? অনিত্যেষু দ্রব্যগুণেষু দর্শনাদাশ্রয়াশ্রিতভাবস্থ নিত্যেষু সিদ্ধিরিতি।

তক্মাদবয়ব্যভিমানঃ প্রতিষিধাতে নিঃশ্রেয়সকামস্ত, নাবয়বী, যথা রূপাদিরু মিথ্যাসক্লো ন রূপাদয় ইতি।

অনুবাদ। "অবয়বান্তরাভাবাৎ" এই বাক্য অহেতু। (কারণ) যদিও অবয়-

মুজিত অনেক পুস্তাক এবা "ভাষ্যাইকি" ও "ভাছপ্টানিবছে" এই হলে "কব্যবাদ্যালাবেহণি" এইজপ পাঠ কেখা বাছ। কিছা হল। বে প্রকৃত পাঠ নতে, ইহা এই প্রেছ্য কর্ম প্রাধ্যোচনা করিলে সহছেই বুকা বাছ। ভাষাকারের বাাধ্যার ছারাও উহা প্রাধ্যার।

নান্তরভূত একদেশ থাকে, তাহা হইলেও অবয়বে অন্ত অবয়বই থাকিতে পারে, অবয়বী থাকিতে পারে না। (সূত্রার্থ) অন্ত অবয়ব থাকিলেও অবয়বীর অবর্ত্তমানতাবশতঃ (অবয়বসমূহে) অবয়বীর একদেশহারা বর্ত্তমানতা নাই, (স্তুতরাং) "অন্তাবয়বাভাবাং" ইহা অহেতু [অর্থাৎ অবয়বী তাহার অবয়বসমূহে একদেশ হারাও বর্ত্তমান থাকে না, এই প্রতিজ্ঞার্থ সাধন করিতে পূর্বপক্ষবাদী যে "অন্তাবয়বাভাবাৎ" এই হেতুবাক্য বলিয়াছেন, উহা হেতু হয় না। কারণ, ঐ অবয়বীর একদেশ হইতে ভিন্ন অবয়ব থাকিলেও এক অবয়বে অপর অবয়বই থাকিতে পারে, তাহাতে অবয়বী থাকিতে পারে না। স্তুতরাং উক্ত হেতুর হারা পূর্ববপক্ষবাদীর সাধ্যসিদ্ধি হয় না, উহা হেতুই হয় না]।

প্রের) বৃত্তি কিরুপ,ইহা যদি বল १ (উত্তর) অনেক পদার্থে এক পদার্থের আশ্রয়াশ্রিত সম্বন্ধরূপ প্রাপ্তি অর্থাৎ সমবায়নামক সম্বন্ধ । আশ্রয়াশ্রিত ভাব কিরুপ,
ইহা যদি বল १ (উত্তর) যে পদার্থ হইতে অন্যন্ত যাহার আত্মলাভের অর্থাৎ উৎপত্তির
উপপত্তি হয় না, সেই পদার্থ তাহার আশ্রয় । কারণদ্রব্য হইতে অন্যন্ত অর্থাৎ জন্ম
দ্রব্যের সমবায়িকারণ অবয়বসমূহ হইতে ভিন্ন কোন পদার্থেই জন্মন্ব্য আত্মলাভ করে
না অর্থাৎ উৎপদ্ধ হয় না । কিন্তু কারণদ্রব্যসমূহে বিপর্যায় [ অর্থাৎ কারণদ্রব্যসমূহ,
(অবয়ব) জন্মন্রের (অবয়বীতে ) উৎপদ্ধ হয় না, উহা হইতে অন্যন্ত উৎপদ্ধ হয়,
মৃতরাং জন্মন্রের আশ্রয় নহে ] (প্রশ্ন) নিত্যপদার্থে কিরুপ, ইহা যদি
বল १ (উত্তর) অনিত্য পদার্থবিশেষে দর্শনবশতঃ সিদ্ধ হয় । বিশ্বদার্থ এই য়ে,
(প্রশ্ন) নিত্যদ্রব্যসমূহে কিরুপে আশ্রয়াশ্রিতভাবের দর্শনবশতঃ নিত্য দ্রব্য ও গুণে
আশ্রয়াশ্রিত ভাবের সিদ্ধি হয় ।

অতএব মুক্তিকামী ব্যক্তির পক্ষে অবয়বিবিষয়ে অভিমানই নিষিদ্ধ হইয়াছে, অবয়বী নিষিদ্ধ হয় নাই। যেমন রূপাদি বিষয়ে মিথ্যাসংকল্পই নিষিদ্ধ হইয়াছে, রূপাদি বিষয় নিষিদ্ধ হয় নাই।

টিপ্পনী। অব্যবী তাহার নিজের সর্বাবিরবে একদেশ ছারাও বর্ত্তমান থাকে না—এই পক্ষ
সমর্থন করিতে পূর্বপক্ষবাদী হেত্বাকা বনিয়াছেন,—"অজ্ঞাব্যবাভাবাং"। পূর্বোক্ত অষ্টম স্ত্রভাষ্যে
ভাষাকার ইহা বাক্ত করিয়া বনিয়াছেন। মহর্বির এই স্বজ্ঞের ছারাও পূর্বপক্ষবাদীর উক্তরূপ
প্রতিজ্ঞাবাকা ও হেত্বাকা বৃদ্ধিতে পারা যায়। কারণ, মহর্ষি এই স্বজ্ঞের ছারা পূর্বপক্ষবাদীর কোন
হেত্বাকা বে হেত্ হয় না, ইহা সমর্থন করিতে "অব্যবান্তরভাবেংপার্ডে:" এই কথার ছারা অন্ত

অবরব থাকিলেও অবরবা তাহার নিজের অবরবসমূহে একদেশশ্বারা বর্দ্তমান থাকিতে পারে না, ইহাই প্রকাশ করিয়াছেন। স্কুতরাং পূর্ব্লপক্ষবাদীর "অভাবদ্ধবাভাবাৎ" এই হেত্রাক্যকেই গ্রহণ করিরা মহর্ষি বে, এই স্থত্রের দারা উহাকেই অহেতু বলিলাছেন, ইহা স্পষ্টই বুঝা বার। তাই ভাষাকারও প্রথমে মহর্বির উক্তরূপ তাৎপর্যাই ব্যক্ত করিরা মহর্বির এই স্থরের অবতারণা করিয়াছেন। এবং পরে ভাষাারন্তে "অভাবয়বাভাবাৎ" এই পূর্ব্বোক্ত হেতুবাক্যের অর্থানুবাদ করিয়া বলিয়াছেন, "অবয়বাস্তরাভাবাদিতি"। স্থয়োক্ত "অহেতু" শব্দের পূর্বের ঐ বাক্যের বোগ করিয়া স্ট্রার্থ ব্যাখ্যা করিতে হইবে, ইহাই ভাষাকারের বিবক্ষিত। ভাষাকার পরে মহর্বির "অবরবা-স্তরভাবেহপানুতেঃ" এই কথার তাৎপর্য্য বাক্ত করিয়াছেন যে, যদিও অব্যবাস্তরভূত একদেশ থাকে, তাহা হইলেও অবয়বে দেই অবয়বাস্তরই থাকিতে পারে, তাহাতে অবয়বী থাকিতে পারে না। ভাৎপর্য্য এই বে, অবয়বী তাহার নিজের অবয়বদমূহে একদেশ দারা বর্তনান থাকে না, ইহা সমর্থন করিতে পূর্বপক্ষবাদী হেতু বলিয়াছেন,—অবয়বাস্তরাভাব। অর্থাৎ অবয়বী যে সমস্ত অবয়বে এক-দেশ খারা বর্ত্তমান থাকিবে, নেই সমস্ত অবয়বই তাহার একদেশ,উহা হইতে ভিন্ন কোন অবয়ব তাহার একদেশ নাই। তাহা হইলে বুঝা যায় যে, উহা হইতে ভিন্ন কোন অবন্তব থাকিলে সেই একদেশ দারা অবয়বী তাহার সর্বাবয়বে বর্ত্তমান থাকিতে পারে, ইহা পুর্বাপক্ষবাদী স্বীকার করেন। তাই মহবি বলিয়াছেন বে, অবরবীর সেই সমস্ত অবরব ভিন্ন আর অবরব নাই, ইহা সত্য, কিন্তু ভাষা থাকিলেও ত তদ্বারা অবরবী তাহার দর্বাবয়বে বর্তনান হইতে পারে না। কারণ, দেই অবয়বীর পুথকু কোন অবহৰ স্বীকাৰ ক্ষিণে দেই পুথক অবহৰই উহাৰ অন্তান্ত অবহৰে বৰ্তমান থাকিতে পারে; তাহাতে অবরবী বর্ত্তশান থাকিতে পারে না। অর্থাৎ পূর্ব্বপক্ষবাদীর যুক্তি অন্তনারে অবরবীর অন্ন অবরব থাকা না থাকা, উভয় পক্ষেই অবরবে অবরবীর বর্ত্তমানতা সম্ভব হয় না। স্মুতরাং তিনি যে, অবয়বী তাহার দর্ববিয়বে একদেশ্বারাও বর্তমান থাকে না, এই প্রতিজ্ঞার্থ সাধন করিতে "অক্সাবয়বাভাবাৎ" এই হেতৃবাকা বলিয়াছেন, উহা হেতৃ হয় না।

পূর্ব্বোক্ত (১১শ ১২শ) ছই প্রের নারা মহর্ষি কেবল পূর্ব্বপক্ষরাদীর বাধক যুক্তির থণ্ডন করিয়াছেন। কিন্তু তাহার নিজমতে অবরবীতেই তাহার অবরবসমূহ বর্ত্তনান থাকে, অথবা অবরবসমূহেই অবরবী বর্ত্তমান থাকে এবং দেই বর্ত্তমানতা কিরপ ? তাহা মহর্ষি এখানে বলেন নাই। জায়দর্শনের সমান তন্ত্র বৈশেষিকদর্শনে মহর্ষি কণাদ তাহা বলিয়াছেন। তদমুদারে ভাষাকার নিজে এখানে পরে আবন্ধাক বাবে প্রমপূর্বক মহর্ষি গোতমের দিল্ধান্ত বাক্ত করিয়াছেন বে, অনেক পদার্থে এক পদার্থের আপ্রয়াপ্রিত সম্বন্ধরূপ বে প্রাপ্তি, তাহাই ঐ উভরের বৃত্তি বা বর্ত্তমানতা। "প্রোপ্তি" শব্দের অর্থ দিল্ক। প্রাচীন কালে সম্বন্ধ ব্রাইতে "প্রাপ্তি" শব্দের প্রধান্ধ হইত। প্রকৃত স্থলে অবরবসমূহেই অবরবীর আপ্রয়, অবরবী তাহার আপ্রিত। স্কৃতরাহ অবরবসমূহেই অবরবী বর্ত্তমান থাকে। ঐ স্থলে আপ্রয় ও আপ্রিতের সম্বন্ধরূপ প্রাপ্তি সমবার নামক সম্বন্ধ। বাত্তিককার উদ্যোতকর এই দিল্লন্ত ব্যক্ত করিতে বিধিয়াছেন,—"বৃত্তিরবন্ধবের আপ্রয়া-শ্রেত্তাবার সমবারাখ্য সম্বন্ধ।" আপ্রাপ্তিত ভাব কিন্তে ব্রাধান্ধ প্রতন্তত্বর ভাষাকার পরে

বলিয়াছেন যে, যে পদার্থ হইতে ভিন্ন পদার্থে যাহার উৎপত্তি হয় না অর্থাৎ যে পদার্থেই যাহা উৎপন্ন হইরা থাকে, দেই পদার্থই ভাষার আশ্রয়। জন্ম শ্রবোর সমবাধিকারণ বে সমস্ত শ্রব্য অর্থাৎ ঐ জন্ত জবোর অব্যবসমূহ, তাহাতেই ঐ জন্ত জব্য অর্থাৎ অব্যাবী ক্রবা উৎপদ্ন হইয়া থাকে; উহা হইতে অন্ত কোন জব্যে উৎপন্ন হয় না। স্মৃতরাং অবয়বীর সমবারিকারণ অবয়বসমূহই তাহার আশ্রয়। কিন্তু সেই অব্যবসমূহ অব্যবী দ্রব্যে উৎপন্ন না হওয়ার অব্যবী দ্রব্য সেই অবয়বসমূহের আশ্রয় নহে। অবয়বসমূহ ও তজ্জ্য অবয়বী দ্রব্যের এই যে আশ্রয়াশ্রিতভাব, ইছা ঐ উভয়ের সমবায়নামক সহন্ধ ভিন্ন আর কিছুই নহে। অর্থাৎ অব্যবসমূহে যে অব্যবী আশ্রিত বা বর্ত্তমান হয়, তাহাতে উভয়ের কোন সমন্ধ আবগুক। কিন্তু ঐ উভয়ের সংযোগসম্বন্ধ উপপন্ন হয় না। কারণ, সংযোগসম্বন্ধ হলে জবান্তরের "যুত্তিদিদ্ধি" থাকে অর্থাৎ অসংযুক্ত ভাবেও ঐ জবা-ষয়ের বিদামানতা থাকে। কিন্তু অব্যবসমূহ ও অব্যবীর অদয়ত ভাবে কথনই বিদামানতা সম্ভব হর না। অব্যবসমূহ ও অব্যবীর কখনও বিভাগ হয় না। স্থতরাং অব্যব ও মব্যবীর সংযোগসম্বন্ধ কথনই উপপন্ন হয় না। তাই মহর্ষি কণাদ বলিয়াছেন, "মৃতসিদ্ধা চাবাৎ কার্য্যকারপরোঃ সংযোগবিভাগৌ ন বিলোতে।" "ইছেদমিতি বতঃ কার্য্যকারণুরোঃ স সমবারঃ" (বৈশেষিক-सर्मेन, १म ब्या, २व ब्याः, २०म ७ २७म एख )। कनकथी, व्यवस्वमभूरक्रभ कांत्रम ध्वर व्यवस्वी জব্যরণ কার্য্যের অন্ত কোন সম্বন্ধ উপপন্ন না হওয়ার সমবাবসম্বন্ধ অবশ্র স্থীকার্য্য, ইহাই মহর্বি কণাদের সিদ্ধান্ত। শোরাক্ত ক্তরের ব্যাখ্যার "উপস্তার"কার শন্ধর মিশ্র বলিয়াছেন বে, উক্ত ক্তরে "কার্য্যকারণরোঃ" এই বাকাটি উপলক্ষণ অর্থাৎ প্রদর্শনমাত্র। উহার ঘারা কার্য্য ও কারণ ভিন্ন অনেক পদার্থত মহর্ষি কণাদের বিবক্ষিত। কারণ, কার্য্য-কারণভাবশৃত্ত অনেক পদার্থেরও সমবায় সম্বন্ধই আপ্রয়াশ্রিতভাব স্বীকার করিতে হইবে। অন্ত কোন সম্বন্ধে তাহা সম্ভব হয় না। যেমন গোপ্রভৃতি জব্যে যে গোড় প্রভৃতি জাতি বিদ্যমান আছে, তাহা সমবায় ভিন্ন অন্ত কোন সক্ষমে উপপন্ন হয় না। শন্তর মিশ্র ইহা সমর্থন করিতে শেবে প্রাচীন বৈশেষিকাচার্য্য। প্রশন্তপাদের উক্তি' উদ্ধৃত করিয়া তাঁহার কথিত যুক্তি অনুসারে বিচার ছারা সমবার সম্বন্ধ স্থাপন করিয়াছেন। এবং তিনি বে পূর্কেই "প্রত্যক্ষময়ুখে" বিচার স্বারা "সমবায়প্রতিবন্ধি" নিরাস করিয়াছেন, ইহাও সর্ব্ধশেষে বলিয়াছেন। "সমবায়" সম্বন্ধ স্থীকার করিতে গেলে তুলাযুক্তিতে অভাব পদার্থের "বৈশিষ্টা" নামক অতিরিক্ত দছদ্ধও স্বীকার করিতে হব, এইরূপ আপত্তিও "সমবারপ্রতিবন্ধি"। তাউ সম্প্রদার ঐ "বৈশিষ্টা" নামক অতিবিক্ত সম্বন্ধ খীকার করিতেন, ইছা বলিয়া শঙ্কর মিশ্র "উপস্থারে" উক্ত মতেরও সংক্ষেপে বওন করিয়া গিয়াছেন। তিনি "প্রতাক্ষময়ুৰেই" বিশেষ বিচার করিয়া, উক্ত বিষয়ে সমস্ত আপত্তির থওন করিয়াছেন। গ্রেক উপাধ্যারের "তত্তিস্তামনি"র শহর মিশ্রকৃত টীকার নাম "চিস্তামণিমর্থ"। তলাগে প্রথম প্রতাক্ষধন্তের টীকাই "প্রত্যক্ষমন্ত্র"নামে ক্ষিত হইরাছে; উহা শন্তর মিশ্রের পূথক কোন গ্রন্থ নহে। মূলক্থা,

<sup>&</sup>gt;। অনুত্ৰিভানামাধ্যীধিবভূতানাং বং স্থভ ইত্তি প্ৰত্যুহতুং স সম্বাধ্য। প্ৰশক্ষপাধ-ভাষাশেৰে সম্বাধ্যবাধীনিকাৰ সঠাবা। "প্ৰস্থভাৱেবিৰ মান্তমণ্ড্ৰিছিঃ।"—উপভাৱ।

প্রকৃত তলে অব্যবসমূহে যে অব্যবীক্রব্য বিদ্যমান থাকে, তাহা কোন সহন্ধ ব্যতীত সন্তব হয় না। কিন্তু সংযোগাদি অন্ত কোন সহন্ধও ঐ তলে স্বীকার করা যায় না। তাই মহর্ষি কণাদ সমবায় নামক অতিরিক্ত একটি নিতাসখন্ধ স্বীকার করিয়াছেন। উক্ত যুক্তি অনুদারে মহুর্ষি গোতমও উহা স্বীকার করিয়াছেন, এ বিষয়েও সন্দেহ নাই। কারণ, তিনিও কণাদের ভায় আরম্ভবাদই সমর্থন করিয়াছেন এবং অসংকার্য্যবাদ সমর্থন করিয়া উপাদানকারণ ও কার্য্যের আত্যবিক্ত ভেনই সমর্থন করিয়াছেন। পরন্ত তৃতীয় অধ্যায়ে "আনকন্তব্যসমবারাছ" (১০০৮) ইত্যাদি স্থত্তেও "সমবায়" সম্বন্ধবোধক সমবায় শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। মহুর্ষি কণাদও প্ররূপ তৃত্তই বলিয়াছেন (তৃতীয় থও—১০৭ পূঞ্জী স্রেষ্টবা)। আরও নানা কারণে মহুর্ষি গোতমও বে সমবায়-সম্বন্ধ স্বীকার করিতেন, ইহা নিঃসন্দেহে বুঝিতে পারা যায়।

কিন্তু সৎকার্যাবাদী সাংখ্যাদি সম্প্রদার "সমবার" সম্বন্ধ স্বীকার করেন নাই। সাংখ্যস্ত্রকার বিলিয়াছেন,—"ন সমবারাংশ্তি প্রমাণাভাবাৎ" (৫।৯৯)। পরবর্তী স্থ্রে তিনি সমবার সম্বন্ধে প্রত্যক্ষর বা অন্ত্রমানপ্রমাণ নাই, ইহা সমর্থন করিয়া প্রমাণাভাব সমর্থন করিয়াছেন। তারাকার বিজ্ঞানভিন্দ্ উহা প্রতিপাদন করিয়াছেন। বেদান্তদর্শনের বিতীর অধ্যায়ের বিতীর পাদে (১২।১০) ছই স্থ্রের ধারাও ভাষ্যকার শঙ্করাচার্য্য ও রামাত্রল প্রভৃতি সমবার সম্বন্ধর বঙ্কন করিয়া গিয়াছেন। শক্ষরাচার্য্য কণাদস্ব্রোক্ত যুক্তির সমাণোচনাদি করিয়া বিশেষ বিচারপূর্বক সমবার সম্বন্ধ বঙ্কন করিয়াছেন। পরবর্তী কালে বৈশেষিক ও নৈয়ায়িকসম্প্রদায়ের বছ আচার্য্য উক্ত বিষয়ে বছ আলোচনা করিয়া সমবার সম্বন্ধ সমর্থন করার শঙ্করাচার্য্যের মত সমর্থনের জন্ম মহানিয়ামিক চিৎস্থের মনি "তত্বপ্রদীপিক।" (চিৎস্থেগী) এছে সমবারসমর্থক প্রশন্তপাদ, উদ্যানাচার্য্য, প্রাধর ভট্ট, বলভাচার্য্য, বাদীশ্বর, সর্ব্বনের ও শিবাদিত্য প্রভৃতি আচার্য্যগণের উক্তির প্রতিবাদ করিয়া সমবার সম্বন্ধের কোন লক্ষরই বলা যার না এবং তহিষয়ে কোন প্রমাণও নাই, ইহা বিস্তৃত স্থল্ম বিচার দ্বারা সমর্থন করিয়া গিয়াছেন। তাঁহার ঐ বিচার স্থাগণের অবশ্ব পাঠা। বাহুলাভ্রেম তাহার সেই সমন্ত বিচারের প্রকাশ ও আলোচনা করিছে পারিলাম না।

চিৎস্থে মুনির কথার প্রাকৃতিরে সংক্ষেপে বক্তবা এই বে, সম্বন্ধিভিন্ন বে নিতাসম্বন্ধ, তাহাই সমবার, ইহাই সমবার সম্বন্ধের লক্ষণ বলা যাইতে পারে। গগনাদি নিতাপদার্থে বে সম্বন্ধে অভাব পদার্থ বিদ্যান থাকে, তাহা ঐ গগনাদিস্থরূপ; স্কৃত্যাং উহা অভাবপদার্থের সম্বন্ধী অর্থাৎ আপ্রন্ধ হওরায় নিতাসম্বন্ধ হইলেও সম্বন্ধিভিন্ন নহে। অভ্যার ঐ সম্বন্ধ পূর্ব্ধোক্ত লক্ষণাক্রাম্ব হয় না। আকাশাদি বিস্থ পদার্থের পরক্ষার নিতা সংযোগসম্বন্ধ স্বীকার করিলে ঐ সম্বন্ধ পূর্ব্বোক্ত সমবাম্বন্ধাক্রাম্ব হইতে পারে। কিন্তু ঐরপ নিতা সংযোগ প্রমাণসিদ্ধ হয় না। কারণ, উহা স্বীকার করিলে নিতা বিভাগও স্বীকার করিতে হয়। পরস্ব চিৎস্থপমূনির প্রদর্শিত অন্ধ্যানের দ্বারা নিতাসংযোগ সিদ্ধ বলিয়া স্বীকার করিলেও উহার সম্বন্ধ স্বীকার করা বায় না। বিশিষ্টবৃদ্ধির জনক না হওরায় উহার সম্বন্ধ্বই নাই। আর বাদি উহার সম্বন্ধত্বও স্বীকার করা বায়, তাহা হইলে পূর্বোক্ত সমবায়ত্তকেশে সংযোগভিত্রত্ব বিশেষণ প্রবেশ করিয়াও উক্ত অতিযাগ্রিরূপ দোব বায়ণ করা বাইতে

পারে। সমবার সম্বন্ধের যে, কোন লক্ষণই বলা বার না, ইহা বলা বাইতে পারে না। আর চিৎস্থপমূদি যে ভাবে বিচার করিয়া সমস্ত লক্ষণের বগুন করিয়াছেন, তাহা স্বীকার করিলে তাঁহার ঐ সমস্ত বিচারই অসম্ভব হর, ইহাও প্রণিধান করা আবশ্রক।

সমবার সম্বন্ধে প্রমাণ কি ? এতছভারে নৈরারিকসম্প্রদার অনেক স্থালে সমবারসম্বন্ধ প্রত্যক্ষ-সিদ্ধ, ইহাই বলিয়াছেন এবং তাঁহারা উক্ত সম্বন্ধের সাধক অনুমানপ্রমাণ্ড প্রদর্শন করিয়াছেন। "গ্রামণীলাবতী" প্রস্তে বৈশেষিক বন্ন ভাচার্য্য বৈশেষিক মতে সমবারের প্রত্যক্ষতা অস্বীকার করিয়া ভ্রিষয়ে অনুমানপ্রমাণ্ট প্রদর্শন করিয়াছেন। পরবর্ত্তী "দিদ্ধান্তমুক্তাবলী" প্রভৃতি নব্য গ্রন্থেও দেইরপ অনুমানই প্রদর্শিত হইয়াছে। দেই অনুমান বা যুক্তির সার মর্ম্ম এই যে, গুণ, কর্ম্ম ও জাতি-বিষয়ক যে বিশিষ্ট জ্ঞান, তাহা বিশেষা ও বিশেষণের কোন সম্বন্ধবিষয়ক। কারণ, ঐরূপ কোন मयकारक विषय मां कतिया विभिष्ठे ब्लाम करमा मा। यमम द्याम खुक चर्छ ठक्षः मरायां इंडेरन "এই ঘট শুরুরপবিশিষ্ট" এইরূপ যে বিশিষ্ট জ্ঞান জন্মে, তাহাতে ঐ ঘট ও তাহার শুরু রূপের কোন সম্বন্ধও অবক্টই বিষয় হয়। কিন্তু ঘট ও তাহার রূপের কথনই বিভাগ সম্ভব না হওয়ায় ঐ উভয়ের নংযোগদম্বন্ধ কিছুতেই বলা যায় না। ঐ উভয়ের তাদাত্ম্য বা অভেদ দম্বন্ধও বলা যায় না। কারণ, ঘট ও তাহার রূপ অভিন্ন পদার্থ নহে। কারণ, অভিন্ন পদার্থ হইলে ত্বগিব্রুয়ের ছারা ঘটের প্রতাক্ষকালে উহার দেই রূপেরও প্রতাক্ষ হইতে পারে। অন্ধ ব্যক্তিও ত্বগিন্দ্রিরের হারা ঘট প্রত্যক্ষকালে উহার রূপের প্রত্যক্ষ কেন করে না ? স্থতরাং ঘট এবং তাহার রূপ ও তদগত রূপদাদি জাতি যে অভিন্ন পদার্থ, ইহা বলা যান না ; স্থান-বৈশেষিক সম্প্রদান তাহা স্বীকার করেন নাই। স্থতরাং পূর্ব্বোক্ত বিশিষ্ট জ্ঞানে "সমবার" নামক অতিরিক্ত একটা সম্বন্ধই বিষয় হয়, সমবার সম্বন্ধেই ঘটে শুক্র রূপ থাকে, ইহাই স্বীকার্য্য।

সমবায়বিরোধীদিগের চরম কথা এই বে, সমবায় সম্বন্ধ স্থীকার করিলে উহা কোন্ সম্বন্ধ বিদামান থাকে ? কোন্ সম্বন্ধ বিষয় করিয়া তিরিয়রে বিশিষ্ট জ্ঞান জন্মে ? ইহাও ত বিণতে হইবে। অন্ত কোন সম্বন্ধ স্থীকার করিলে সেই সম্বন্ধ আবার কোন্ সম্বন্ধ বিদ্যমান থাকে ? ইহাও বিণতে হইবে। এইকাপে অনস্ত সম্বন্ধ স্থীকার করিতে হইলে অনবস্থা-লোষ অনিবার্যা। যদি স্থাপ্রসম্বন্ধেই সমবায়সম্বন্ধ বিদ্যমান থাকে, ইহাই শেষে বাধা হইয়া বলিতে হয়, তাহা হইলে গুল, কর্মা ও জ্ঞাতি প্রভৃতিও স্থাপ্রসম্বন্ধেই বিদ্যমান থাকে, ইহাই বলিব। অবয়ব ও অবয়বীর এবং জব্য ও গুণাদির স্থাপ্রসম্বন্ধ স্থীকার করিলেই উপপত্তি হইতে পারে। অতিরিক্ত একটি সমবায় নামক সম্বন্ধ করারা কোন কারণই নাই। এতহত্তরে সমবায়বাদী নৈরায়িক ও বৈশেষিকসম্প্রদারের কথা এই বে, বটাদি জবার বে রুগাদি গুণ ও কর্মাদি বিদ্যমান থাকে, তাহা স্থাপ্রসম্পন্ধ থাকে বলিলে ঐ সম্বন্ধ কাহার স্থাপ্রস্থা, তাহা নির্দ্ধারণ করিয়া বলা যায় না। কারণ, ঘটাদি জবাও অনস্ত, তাহার গুণকর্মাদিও অনস্ত। অনস্ত পদার্থকেই স্থাপ্রসম্বন্ধ বলিয়া করনা করা যায় না। কিন্তু আমাদিগের স্থাক্তত সমবায় নামক যে অতিরিক্ত সম্বন্ধ, তাহা দর্শ্বত্র এক। স্পত্রাং উহা স্বান্ধক স্থান্ধক বিদ্যমান থাকে, ইহা অবজাই বলা যায়। কারণ, ঐ স্থান্ধসম্বন্ধ উহা স্বান্ধক স্থান্ধক ইবিদ্যমান থাকে, ইহা অবজাই বলা যায়। কারণ, ঐ স্থান্ধসম্বন্ধ বিদ্যমান থাকে, ইহা স্থান্ধই বলা যায়। কারণ, ঐ স্থান্ধসম্বন্ধ উহা স্বান্ধক স্থান্ধক স্থান্ধক ইবিদ্যমান থাকে, ইহা অবজাই বলা যায়। কারণ, ঐ স্থান্ধসম্বন্ধ উহা স্বান্ধক স্থান্ধক ইবিদ্যমান থাকে, ইহা অবজাই বলা যায়। কারণ, ঐ স্থান্ধসম্বন্ধ উহা স্বান্ধক

সেই এক সমবায় হইতে বস্তুতঃ অভিন্ন পদার্থ। তাহার সম্বন্ধও উহা হইতে অভিন্ন পদার্থ। স্থতরাং ঐরপ স্থলে অনবস্থা বা কল্লনাগৌরবের কোন আশন্ধ। নাই। পরস্ত যে স্থলে অক্স সম্বন্ধের বাধক আছে, অন্ত কোন সম্বন্ধ সম্ভবই হয় না, সেই স্থলেই বাধ্য হইয়া স্বরূপসম্বন্ধ স্বীকার করিতে হর। গুল ও কর্মাদি পদার্থের সমবার নামক অতিরিক্ত সম্বন্ধই অনুভবসিদ্ধ ও সম্ভব, স্থতরাং ঐ স্থলে স্থরপদম্বন বলা যায় না। কিন্তু অভাবপদার্থস্থলে আমরা যে স্বরূপদম্বন স্বীকার করিরাছি, তাহা অনেক স্থলে অভাবের অনম্ভ আধারম্বরূপ হইলেও স্বীকার্যা। কারণ, ঐ স্থলে সমবায়সম্বন্ধ বলা যায় না। ঐরপ অতিরিক্ত কোন সম্বন্ধ স্বীকারও করা যায় না। পরবর্তী কালে নবা নৈয়ায়িক রখুনাথ শিরোমণি অভাব পদার্থের ভাষ্ট্রদশ্মত "বৈশিষ্ট্য" নামক অতিরিক্ত সম্বন্ধও স্বীকার করিয়া গিরাছেন। কিন্তু তাঁহার পরেও দিন্ধান্তমুক্তাবলী প্রভৃতি প্রস্থে নবা নৈয়ায়িক বিশ্বনাথ পঞ্চানন প্রভৃতি উক্ত সম্বন্ধের অনুপপত্তি সমর্থন করিয়া গিয়াছেন। বৈশেষিকাচার্য্য শঙ্কর মিশ্র যে প্রভাক্তমযুগে উক্ত বিষয়ে বিশেষ বিচার করিয়া সমবায়সমধ্যের বাধক নিরাদ করিয়া গিরাছেন, ইহা পুর্বেই বলিরাছি। তবে ইহাও বক্তবা বে, সমবায়সম্বন্ধ স্বীকার করিতে গেলে যদি তুলা যুক্তিতে অভাব পদার্থের "বৈশিষ্টা" নামক अिंजिक नयस यो कार्या है इन अवर छेरा अमाननिसहै रन, जारांट नमनावनयस्म अंधन हम मा ইহাও প্রণিধান করা আবশ্রক। "পদার্থতত্ত্বনিরূপণ" এছে রলুনাথ শিরোমণি সমবার্থসম্বন্ধ এবং উহার নানাত্ব বীকার করিয়াই অভাবের "বৈশিষ্ট্য" নামক অতিরিক্ত সহন্ধ স্বীকার করিয়া গিয়াছেন। তিনি দেখানে ইহাও স্পষ্ট স্বীকার করিয়াছেন বে, অভাব পদার্থের বৈশিষ্ট্য নামক সম্বন্ধ অস্বীকার করিয়া স্বরূপনন্থরূই স্বীকার করিলে সমবায়দম্বন্ধের উচ্ছেদ হয়। কারণ, সমবায় স্থলেও স্বরূপসম্বন্ধই বলা যাইতে পারে।

পরস্ত কেবল স্থারবৈশেষিকসম্প্রদারই যে সমবারদ্যক স্থীকার করিরাছেন, আর কোন
দার্শনিক সম্প্রদারই উহা স্থীকার করেন নাই; তাঁহারা সকলেই সমবার সম্বন্ধের সাধক যুক্তিকে
অক্সাহ্য করিরাছেন, ইহাও সত্য নহে। প্রতিভার অবতার মীমাংসাচার্য্য গুরু প্রভাকরও স্থারবৈশেষিকসম্প্রদারের স্থার ব্যক্তি হইতে ভিন্ন ছাতির সমর্থন করিরা জাতি ও ব্যক্তির সমবারদম্বন্ধ
স্থীকার করিরা গিরাছেন। তবে তিনি সমবারের নিত্যন্ধ স্থীকার করেন নাই'। তাঁহার
সম্প্রদাররক্ষক মহামনীবী শালিকনাথ "প্রকরণপঞ্চিকা" এছে "জাতি-নির্ণন্ধ" নামক তৃতীর অধ্যারে
বিচারপুর্বেক প্রভাকরের মতের প্রকাশ করিয়া গিরাছেন। তিনি সেথানে অবয়বীর থওনে
বৌদ্ধসম্প্রদারের পূর্ব্বোক্ত বৃত্তিবিকরাদিরও উল্লেখ করিয়া বিচার ছারা খওনপূর্ব্বক প্রব্যারিও
সমর্থন করিয়া গিরাছেন। শালিকনাথের উক্ত গ্রন্থে অবয়বী এবং সমবারের সমর্থনে গুরু প্রভাকরের
ব্যক্তিই বর্ণিত হইয়াছে।

ভাষাকারের পূর্ব্বোক্ত কথার অবশ্রুই প্রশ্ন হইতে পারে যে, গগনাদি নিতা জব্যের আশ্রয় কোন

শ্রমবারক ন বয়ং কাশ্রণীয়া ইব নিতায়ুপেয়ঃ" ইত্যাদি "প্রকরশপ্রিকা"—৭৩ পৃত্রী জন্তবা। বৈশেষিকদর্শনের
সংখ্যা কাধ্যারের শেব প্রের "উপজার" জন্তবা।

অবয়ব না থাকায় উহার উপাদানকারণ বা কোন কারণই নাই। স্কুতরাং ঐ সমস্ত জ্রবো আশ্রয়া-শ্রিতভাব কিন্নপে দিল্ক হইবে ? আশ্রয়শ্রিতভাকনা থাকিলেও ত প্রার্থের সত্তা স্বীকার করা যার না। কারণ, যে প্লার্থের কোন আশ্রর বা আধার নাই, তাহার অক্তিরই সম্ভব হর না। তাই ভাষ্যকার শেষে নিজেই উক্তরণ প্রশ্ন করিয়া, তত্ত্বরে বলিয়াছেন বে, অনিতা স্রবাদিতে ধ্থন আশ্রয়াশ্রিতভাব দেখা যায়, তথন তদ্দৃষ্টান্তে নিতা জ্বাদিতেও উহা দিক হয়। অর্থাৎ ত্রবান্ধাদি হেতুর দারা উহা নিতা ত্রবাাদিতে অম্নানপ্রমাণদিক, স্থতরাং স্বীকার্যা। ভাষাকারের এই কথার দ্বারা বুঝা যায় যে, গগনাদি নিত্য জবোর সমবারদম্বন্ধে কোন আশ্রর বা আধার না থাকিলেও কালিক সম্বন্ধে মহাকালই উহার আশ্রন্ধ আছে। স্থতরাং গগনাদি নিত্য দ্রব্যেরও আশ্রন্ধ শ্রিত-ভাব অসম্ভব নহে। কালিক সম্বন্ধে মহাকাল যে, নিতান্দ্রব্য গগনাদিরও আধার, ইহা প্রাচীন মত বলিয়া ভাষ্যকারের ঐ কথার ঘারাও ব্ঝা যায়। কারণ, উক্ত মত স্বীকার না করিলে এখানে ভাষাকারের দিছান্ত সমর্থন করা বার না। নব্যনৈরায়িক বিশ্বনাথ পঞ্চাননও কিন্তু উক্ত মত গ্রহণ করিয়াছেন এবং নব্যনৈয়ায়িক রখুনাথ শিরোমণিও উক্ত মতের উল্লেখ করিয়া, তদকুদারে গ্যকশোক্ত ব্যাপ্তির সিদ্ধান্তলফণের অন্তরপ ব্যাখ্যা করিরাছেন'। নিতাদ্রব্যের সমবায়সমধ্যে আশ্রয়াশ্রিতভাব না থাকিলেও নিতা জব্য ও তদ্গত নিতাগুণ পরিমাণাদির সমবায় সম্বন্ধেই আশ্রয়া-প্রিতভাব আছে। এইরূপ বে যুক্তির হারা দ্রব্য ও গুণের আশ্রাশ্রিতভাব দিন্ধ হয়, দেই যুক্তির স্বারা কর্ম ও জাত্যাদি পদার্থের সম্মন্ত আপ্রয়াপ্রিত ভাব সিদ্ধ হয়। ঘটস্বাদি জাতি ও "বিশেষ" নামক নিতা পদার্থও উহাদিগের আশ্রয় দ্রব্যাদিতে সমবায়সম্বন্ধেই বর্ত্তমান থাকে। মহর্ষি কণাদের উক্ত সিদ্ধান্ত ও তাঁহার কথিত জবা, গুণ, কর্ম্ম, সামাত্র, বিশেষ ও সমবার নামক ষট্পদার্থ যে মহর্ষি গোতমেরও দলত, ইহা ভাষাকারের উক্তির ছারাও দম্থিত হয় (প্রথম থও-১৬১ পূর্চা দ্রপ্তবা )।

ভাষ্যকার উপসংহারে মূল বক্তব্য প্রকাশ করিয়াছেন বে, অভ এব মুমুক্তর পক্ষে অবস্থাবিবিধ্যে অভিমানই নিষিদ্ধ হইরাছে —অবস্থাবী নিষিদ্ধ হয় নাই। তাৎপর্যা এই বে, এখানে অবস্থারীর বাধক মুক্তি খণ্ডিত হওয়ায় এবং দ্বিতীয় অধ্যায়ে সাধক মুক্তি কথিত হওয়ায় অব্যবীর অসভা বলা বায় না এবং উহার অলীকজ্বজ্ঞানকেও তত্বজ্ঞান বলা বায় না। তাই মহর্বি পূর্ব্বোক্ত তৃতীর স্থ্যে অবস্থাবিবিদ্ধরে অভিমানকেই রাগাদি দোষের মূল কায়ণ বলিয়া, ঐ অভিমানকে বর্জ্জনীয় বলিয়াছেন। ভাষ্যকার পরে ইহা দৃষ্টান্ত দারা ব্যাইয়াছেন বে, যেমন পূর্ব্বোক্ত দ্বিতীয় স্থ্যে মিথাাসংকল্পর বিষয় রূপাদিকে রাগাদি দোষের নিমিন্ত বলিয়া,ঐ মিথাাসংকল্পকই প্রতিষেধ করা হইলাছে, রূপাদি বিষয়কে প্রতিষেধ করা হয় নাই, তত্রপ অব্যবিধিষ্যে পূর্ব্বোক্তরূপ অভিমানকেই প্রতিষেধ করা হইয়াছে—অবয়বী সেই সমস্ত পদার্থের প্রতিষেধ করা হয় নাই। কায়ণ, অবয়বী ও

১। অক্তর নিতারবোতা আনিত্রমিহোচাতে।—ভাবাপরিছের। আনিত্রং সমবায়ারিসপ্পান বৃত্তিমক্ষ। বিশেষণ্ডয়া নিতানামপি কালায়ে বৃত্তেঃ।—বিধনাথকৃত সিদ্ধান্তমূত্রবালী। "ধর্মণসপ্পেন গগনাবের ত্রিমন্ত্রমতেতু" ইত্যাদি। রখুনাথ শিরোমণিকৃত ঝার্থিসিদ্ধান্তলকণ-বীধিতি।

রূপাদি বিষয় প্রমাণদিক পদার্থ। উহা পরমার্থতঃ বিদ্যমান আছে। স্থতরাং উহাদিগের অসন্তা বা অলীকত্ব দিক্ষান্ত হইতে পারে না।

পরবর্ত্তী বৌদ্ধসম্প্রদায় মহবিঁ গোতমের খণ্ডিত পূর্ব্বোক্ত মতই বিচারপূর্বক বিদ্ধান্তরূপে সমর্থন করিয়াছিলেন। তল্পধ্যে হীনধানদম্প্রান্তির অন্তর্গত সৌত্রান্তিক ও বৈভাষিক সম্প্রান্ত বাস্থ পদার্থ স্বীকার করিয়াই উহাকে প্রমাণুপুঞ্জ বলিতেন। তাঁহাদিগের মতে প্রমাণুপুঞ্জ ভিন পুথক্ অবয়বী নাই। ভাষাকার বাংখ্যায়ন দিতীয় অধায়ে বিশেষ বিচারপূর্বক উক্ত মতেরই বওন করিয়া অতিরিক্ত অবয়বীর দংস্থাপন করিয়াছেন। দেখানে মহর্বির হুত্তের ছারাও উক্ত মতকেই পূর্ব্বপক্ষরণে ব্বিতে পারা যায়। এখানে মহর্ষির পরবর্ত্তী ক্তের দারাও উক্ত মতেরই আবার সমর্থন ও খণ্ডন বুঝা বার। অবশ্র বিজ্ঞানবাদীরাও অবরবী মানিতেন না। কিন্তু তাহারা প্রমাণ্ড অস্বীকার করিয়া জ্ঞানকেই একমাত্র সংপ্লার্থ বলিয়া সমর্থন করিতেন। তাৎ-পর্যাটীকাকার বাচপ্পতি মিশ্র এই প্রকরণে বিজ্ঞানবাদীকেই পূর্ব্বপক্ষবাদী বলিয়া প্রকাশ করিয়াছেন। কিন্তু মহর্ষির পরবর্ত্তী সূত্র ও ভাষাকারের বিচারের দারা তাহা বুঝা বার না। দে বাহাই হউক, বৌদ্ধসম্প্রদারের মধ্যে দকলেই যে, নানা প্রকারে অব্যবীর গণ্ডন করিয়া মহর্ষি গোতম ও বাৎস্তায়নের সিদ্ধান্ত অস্বীকার করিয়াছিলেন, ইহা বুঝা বায়। বৌদ্ধ মুগে অপর কোন নৈয়ায়িক স্থায়দর্শনের মধ্যে পুর্বেক্তিক ক্তরগুলি রচনা করিয়া সন্নিবিষ্ট করিয়া দিয়াছিলেন, এইরূপ কলনার কোন প্রমাণই নাই। ভাষ্যকারের পরবর্তী বৌদ্ধ দার্শনিকগণ অব্যবীর খণ্ডন করিতে আরও অনেক যুক্তি প্রদর্শন করায় তৎকালে মহানৈয়ায়িক উদ্যোতকর দিতীয় অধায়ে বিশেষ বিচার দারা ঐ সমস্ত যুক্তিও থণ্ডন করিয়া গিয়াছেন। তিনি এখানেও পরে তাঁহাদিগের আর একটি বিশেষ কথার উল্লেখ করিয়াছেন যে, যদি অভিরিক্ত অবয়বী থাকে, তাহা হইলে উহাতে অবয়বের রূপ হইতে পৃথক্ রূপ থাকা আবশ্রক। নচেৎ উহার চাক্ষ্য প্রতাক্ষ হইতে পারে না। কারণ, রপশ্রু জব্যের চাকুৰ প্ৰতাক হয় না। কিন্ত অব্যবীতে অব্যবের কপ হইতে পৃথক্ কোন কপ দেখা বায় না। স্থুতরাং অবরব হইতে অতিরিক্ত অবরবী নাই। এতছ্তরে উন্দোত্কর বলিরাছেন যে, অবরবীর ষথন প্রত্যক্ষ হইতেছে, তথন তাহাতে পৃথক্ রূপও অবশ্রুই আছে। অবরবের রূপ হইতে পৃথক্ ভাবে তাহার প্রতাক্ষ না হইলেও উহা প্রতাক্ষসিদ্ধ। উহা স্বীকার না করিলে অবয়বীর সার্স্ব-জনীন প্রত্যক্ষের অপলাপ হয়। অবশ্র অবয়বীর প্রত্যক্ষের য়ায় অবয়বেরও প্রতাক্ষ হওয়ায় তাহারও রূপের প্রতাক্ষ স্বীকার্যা। কিন্ত দেই রূপপ্রযুক্তই অবরবীর প্রতাক্ষ বলা गাঁয় না। কারণ, অভ জব্যের রূপপ্রযুক্ত রূপশূভ জব্যের চাক্ষ্য প্রত্যক্ষ হইলে বৃক্ষাদি জব্যের রূপপ্রযুক্ত ঐ বৃক্ষাদিগত বায়ুরও চাকুব প্রত্যক্ষ হইতে পারে। কিন্তু বৃক্ষাদি অব্যবীর বর্থন প্রত্যক্ষ হইতেছে, উহা যথন প্রমাণুপুঞ্জ বা অণীক হইতেই পারে না, তথন উহাতে অবরবের রূপ হইতে পৃথক্ রূপ অবশ্রই আছে, এবং দেই অবয়বের রূপই সেই অবয়বীর রূপের অসমবাদিকারণ, এই সিদ্ধান্তই স্বীকার্য্য। পূর্কোক্তরণ কার্য্যকারণভাব স্বীকার করায় পূর্ব্যোক্ত সিদ্ধান্তে কোন বিরোধ নাই। কিন্তু যিনি অবয়বীর অন্তিত্ব অস্বীকার করিয়া উহার রূপান্তর নির্দেশ করিতে বলিবেন, তাঁহার দিদ্ধান্ত বিষদ্ধ হইবে। কারণ, অবয়বীর রূপান্তর-নির্দেশ করিতে বলিলে অবয়বীর অক্তিম স্থীকার করিয়াই লইতে হইবে। তাহা হইলে তাঁহার দিদ্ধান্তহানি হওয়ায় নিগ্রহ অনিবার্য্য।

উদ্যোতকর পূর্কোক্ত প্রকারে অবয়বের রূপজ্য অবয়বীর পৃথক্ রূপ সমর্থন করিতে শেবে কোন কোন অবয়বীতে চিত্ররূপও স্বীকার করিয়াছেন। নীল পীতাদি পৃথক্ পৃথক্ বিজাতীয় রূপবিশিষ্ট স্ত্রসমূহের দারা বে বক্ত নির্মিত হয়, সেই বস্তরূপ অবয়বীতে নীল পীতাদি কোন বিশেষ রূপ জ্মিতে পারে না। কারণ, উহার উপাদানকারণ স্তরসমূহে সর্ব্বতই নাল পীতাদি কোন বিশেষ রূপ নাই। অব্যাপার্ত্তি ভিন্ন ভিন্ন রূপও জ্মিতে পারে না। কারণ, রূপ মাত্রই ব্যাপাবৃত্তি। অর্থাৎ রূপ নিজের আশ্রয়-দ্রব্যকে ব্যাপ্ত করিয়াই থাকে, ইহাই দেখা বায়। স্কুতরাং পূর্ব্বোক্ত বল্লে "চিত্র" নামে বিজাতীয় ব্যাপাবৃত্তি একটি রূপবিশেষই জন্ম, ইহাই সীকার্য্য। অন্ত নৈয়ায়িকসম্প্রদায়ের মতে পূর্ব্বোক্ত ঐ কল্লে ভিন্ন ভিন্ন প্রদেশে নীল পীতাদি ভিন্ন ভিন্ন অব্যাপার্ত্তি রূপবিশেষই জ্বে। সেই রূপসমৃষ্টিই "চিত্র" বনিয়া প্রতীত হয় এবং "চিত্র" নামে ক্থিত হয়। উহার কোন রূপই ঐ বস্ত্রের স্ব্রাংশ ব্যাপ্ত করিয়া না থাকায় ঐ দমস্ত রূপ দেখানে অব্যাপাবৃত্তি। উক্ত বিষয়ে প্রাচীন কাল হইতেই এইরূপ মততেদ আছে। সর্বশাস্ত্রজ্ঞ বৈয়াকরণ নাগেশ ভট্ট "বৈয়াকরণগঘুমঞ্বা" গ্রন্থে শেষোক্ত মতই গ্রহণ করিয়াছেন। উক্ত গ্রন্থের চীকাকার তাঁহার মতের সম্র্থন করিবাছেন। কিন্ত তাঁহাদিগের পূর্বে তাৎপর্যানীকাকার বাচম্পতি মিশ্র শেষোক্ত মতের থণ্ডন করিয়া এখানে "চিত্র" রূপেরই সমর্থন করিয়। গিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন বে, রূপত্ব হোরা নীল পীতাদি সমস্ত রূপেরই ব্যাপার্তিত অনুমান-প্রমাণসিদ্ধ। রূপ কথনই অব্যাপাবৃদ্ধি হইতে পারে না। স্কতরাং নীল পীতাদি নানা রূপবিশিষ্ট ক্রেসমূহ-নির্শ্বিত ৰৱে "চিত্ৰ" নামে একটি ব্যাপাবৃত্তি পূথক ৰূপই আমন্ত্ৰা স্বীকাৰ কৰি। তাহা হইলে বৌদ্ধ-সম্প্রদার ঐ স্থলে অব্যবীর রূপান্তরের যে অহুণপতির সমর্থন করিয়াছেন, তাহাও থাকে না। কিন্তু নব্যনৈয়ায়িক রঘুনাথ শিরোমণি তাঁহার নিজমতপ্রতিপাদক "পদার্থতত্তনিরূপণ" গ্রন্থে বাচম্পতি মিশ্রের খণ্ডিত ঐ মতেরই সমর্থন করিয়া গিয়াছেন। উহা তাঁহারই নিজের উদ্ভাবিত নবা মত নছে। তিনি রূপমাত্রই ব্যাপাবৃত্তি, এইরূপ নিয়ম অস্বীকার করিয়া পূর্ব্বোক্ত ব্রাদিতে স্ত্রাদি অবয়বের নীল পীতাদি ভিন্ন ভিন্ন রূপ-জন্ত অব্যাপার্ত্তি ভিন্ন ভিন্ন নীলপীতাদি রূপবিশেষই স্বীকার করিয়া, সেই রূপসমষ্টিই "চিত্র" বলিয়া প্রতীত ও "চিত্র" নামে কথিত হয়, ইহাই বলিয়াছেন। তিনি রূপমাত্রেই ব্যাপাবৃতিত্ব নিয়ম অস্বীকার করিয়া উক্ত মত সমর্থন করিতে "পদার্থতস্থনিরূপণ" গ্রন্থে শোষে শান্ত্রোক্ত পারিভাষিক নীল ব্যের লক্ষণ-বোধক বচনটী ও উদ্ভূত

লাহিতো বস্তু বর্ণেন মুখে পুচছে চ পাওঃ: ।
 প্রতঃ গুরবিধাণালাাং স নীলগুণ উচাতে ।

<sup>&</sup>quot;কজিতত্ব" আৰ্ত্ত রত্মনদনের উজ্বত শহাবচন। এখন প্রচলিত মুদ্রিত "শহাবংহিতা"ই উক্ত বচন দেখা যায় না।
"লিখিতসংহিতা"ই পারিভাষিক নীল বুবের লক্ষণ-বোধক অন্তল্প বচন (১৪শ) স্ত্রা।

করিয়াছেন। স্থৃতি ও প্রাণে অনেক স্থানে ঐ পারিভাষিক নীল ব্যের উল্লেখ দেখা বার'। উহার ভিন্ন প্রদেশে ভিন্ন ভিন্ন ক্ষপের সভা শাস্ত্রে কথিত হওয়ায় রূপমাত্রই ব্যাপাবৃত্তি, এইরূপ অনুমান শাস্ত্রবাধিত, ইহাই রঘুনাথ শিরোমণির চরম বক্তবা। কিন্তু রঘুনাথ শিরোমণি উক্ত মত সমর্থন করিলেও জ্বগদীশ তর্কালম্ভার প্রভৃতি নবা নৈয়ায়িকগণ উহা স্থীকার করেন নাই। "তর্কামৃত" প্রছে জ্বগদীশ তর্কালম্ভার এবং "সিদ্ধান্ত-মুক্তাবলী"তে বিশ্বনাথ পঞ্চানন এবং "তর্কসংগ্রহে" অন্নংভত্তী প্রভৃতি চিত্ররূপই স্থীকার করিয়া গিয়াছেন। রঘুনাথ শিরোমণির "পদার্থতত্ত্ব-নিরূপণে"র টীকাকারদ্বর্য়ও চিত্ররূপবাদী প্রাচীন মতের যুক্তি সমর্থন করিয়া গিয়াছেন। বিশেষ জিল্লাম্র ঐ টীকাছয় এবং "তর্কসংগ্রহ"-দীপিকার নীলক্ষী চীকার ব্যাথ্যা "ভাঙ্গরোদয়া" দেখিলে উক্ত বিষয়ে প্র্যেক্তিক মতভেদের যুক্তি ও বিচার জানিতে পারিবেন ।১২।

ভাষ্য। "সর্ব্বাগ্রহণমবয়ব্যসিদ্ধে"রিতি প্রত্যবস্থিতোইপ্যেতদাহ—
অনুবাদ। "সর্ব্বাগ্রহণমবয়ব্যসিদ্ধেঃ" (২।১।৩৪) এই সূত্রের দ্বারা (পূর্ব্বপক্ষবাদী) "প্রত্যবস্থিত" হইয়াও অর্থাৎ দৃশ্যমান ঘটাদি পদার্থ পরমাণুপুঞ্জমাত্র, উহা
হইতে ভিন্ন কোন অবয়বী নহে, এই মতে উক্ত সূত্রের দ্বারা দোষ কথিত হইলেও
(পূর্বপক্ষবাদী আবার) ইহা অর্থাৎ পরবর্ত্তিসূত্রোক্ত উত্তর বলিতেছেন—

# সূত্ৰ। কেশসমূহে তৈমিরিকোপলব্ধিবতত্বপলব্ধিঃ॥ ॥১৩॥৪২৩॥

অনুবাদ। "তৈমিরিক"অর্থাৎ "তিমির" নামক নেত্ররোগগ্রস্ত ব্যক্তির কেশ-সমূহ বিষয়ে প্রত্যক্ষের হ্যায় সেই পরমাণুসমূহের প্রত্যক্ষ হয়।

ভাষা। যথৈকৈকঃ কেশন্তৈমিরিকেণ নোপলভাতে, কেশনমূহ-স্তুপলভাতে, তথৈকৈকোহণুর্নোপলভাতে, অণুসমূহস্তৃপলভাতে, তদিদ-মণুসমূহবিষয়ং গ্রহণমিতি।

অনুবাদ। যেমন "তৈমিরিক" ব্যক্তি কর্জ্বক এক একটি কেশ প্রত্যক্ষ হয় না, কিন্তু কেশসমূহ প্রত্যক্ষ হয়, তজ্ঞপ (চক্ষুমান্ ব্যক্তি কর্জ্ব ) এক একটি পরমাণু প্রত্যক্ষ হয়, কিন্তু পরমাণুসমূহ প্রত্যক্ষ হয়, সেই এই প্রত্যক্ষ পরমাণুসমূহবিষয়ব ।

এইবার বহবঃ পূলা বলেকোহণি গছাং ক্রেকে।
 ব্যক্তে বাহখনেবেন নীলং বা বৃষ্কুব্দকেও।
 —"লিবিতসংহিত।" ২০ন লোক। মবলপুরার, ২২শ বাং, বাই লোক।

টিপ্লনী। মহর্ষি পরমাণ্পুঞ্জ ভিন্ন অবস্থবীর অন্তিত্ব সমর্থন করিতে বিতীয় অধ্যায়ে "সর্বাগ্রহণমবয়বাসিন্ধে:" এই স্থতের দারা বে যুক্তি প্রকাশ করিয়াছেন, পূর্ব্বোক্ত পঞ্চম স্থতের দারা তাহা স্বরণ করাইরা, পরে কতিপয় সূত্রের দারা অবয়বি-বিষয়ে বাধক যুক্তির উল্লেখপূর্বাক থণ্ডন করিয়াছেন। এখন যিনি অবয়বী অস্বীকার করিয়া দৃশ্রমান ঘটাদি পদার্থকৈ পরমাণুপুঞ্জমাত্র বলিরাই সমর্থন করিয়াছিলেন, সেই পূর্ত্মপক্ষবাদী অন্ত একটা দুষ্টান্ত হারা মহর্ষি-কথিত অবয়বীর সাধক পূর্বোক্ত যুক্তির খণ্ডন করার, তাহারও উল্লেখপূর্বাক খণ্ডন করা এখানে আবশ্রক বুন্ধিয়া, এই স্থত্তের দারা পূর্মপঞ্চবাদীর দেই কথা বলিয়াছেন যে, যেমন যাহার চক্তৃ তিমির-রোগঞ্জস্ত, ঐ ব্যক্তি ক্রীণদৃষ্টিবশতঃ একটি কেশ দেখিতে না পাইখেও কেশপুঞ্জ দেখিতে পায়, তজ্ঞণ চক্ষুম্মান ব্যক্তিরা এক একটি পরমাণু দেখিতে না পাইলেও পরমাণুপুঞ্জ অর্থাৎ সংযুক্ত পরমাণুসমূহ দেখিতে পার। দুগুমান ঘটাদি পদার্থের প্রতাক্ষ আমরাও স্বীকার করি, কিন্ত উহা পরমাণুপুঞ্জবিনয়ক। তাৎপর্য্য এই যে, মহর্ষি ছিতীয় অধ্যায়ে "সর্ব্বাগ্রহণমবরবাদিকে:" (২।১।০৪) এই স্থত্যের স্বারা বলিয়াছেন যে, যদি অবয়বী সিদ্ধ না হয় অর্থাৎ, পরমাণ্পুঞ্চ ভিয় অবয়বী না থাকে, তাহা হইলে কোন পদার্থেরই প্রতাক্ষ হইতে পারে না। কারণ, পরমাণু অতীক্রির পদার্থ; স্থতরাং উহার প্রত্যক্ষ অসম্ভব। ঘটাদি পদার্থ ধদি বস্ততঃ প্রমাণুমাত্রই হয়, তাহা হইলে কোনরপেই উহার প্রত্যক্ষের উপপত্তি হয় না। সর্মজনদিদ্ধ প্রত্যক্ষের অপলাপ করাও বায় না। প্রতাক না হইলে তর্মূণক অভান্ত জ্ঞানও হইতে পারে না। স্তরাং ঘটাদি পদার্থ যে, পরমাণুপুঞ্ হইতে ভিন্ন প্রতাক্ষরোগ। তুল অবহারী, ইহা স্বীকার্যা। মহর্ষি উহার পরবর্ত্তী স্থত্তের দারা দেখানে ইহাও বলিয়া আদিয়াছেন যে, যদি বল-দূরস্থ দেনা ও বনের ভাষ পরমাণুসমূহের প্রত্যক্ষ হয়, কিন্তু তাহাও হইতে পারে না। কারণ, পরমাণ্ডলি সমন্তই অত্যক্তিয়। কোনরপেই উহাদিপের প্রতাক হইতে পারে না। কিন্ত পূর্মোক্ত "দর্মাগ্রহণমব্যবাদিছেঃ" এই ভূত্রের দারা পূর্ম-পক্ষরাদীকে মহর্ষি প্রতাবস্থান করিলেও অর্গাৎ তাঁহার মতে দোষ বলিলেও তিনি যথন আবার অক্ত একটি দৃষ্টান্ত দারা প্রত্যক্ষের উপপত্তি সমর্থন করিরাছিলেন, তথন তাঁহার সেই বথারও উল্লেখ-পূর্বক মহর্ষির পূর্ব্বোক্ত যুক্তির সমর্থন করা আবস্তক। তাই মহর্ষি এথানে আবার ছুইটি স্থত্তের দারা তাহাই করিয়াছেন। সপ্রয়োজন পুনক্জির নাম অনুবাদ, উহা পুনক্জি-দোষ নহে, ইহাও বিতীয় অধ্যায়ের প্রথম আছিকের শেষে মহর্ষি বলিয়াছেন। ভাষাকারও এই স্থান্তর অবতারণা করিতে "প্রত্যবস্থিতোখগোতদাহ" এই কথার দারা পূর্ব্বোক্তরূপ প্রয়োজনই ব্যক্ত করিয়াছেন ব্রা যায়। প্রথম অধ্যায়ের শেবে "দাধর্ম্মাইবধর্ম্মান্ত্যাং প্রভাবস্থানং জাতিঃ" এই স্থাত্তর ব্যাখ্যায় বৃত্তিকার বিশ্বনাথ লিখিয়াছেন,—"প্রতাবস্থানং দুষণাভিধানং"। অর্থাৎ "প্রতাবস্থান" শক্তের ফলিতার্থ দোষকথন। তাহা হইলে যাহাকে ভাহার মতে দোষ বঁলা হয়, তাহাকে "প্রতাবস্থিত" বলা বার। পূর্ব্ধণক্ষবাদী পূর্ব্ধোক্ত স্থাত্তের দারাই "প্রত্যবস্থিত" হইরাছেন। তথাপি আবার অন্ত একটি দৃষ্টান্ত ছারা তিনি তাঁহার মতে প্রমাণুপুঞ্জরপ ঘটাদি পদার্থের প্রত্যক্ষ সমর্থন করিয়াছেন। "তৈমিরিক" ব্যক্তির কেশপ্রুবিষয়ক প্রভাক্ষই তাঁহার সেই দৃষ্টান্ত। "সুঞ্রাভদংহিতা"র উত্তরতক্সের প্রথম অধ্যায়ে এবং মাধব করের "নিদান" গ্রন্থেও "তিমির" নামক নেএ-রোগের নিদানাদি কথিত হইরাছে। "তিমির" শব্দের উত্তর স্বার্থে তিনিত প্রতার-নিপার "তৈমির" শব্দের ছারাও ঐ "তিমির" রোগ ব্যা যার। যাহার ঐ রোগ জন্মিরাছে, তাহাকে "তৈমিরিক" বলা হয়। তাহার ঐ রোগবশতঃ দৃষ্টিশক্তি জ্বলি হওয়ার ক্ষুদ্র এক একটি কেশের প্রতাক্ষ না হইলেও অনেক কেশ সংযুক্তাবস্থার কোন স্থানে থাকিলে সেই কেশপুঞ্জের প্রতাক্ষ হইয়া থাকে। দৃষ্টিশক্তি জ্বলি হইলে ক্ষুদ্র প্রবাহ্যর প্রতাক্ষ হয় না। কিন্তু স্থল হয়, ইহা অন্তত্ত্বত্ত দেখা যায়। যেমন বৃদ্ধ যাক্তি যুবকের লায় ক্ষুদ্র অক্ষর দেখিতে পারেন না, কিন্তু স্থল অক্ষর দেখিতে পারেন । এইরূপ পূর্ব্বপক্ষরাদীর মতে আমরা প্রত্যেক পরমাণু দেখিতে পাই না বটে, কিন্তু অনেক পরমাণু একত্র সংযুক্ত হইলে সেই পরমাণুপুঞ্জ আমরা দেখিতে পাই। পূর্ব্বোক্ত তৈমিরিক ব্যক্তির কেশপুঞ্জ প্রত্যক্ষর লায় আমানিগের পরমাণুপুঞ্জের প্রত্যক্ষ হটতে পারে এবং তাহাই হইয়া থাকে। অর্থাৎ আমানিগের ঘটাদি পরার্থবিষরক বে প্রত্যক্ষ, তাহা বস্ততঃ পরমাণুপুঞ্জবিষরক। স্থতরাং উহার অনুপ্রশুক্তি নাই। ভাষাকার উপসংহারে পূর্ব্বপক্ষানীর ঐ মূল সিদ্ধান্ত ব্যক্ত করিরাছেন। ১০।

# সূত্র। স্ববিষয়ানতিক্রমেণেন্দ্রিয়ন্ত পটুমন্দভাবাদ্-বিষয়গ্রহণস্ত তথাভাবো নাবিষয়ে প্রবৃত্তিঃ ॥১৪॥৪২৪॥

অনুবাদ। (উত্তর) নিজ বিষয়কে অতিক্রম না করিয়া ইন্দ্রিয়ের পটুতা ও মন্দ্রতাবশতঃ বিষয়-প্রত্যক্ষের "তথাভাব" অর্থাৎ পটুতা ও মন্দ্রতা হয় ; অবিষয়ে অর্থাৎ যে পদার্থ সেই ইন্দ্রিয়ের বিষয়ই নহে, তাহাতে ইন্দ্রিয়ের প্রবৃত্তি হয় না।

ভাষ্য। যথাবিষয়মিন্দ্রিয়াণাং পটুমন্দভাবাদ্বিষয়গ্রহণানাং পটুমন্দভাবা ভবতি। চক্ষুঃ থলু প্রক্ষামাণং নাবিষয়ং গন্ধং গৃহাতি, নিক্ষামাণঞ্চন স্বিষয়াৎ প্রচাবতে। সোহয়ং তৈমিরিকঃ কশ্চিচ্চক্ষ্বিষয়ং কেশং ন গৃহাতি, গৃহাতি চ কেশসমূহং, উভয়ং হুতৈমিরিকেণ চক্ষ্মাগৃহতে। পরমাণবস্তুতীন্দ্রিয়া ইন্দ্রিয়াবিষয়ভূতা ন কেনিচিদিন্দ্রিয়েণ গৃহতে, সম্দিতান্ত গৃহতে ইত্যবিষয়ে প্রভিরিন্দ্রিয়ভ প্রদক্তে। ন জাত্বপ্রিজরমণ্ড্যো গৃহত ইতি। তে থলিমে পরমাণবং সন্নিহিতা গৃহমাণা অতীন্দ্রিয়ণ্ড জহতি। বিষ্ক্রাশ্চাগৃহমাণা ইন্দ্রিরবিষয়ণ্ড ন লভন্ত ইতি। সোহয়ং দ্রেয়ান্তরায়ুৎপত্তাবতিমহান্ ব্যাঘাত ইত্যুপপ্রাতে দ্রয়ান্তরং, যদ্গ্রহণন্থ বিষয় ইতি।

সঞ্চয়মাত্রং বিষয় ইতি চেং ? ন, সঞ্চয়স্য সংযোগভাবাত্তস্য চাতীন্দ্রিয়াপ্রয়স্যাপ্রহণাদযুক্তং। সঞ্চয় খলনেকভ সংযোগঃ,
স চ গৃহ্মাণাপ্রয়ো গৃহতে, নাতীন্দ্রিয়াপ্রয়ঃ। ভবতি হীদমনেন সংযুক্তমিতি, তন্মাদযুক্তমেতদিতি।

গৃহ্মাণত্তে দ্রিং বিষয়স্থাবরণাদ্য কুপল কিকারণমূপলভ্যতে।
তত্মানে দ্রিয়দৌর্কল্যাদনুপল কিরণূনাং, যথা নে দ্রিয়দৌর্কল্যাচ্চকুষাহত্মপল কির্গন্ধাদীনামিতি।

অনুবাদ। যথাবিষয়ে অর্থাৎ স্ব স্থ গ্রাহ্ম বিষয়েই ইন্দ্রিয়সমূহের পটুতা ও মন্দতাবশতঃ বিষয়ের প্রত্যক্ষসমূহের পটুতা ও মন্দতা হয়। যেহেতু প্রকৃষ্ট চক্ষুও নিজের অবিষয় গন্ধকে গ্রহণ করে না। নিকৃষ্ট চক্ষুও নিজ বিষয় হইতে প্রচ্যুত হয় না ্বিঅর্থাৎ উহাও কেবল তাহার নিজের গ্রাহ্ম বিষয়েরই প্রত্যক্ষ জন্মায়। তাহার অগ্রাহ্ম গন্ধাদি বিষয়ের প্রত্যক্ষ জন্মাইতে পারে না ]। সেই এই অর্থাৎ পূর্ববসূত্রোক্ত কোন তৈমিরিক ব্যক্তি চক্ষ্রিন্দ্রিয়ের বিষয় একটি কেশ প্রত্যক্ষ করে না,—কিন্তু কেশ-সমূহ প্রত্যক্ষ করে। "অতৈমিরিক" (তিমিররোগশ্রা) ব্যক্তি কর্তৃক চক্ষুর দারা উভয়ই অর্থাৎ প্রত্যেকটি কেশ এবং কেশপুঞ্জ, এই উভয়ই গৃহীত হয়। কিন্তু পর্মাণুগুলি সমস্তই অতীক্রিয় (অর্থাৎ) ইন্দ্রিয়ের বিষয়ভূতই নহে বলিয়া কোন ইন্দ্রিয়ের ছারাই গৃহীত হয় না। "সমুদিত" অর্থাৎ পরস্পার সংযুক্ত বা পুঞ্জীভূত পরমাণুসমূহই গৃহীত হয়—ইহা বলিলে অবিষয়ে অর্থাৎ যাহা ইন্দ্রিয়ের বিষয়ই নহে, এমন পদার্থে ইন্দ্রিয়ের প্রবৃত্তি প্রসক্ত হউক ? (কারণ, পূর্ববপক্ষবাদীর মতে) কখনও পরমাণুসমূহ হইতে ভিন্ন কোন পদার্থ গৃহীত হয় না। ( পরন্ত পূর্বেরাক্ত মতে ) সেই এই সমস্ত পরমাণুগুলিই সন্নিহিত অর্থাৎ পরস্পার সংযুক্ত বা সংশ্লিষ্ট হইয়া গৃহুমাণ ( প্রত্যক্ষবিষয় ) হওয়ায় অতীন্দ্রিয়ন্ব ত্যাগ করে এবং বিযুক্ত অর্থাৎ বিভক্ত বা বিশ্লিষ্ট হইয়া গৃহ্মাণ না হওয়ায় ইন্দ্রিয়বিষয়ত্ব লাভ করে না, অর্থাৎ তখন আবার ঐ সমস্ত পরমাণুই অতীন্দ্রিয় হয়। দ্রব্যান্তরের অর্থাৎ পরমাণুপুঞ্জ ভিন্ন অবয়বী দ্রব্যের উৎপত্তি না হইলে সেই ইহা অর্থাৎ পূর্বেরাক্তরূপ অতি মহান্ ব্যাঘাত (বিরোধ) হয়, এ জন্ম যাহা প্রত্যক্ষের বিষয় হয়, এমন দ্রব্যান্তর ( অবয়বী ) উপপন্ন ( সিদ্ধ ) হয়।

( পূর্বংপক্ষ ) সক্ষমাত্র বিষয় হয় অর্থাৎ প্রমাণুগুলি প্রত্যক্ষের বিষয় হয় না,

কিন্তু উহাদিগের সঞ্চয়ই প্রত্যক্ষের বিষয় হয়, ইহা য়িদ বল १ (উত্তর) না,—
(কারণ) সঞ্চয়ের সংযোগরূপতাবশতঃ এবং অতীন্দ্রিয়াশ্রিত সেই সংযোগের প্রত্যক্ষ
না হওয়ায় অয়ুক্ত। বিশদার্থ এই যে, অনেক দ্রব্যের সংযোগই সঞ্চয়, সেই
সংযোগও "গৃহুমাণাশ্রেয়" হইলেই অর্থাৎ য়াহার আশ্রেয় বা আধার গৃহুমাণ অর্থাৎ
প্রত্যক্ষের বিষয়, এমন হইলেই গৃহীত হয়। "অতীন্দ্রিয়াশ্রয়" অর্থাৎ য়াহার আধার
অতীন্দ্রিয়, এমন সংযোগ গৃহীত (প্রত্যক্ষ) হয় না। য়েহেতু "এই দ্রব্য এই
দ্রব্যের সহিত সংযুক্ত" এইরূপেই (সংযোগের প্রত্যক্ষ) হয়। অতএব ইহা অর্থাৎ
পূর্বেবাক্ত সমাধানও অযুক্ত।

ইন্দ্রিয়ের ঘারা গৃহ্মাণ বিষয়েরই (কোন স্থলে) অমুপলব্ধির কারণ আবরণাদি উপলব্ধ হয় [ অর্থাৎ প্রত্যাক্ষর প্রতিবন্ধক কোন আবরণাদি থাকাতেই প্রত্যেক পর-মাণুর প্রত্যক্ষ হয় না, ইহাও বলা যায় না। কারণ, যে দ্রব্য ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য, তাহার সম্বন্ধেই কোন স্থলে প্রত্যক্ষ প্রতিবন্ধক আবরণের উপলব্ধি হয়। অতীন্দ্রিয় পরমাণুর সম্বন্ধে উহা বলা যায় না ]।

অতএব যেমন চক্ষুর দ্বারা গন্ধাদি বিষয়ের অপ্রত্যক্ষ ইন্দ্রিয়ের দৌর্বল্যপ্রযুক্ত নহে, তজ্ঞপ পরমাণুসমূহের অপ্রত্যক্ষও ইন্দ্রিয়ের দৌর্বল্যপ্রযুক্ত নহে।

টিগ্ননী। মহর্ষি পূর্বেপক্ষবাদীর দ্বিতীর দৃষ্টান্তমূলক পূর্বস্থান্তের সমাধানের পঞ্জন করিতে এই স্তব্ধারা সর্বস্থাত তর প্রকাশ করিয়াছেন যে, ইক্রিয়সমূহের নিজ নিজ বিষয় ব্যবস্থিত আছে। সকল বিষয়ই সকল ইক্রিয়ের প্রাহ্ম না হওপ্লায় ইক্রিয়বর্গের বিষরবাবস্থা সকলেরই শীক্ষত সতা। স্মতরাং যে ইক্রিয়ের দ্বারা যে বিষয়ের প্রত্যক্ষ হয়, সেই ইক্রিয় পটু বা প্রকৃষ্ট হইলেই তজ্জন্তা সেই বিষয়-প্রত্যক্ষও পটু বা প্রকৃষ্ট হয় এবং সেই ইক্রিয় মন্দ বা নিকৃষ্ট হইলেই তজ্জন্তা সেই বিষয়-প্রত্যক্ষও মন্দ বা নিকৃষ্ট হয়। কিন্ত যে বিষয় যে ইক্রিয়ের প্রাহ্মই নহে, তাহাতে ঐ ইক্রিয়ের প্রবৃত্তিই হয় না। ভাষ্যকার একটি দৃষ্টান্তম্বারা এখানে মহর্ষির ঐ তাৎপর্য্য হাক্ত করিয়াছেন যে, প্রকৃষ্ট চক্ষুও গান্ধের প্রত্যক্ষ জন্মায় না এবং নিকৃষ্ট অর্থাৎ রোগাদিবশতঃ ক্ষীণশক্তি চক্ষুও নিজ বিষয় হইতে প্রায়ত হয় না। অর্থাৎ উহাও উহার নিজের অবিষয় গান্ধানির প্রত্যক্ষ জন্মায় না। কারণ, ইক্রিয়ের গেমনই হউক, কোন কালেই নিজের অবিষয়ে তাহার প্রবৃত্তি হইতেই পারে না। কিন্তু ইক্রিয়ের গট্টাতবশতঃই তাহার নিজ বিষয়ের প্রত্যক্ষ মন্দ হয়। উপ্রায়তকর পটু ও মন্দ প্রত্যক্ষর অর্থান বিষয়াছেন যে, সামান্ত, বিশেষ ও তদ্বিশিষ্ট সেই সম্পূর্ণ বিষয়টির প্রত্যক্ষই পটু প্রত্যক্ষ। আর সেই বিষয়টির সামান্তমান্তের অনোচনই ভাহার মন্দ প্রত্যক্ষ। মহর্ষি এই ক্রম্ব দ্বারা পূর্কোক্রেপ তত্ব প্রকাশ করিয়া ইহাই প্রতিপাদন করিয়াছেন যে, তৈমিরিক ব্যক্তি একটি কেশ দেখিতে পায় না, কিন্তু

কেশপুঞ্জ দেখিতে পার-এই দৃষ্টান্তে প্রত্যেক পরমাণ্র প্রত্যক্ষ না হইলেও পরমাণুপুঞ্জের প্রত্যক্ষ হইতে পারে, ইহা সমর্থন করা বায় না। কারণ, কেশ ইন্দ্রিয়গ্রাফ্ পদার্থ। তৈমিরিক ব্যক্তি তাহার চন্দ্রবিজ্ঞানের দৌর্মনাবশতঃ একটি কেশ প্রত্যক্ষ করিতে না পারিনেও তিমিররোগশ্র ব্যক্তিগণ প্রত্যেক কেশ ও কেশপুঞ্জ, উভরেরই প্রত্যাফ করে। স্থতরাং প্রত্যেক কেশ চফু-রিন্দ্রিরের অবিষয় পদার্থ নহে। কিন্তু পরমাণ্ডলি সমস্তই অতীক্রিয় পদার্থ—উহা কোন ইন্দ্রিরের বিষয়ই নছে। স্থতরাং প্রতাক্ষ বিষয় কেশ উহার দুষ্টান্ত হইতে পারে না। সমুদিত অর্থাৎ পরস্পর সংযুক্ত পরমাগ্রমূহের প্রত্যক্ষ হয়, ইহা বলিবেও ইক্রিয়ের অবিষরে ইক্রিয়ের প্রবৃত্তি স্বীকার করিতে হয়। কারণ, বে পদার্থ কোন ইক্রিয়ের বিষয়ই নহে, তাহা পরস্পার সংযুক্ত হইলেও ইন্দ্রিরের বিষয় হইতে পারে না। পূর্ব্বপক্ষবানীদিগের মতে পরমাগুসমূহ ভিন্ন কোন দ্রবাভিরের প্রতাক্ষ হয় না। কারণ, তাহারা দেই দ্রবাভির অর্থাৎ আমাহিগের সন্মত পুণক্ অবন্ধবী স্বীকার করেন না। কিন্তু প্রত্যেক পরমাণু যে অতীক্সির পদার্থ, ইহা তাঁহারাও স্বীকার করেন। যদি তাঁহারা বলেন যে, প্রত্যেক পরমাণু অতীক্রিয় হইলেও উহারা স্বিহিত অর্থাৎ পরস্পর সংযুক্ত হইলে তথন আর অতীন্ত্রির থাকে না। তথন উহারা অতীন্ত্রিয়ত্ব ত্যাগ করিয়া ইন্দ্রিয়গ্রাহ্মতা লাভ করে। কিন্তু উহারা বিযুক্ত বা বিশ্লিষ্ট হইলে তথন আবার অতীন্দ্রির হর। ভাষাকার এই কথার উল্লেখপূর্ত্তক বলিয়াছেন যে, পরমাণু ইইতে প্রবাস্তরের উৎপত্তি অস্বীকার করিয়া পূর্ব্বোক্তরূপ সমাধান করিতে গেলে অতি মহান ব্যাঘাত অর্থাৎ বিরোধ হয়। কারণ, অতীন্দ্রিয়ত্ব ও ইন্দ্রিয়গ্রাহাত্ব পরস্পার বিরুদ্ধ পদার্থ। উহা একাধারে কথনই থাকিতে পারে না। স্মতরাং পরমাণ্যত কোন সময়ে অতীন্ত্রিয়ত্ব ও কোন সময়ে ইন্দ্রিরগ্রাহাত্ব কথনই সম্ভব নহে। পুর্মোক্তরূপ বিরোধবশতঃ উহা কোনরূপেই স্বীকার করা যায় না। স্থতরাং প্রমাণু হইতে ন্তবান্তরের উৎপত্তি অবশ্র ঘীকার্য্য। দেই দ্রবান্তর অর্থাৎ ইন্দ্রিরপ্রান্ত স্থল অবস্থবীই প্রভাকের বিষয় হয়। পরমাণ অতীন্ত্রিয় হইলেও উহা হইতে ভিন্ন অবয়বীর ইন্ত্রিয়ঞাছতা স্বীকারে কোন বিরোধ নাই। ফলকথা, ঘটাদি জবোর সর্বজনসিত্ধ প্রত্যক্ষের উপপত্তির জন্ত পরমাণুপুঞ্জ হইতে जिन्न व्यवस्वी खीकार्या, इंशह महर्सित सून बक्तवा।

পূর্বপক্ষবাদী শেষে যদি বলেন বে, পরমাণ্র অতীন্তিরন্থবশতঃ পরশার সংযুক্ত পরমাণ্সমূহেরও প্রত্যক্ষ হইতে পারে না, ইহা স্থীকার করিলাম। কিন্তু আমরা বলিব বে, পরমাণ্র যে সঞ্চয়, তাহারই প্রত্যক্ষ হয়। পরমাণ্গুলি সঞ্চিত বা মিনিত হইলে তথন তাহাদিগের ঐ সঞ্চয়মাত্রই প্রত্যক্ষর বিষয় হইরা থাকে। তাহাকার শেষে এই কথারও উল্লেখ করিয়া তত্ত্তরে বলিয়াছেন বে, উহাও বলা যায় না। কারণ, পরমাণুসমূহের পরস্পর সংযোগই উহাদিগের "সঞ্চয়"; উহা ভিন্ন উহাদিগের "সঞ্চয়" বলিয়া আর কোন পদার্থ হইতে পারে না। কিন্তু ঐ সংযোগের আশ্রয় যদি অতীন্ত্রিয় পদার্থ হয়, তাহা হইলে তদাশ্রিত ঐ সংযোগেরও প্রত্যক্ষ হইতে পারে না। বে সংযোগের আশ্রয় বা আধার গৃহ্মাণ অর্থাৎ প্রত্যক্ষের বিষয় হয়, সেই সংযোগেরই প্রত্যক্ষ হইরা থাকে ও ইইতে পারে। কারণ, যে ক্রবাছরের পরস্পর সংযোগ জন্মে, সেই ক্রবাছরকে প্রত্যক্ষ করিয়াই "এই ক্রব্য

এই দ্রব্যের সহিত সংযুক্ত" এইরূপে সেই সংবোগের প্রতাক্ষ করে। সেই দ্রগ্যরের প্রতাক্ষ ব্যতীত ঐরূপে তদ্গত সেই সংযোগের প্রতাক্ষ হইতে পারে না। স্ক্তরাং প্রমাণ্গুলি যথন অতীন্দ্রির, তথন তদ্গত সংযোগেরও প্রতাক্ষ কোনরূপেই সম্ভব নহে। স্ক্তরাং পূর্ব্বপক্ষবাদীর পূর্ব্বোক্ত সমাধানও অযুক্ত।

পূর্ব্বপক্ষবাদী অগতা। শেষে বদি বলেন যে, বেমন ভিত্তি প্রভৃতি কোন আবরণ বা ঐরপ অত কোন প্রতিবন্ধক থাকিলে দেখানে বটাদি প্রয়ের প্রতাক্ষ হয় না, তজ্ঞপ আবরণাদি প্রতিবন্ধক বশতঃই পরমাণুর প্রতাক্ষ হয় না। বস্তুতঃ পরমাণু প্রত্যক্ষের অরোগ্য বা অতীক্রিয় পদার্থ নহে। উহারা পরস্পর সংযুক্ত হইলে তথন আবরণাদি প্রতিবন্ধকের অপগম হওয়ায় তথন উহাদিগের প্রতাক্ষ হয়। ভাষাকার শেষে উক্ত অসৎকর্মনারও থণ্ডন করিতে বলিয়াছেন যে, যে পদার্থ ইক্তিরের বারা গৃহমাণ হয়, অর্থাৎ অনেক স্থানে যে পদার্থের প্রতাক্ষ হইতেছে, সেই পদার্থেরই কোন স্থানে আবরণাদিকে অপ্রত্যক্ষের কারণ বলিয়া বুঝা বায়। অর্থাৎ দেই পদার্থেরই কোন স্থানে প্রতাক্ষ না হইলে সেখানেই প্রতাক্ষের প্রতিবন্ধকর্মপে আবরণাদি স্বীকার করা বায়। কিন্তু বে পদার্থের কোন কালে কুরাপি কাহারই প্রতাক্ষ হয় না, তাহার সম্বন্ধে আবরণাদি কল্পনা করা বায় না। পরমাণুর কোন কালে কুরাপি কাহারই প্রতাক্ষ হা না, তাহার সম্বন্ধে আবরণাদি কল্পনা করা বায় না। পরমাণুর কোন কালে কুরাপি কাহারই প্রতাক্ষ না হওয়ায় উহা অহীক্রিয় পদার্থ, ইহাই দিল্প আছে। উহা অহীক্রিয় নহে, কিন্তু সর্প্বান সর্ব্বের উহা কোন পদার্থের বারা আবৃত আছে, অথবা বিযুক্তাবস্থায় উহার প্রত্যক্ষের কোন প্রতিবন্ধক অবশ্বই থাকে, সংযুক্তাবস্থায় আবার সেই প্রতিবন্ধক থাকে না, এইরপ কল্পনার কিছুমাত্র প্রমাণ নাই এবং উহা অসম্ভব।

ভাষাকার উপসংহারে পূর্ব্বস্থোক্ত দৃষ্টান্ত থণ্ডন করিতে মহর্ষির এই স্থ্যোক্ত মূল যুক্তি ব্যক্ত করিয়াছেন বে, অতএব যেমন চক্ষর ছারা গন্ধাদি বিষয়ের অপ্রত্যক্ষ কাহারই চক্ষরিক্রিয়ের দৌর্বল্যপ্রস্তুক নহে, তজ্ঞপ পরমাণ্যমূহের যে প্রত্যক্ষ হয় না, তাহাও কাহারও ইক্তিয়ের দৌর্বল্যপ্রপুক্ত নহে। তাৎপর্য্য এই যে, গন্ধাদি বিষয়গুলি চক্ষরিক্রিয়ের প্রান্থ বিষয়ই নহে, এই জ্যুষ্ট চক্ষর ছারা কোন ব্যক্তিরই কোন কালে এ গন্ধাদি বিষয়ের প্রহাক্ষ হয় না। তৈমিরিক ব্যক্তির চক্ষরিক্রিয়ের দৌর্বল্যবশতঃ যেমন একটি কেশের প্রত্যক্ষ হয় না, তজ্ঞপ সকল ব্যক্তিরই চক্ষ্মরিক্রয়ের দৌর্বল্যবশতঃই চক্ষ্মর ছারা গন্ধাদি বিষয়ের প্রত্যক্ষ হয় না, ইহা যেমন কোনরূপেই বলা যাইবে না, তজ্ঞপ সকল ব্যক্তিরই চক্ষ্মরিক্রয়ের দৌর্বল্যবশতঃই প্রত্যেক্ষ পরমাণ্যর প্রত্যক্ষ হয় না, ইহাও কোনরূপেই বলা যাইবে না। কিন্ত পরমাণ্ডলি সর্ক্রেক্রিয়ের অবিষয় বা অতীক্রিয় বলিয়াই কোন ইক্রিয়ের ছারা উহাদিগের প্রত্যক্ষ হয় না, ইহাই স্বীকার্য্য। মহর্দি ছিতীর অধ্যায়ে (হাসাতঃশ স্থিতে) "নাতীক্রিয়ছানণ্নাং" এই বাক্যের ছারা পূর্ব্বাক্ত মত-প্রথমে যে মূলযুক্তি প্রকাশ করিয়াছেন, এই স্থত্রেও ঐ মূল যুক্তিই অবলম্বন করিয়া পূর্ব্বপ্রক্রিক মত-প্রত্যেক্ত দৃষ্টান্ত প্রকাশ করিয়াছেন, এই স্থত্রেও সমর্থন করিয়াছেন।

ভাষ্যকার বাৎস্থায়ন পরমাণপুঞ্জবাদী তৎকাণীন বৈভাষিক বৌদ্ধসম্প্রদায়ের সমস্ত কথারই থণ্ডন করিতে দিতীয় স্বধায়ে (১ম আ০, ৩৬শ সূত্রভাষ্যে ) এবং এই স্থাের ভাষ্যে উক্তরূপ বিচার

কৈরিয়াছেন। কিন্তু প্রমাণপুঞ্বাদী বৌশ্ধদম্প্রনায়ের মধ্যে শেষে অনেকে বিচারপূর্মক সিদ্ধান্ত বলিয়াছিলেন বে, সংযুক্ত পরমাণ্সসূহই উৎপন্ন ও বিনষ্ট হয়। অর্থাৎ তাঁহাদিগের মতে প্রতি-ক্ষণে পরমাণুর উৎপত্তি ও বিনাশ হইলেও অনংযুক্ত ভাবে প্রত্যেক পরমাণুর উৎপত্তি ও বিনাশ হয় না। স্থতরাং স্বতম্বভাবে প্রত্যেক পর্মাণুর প্রত্যক্ষ সম্ভবই নহে। কারণ, স্থতম্বভাবে অসংযুক্ত অবস্থার উহার কোন স্থানে সন্তাই নাই। ভবস্ত ও দপ্তপ্ত এই মতের সমর্থন করিরাছিলেন, ইহা বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ মহাদার্শনিক শান্ত ব্রক্তিতের "ত্তুসংগ্রহে"র পঞ্জি কাকার বৌদ্ধ মহাদার্শনিক কমল-শীলের উক্তির হারা জানা যায়?। শান্ত রক্ষিতও "তত্বংগ্রহে" তাঁহার সন্মত বিজ্ঞানবাদ সমর্থনের জন্ত ভবস্ত ভভগ্রের উক্ত মতও থগুন করিয়া গিয়াছেন<sup>ই</sup>। তিনি বলিয়াছেন যে, পর-माधूनमूह यि मध्यूक हरेबारे छे० भन्न इन अवः औ अवस्थान खन्नभन्नहे अठारकत विवन इन, जारा ছইলে আর উহাদিগের নিরংশত থাকে না। অর্থাৎ প্রমাণুনমূহের বে অংশ নাই, ইহা আর বলা যার না। কারণ, সংযুক্ত পরমাণ্ সমূহেরই উৎপত্তি হইলে প্রত্যেক পরমাণ্ই উহার অংশ হওয়ায় खेरा नितरम रहेएक शादा ना । ज्यांत यनि के शवमाश्तमूह नितरमहे रहा, काहा हहेएन खेरा मूर्ख रहेएक পারে না। মূর্ত্ত না হইলেও উহার প্রতাক্ষ হইতে পারে না। অত্তর দংযুক্ত হইরাই পরমাণুদমূহ উৎপন্ন হয়, ইহা বলিলে উহা দাংশ ও মুর্ত্ত, ইহাই স্বীকার করিতে হইবে । তাহা হইলে আর উহাকে পরমাণু হইতে অভিন্ন বলা যাইবে না। পরমাণু হইতে ভিন্ন সাংশ পদার্থ স্বীকার করিতে বাধা হইলেও উহাদিগের সিদ্ধান্তহানি হইবে। এখানে ভারাকার বাৎস্থায়নের "সম্বনিতাস্ত গৃহু স্তে" ইত্যাদি সন্দর্ভের ৰারা উক্ত মতেরও গণ্ডন হইরাছে। কারণ, তিনি বলিয়াছেন যে, পুর্বপক্ষ বাদীর মতে প্রমাণু হইতে ভিন্ন কোন প্রার্থের প্রভাক্ষ হর না। কিন্তু পর্বাধান্ত্র প্রভাতে চকেই অতীন্ত্রির বলিয়া সংযুক্ত হইরাও ইন্দ্রিগ্রায় হইতে পারে না। যাহা স্থভাবতাই অতীন্দ্রির, তাহাই আবার কোন অবস্থায় লৌকিক প্রত্যক্ষের বিষয় হয়, ইহা কথনই সম্ভব নহে। অতীন্ত্রিয়ত্ব ও ইন্তিয়গ্রাহ্তর পরস্পর বিরুদ্ধ ধর্ম। স্নতরাং পরমাণুসমূহ সংযুক্ত হইয়াই উৎপন্ন হয় এবং প্রত্যক্ষের বিষয় হয়, এই মতও সমর্থন করা যায় না। ভাষাকারের হিতীয়াধায়োক্ত বিচারের হারাও উক্ত মতের খণ্ডন वुका गांच 1581

১। অথাপি ভাৎ সমূদিতা এবােংপনত্তে বিনয়ান্ত চতি নিদ্ধান্তালৈকৈকপরমাণুপ্রতিভান ইতি, বাধান্তং ভদন্ত-ভলগুপ্তেন,—"প্রত্যেকপরমাণুনাং থাতত্রো নান্তি সম্পর্য। অতে হপি পরমাণুনামেকৈকাগ্রতিভাসনং"। ইতি। তাদেত-দক্ষুত্রমিতি দর্শরয়াহ;"নাহিতেনাপী"তি।।—তত্ত-সংগ্রহপঞ্জিকা।

 <sup>।</sup> ক্রিট্রাইতেনাপিট্রনাতান্তের্বরপেটের।ভাসিনঃ ।

তাজজানংশরপক্ষরেনত তাজ্যবদাব্যরী।।

তার্বিক্রপর্যান্তরের রূপিং।

কথা নামান তোম্প্রী ভবের্তের্বনা ইবং ।

# সূত্র। অবয়বাবয়বি-প্রসঙ্গ কৈবমাপ্রলয়াৎ॥ ॥১৫॥৪২৫॥

অমুবাদ। পরন্ত এইরূপ অর্থাৎ পূর্ববপক্ষবাদীর পূর্বেবাক্তরূপ অবয়বাবয়বি-প্রসঙ্গ "প্রলয়" অর্থাৎ সর্ববাভাব পর্য্যন্ত ( অথবা পরমাণু পর্য্যন্ত ) হইবে [ অর্থাৎ পূর্বব-পক্ষবাদীর পূর্ববক্ষিত যুক্তি অমুসারে অবয়বীর ভায় অবয়বেরও অবয়বে সর্বব্যা বর্ত্তমানস্বের অভাববশতঃ অবয়বেরও অভাব সিদ্ধ হওয়ায় একেবারে সর্ববাভাব অথবা পরমাণুমাত্র স্বীকার করিতে হইবে। তাহা হইলে প্রত্যক্ষের বিষয় না থাকায় প্রত্যক্ষের অভাবে পূর্ববপক্ষবাদীর পূর্ববক্ষিত "রুক্তি-প্রতিষেধ" সম্ভবই হয় না। আশ্রায়ের অভাবে উহার অন্তিশ্বই থাকে না ]।

ভাষ্য। যঃ ২ অবয়বিনো ২বয়বের রভিপ্রতিষেধাদভাবঃ সোহয়মবয়বস্থাবয়বের প্রসজ্যানঃ সর্বপ্রশায় বা কল্লেত, নিরবয়বায়া
পরমাণুতো নিবর্তে। উভয়থা চোপলি কিবয়য়স্থাভাবঃ, তদভাবাছপলক্যভাবঃ। উপলক্ষ্যাপ্রস্চায়ং রভিপ্রতিষেধঃ—স আশ্রয়ং
ব্যাল্মাত্মাতায় কল্লত ইতি।

অনুবাদ। অবয়বসমূহে অবয়বীর বর্ত্তমানত্বের অভাবপ্রযুক্ত যে অভাব, সেই ইহা

অবয়বসমূহে অবয়বের সম্বন্ধেও (বর্ত্তমানত্বের অভাবপ্রযুক্ত) প্রসজ্যমান
(আপাছ্যমান) ইইয়া সকল পদার্থের অভাবের নিমিত্ত সমর্থ ইইবে অর্থাৎ উহা

সর্ব্বাভাবেরই সাধক হইবে, অথবা নিরবয়ব পরমাণু ইইতে নির্ত্ত হইবে। উভয়
প্রকারেই অর্থাৎ সর্ব্বাভাব অথবা পরমাণুমাত্র, এই উভয় পক্ষেই প্রত্যক্ষের
বিষয়ের অভাব, সেই বিষয়াভাবপ্রযুক্ত প্রত্যক্ষের অভাব হয়। কিন্তু এই "রুক্তিপ্রতিষেধ" অর্থাৎ অবয়বীর অভাব সমর্থন করিতে পূর্ব্বপক্ষবাদীর ক্থিত অবয়বসমূহে

অবয়বীর সর্ব্বথা বর্ত্তমানস্থাভাব প্রত্যক্ষাপ্রিত, অর্থাৎ প্রত্যক্ষ ব্যতীত উহা সম্ভবই

হয় না, (স্থতরাং) সেই বৃত্তিপ্রতিষেধ আশ্রন্ত্রকে (প্রত্যক্ষকে) ব্যাহত করায়

আত্রনাশের নিমিত্তই সমর্থ হয়। [অর্থাৎ সর্ব্বাভাব অথবা পরমাণুমাত্র স্বীকার্য্য

ইইলে প্রত্যক্ষের উচ্ছেদ হওয়ায় তয়্মূলক "রুক্তিপ্রতিষেধ" সম্ভবই হয় না।

কারণ, উহা নিজের আশ্রেয় প্রত্যক্ষকে উচ্ছেদ করিয়া নিজেরই উচ্ছেদ করে, উহার

অন্তিত্বই থাকে না। স্প্তরাং উহা অবয়বীর অভাবের সাধক ইইতেই পারে না]।

ি ৪২০, ২২০০

টিপ্লনী। মহর্ষি পূর্বাস্থ্যের হারা অব্যবীর অন্তিত্ব সমর্থনে তাঁহার হিতীয়াধ্যায়োক্ত মূল মুক্তির সমর্থন করিয়া, এখন তদমুসারে এই হুত্রহারা পূর্ব্বপক্ষবাদীর পূর্ব্বোক্ত বাধক যুক্তির খণ্ডনে তাঁহার বক্তব্য চরম কথা বলিয়াছেন যে, অবয়বী তাহার অব্যবসমূহে সর্বাংশেও বর্তমান থাকে না, এক-দেশের দারাও বর্তমান থাকে না, অত এব অবয়বী নাই, ইত্যাদি কথার দারা পূর্ব্বপক্ষবাদী যেরপ অবয়বাবয়বি-প্রদক্ষ উদ্ভাবন করিয়াছেন, এরূপ অবয়বাবয়বি-প্রদক্ষ "প্রদায়" অর্থাৎ সর্ব্বাভাব পর্যাম্ভ হইবে। অর্থাৎ উক্তরূপ যুক্তি অনুসারে অবয়বীর ন্তায় অবয়বেরও অভাব সিন্ধ হইলে সর্বা-ভাবই দিল্প হইবে। তাৎপর্য্য এই বে, পূর্ব্বপক্ষবাদী তাহার পূর্ব্বোক্ত যুক্তি অনুসারে অবয়বীর অভাব সমর্থন করিরা অবরবের অন্তিত্ব স্বীকার করিলে ঐ অবরব সমক্ষেও ঐরপে জিজ্ঞান্ত এই যে, ঐ অবয়বগুলি কোথায় কিরূপে বর্ত্তমান থাকে ? যদি এক অবয়ব অন্ত অবয়বে বর্ত্তমান থাকে, তাহা হইলে পূর্ববং জ্জ্ঞান্ত এই বে, উহা কি সর্বাংশে বর্তমান থাকে, অথবা একাংশের দারা বর্তমান থাকে ? পূর্বপক্ষবাদী তাঁহার পূর্ব্বোক্ত যুক্তি অন্তুসারে উহার কোন পক্ষই সমর্থন করিতে পারিবেন না। স্থতরাং উক্ত যুক্তি অনুসারে অবয়বীর ভার অবয়বেরও অভাব খীকার করিতে তিনি বাধা। ভাষ্যকার ইহাই প্রকাশ করিতে স্তত্তকারের তাৎপর্য্য ব্যাখ্যায় প্রথমে বলিগাছেন বে, অবয়বসমূহে অবয়বী কোনজপেই বর্তনান হইতে পারে না, এই যুক্তির ছারা পূর্ব্বপক্ষবাদী বে অবয়বীর অভাব সমর্থন করিয়াছেন, উহা তাঁহার ঐ যুক্তি অনুসারে অবয়বসমূহে অবয়বের সমন্ধেও প্রসক্ত হইরা সর্ব্বাভাবের নিমিত্ত সমর্থ হইবে অর্থাৎ উহা দর্বাভাবের দাধক হইবে। তাৎপর্য্য এই বে, উক্ত যুক্তি অন্ধদারে যদি অবরবসমূহে অবরবীর অভাব দিদ্ধ হয়, তাহা হইলে অবয়বদমূহে অবয়বের অভাবও দিদ্ধ হইবে। তাহা হইলে অবরবী ও অবরব, উভয়ই না থাকায় একেবারে সর্ব্বাভাবই সিদ্ধ হইবে। পূর্ব্বপক্ষবাদী অবশ্রুই বলিবেন যে, ঘটাদি অব্যবীর ভায় উহার অব্যব এবং তাহার অব্যব প্রভৃতি যে সমস্ত অবয়ব তোমাদিগের মতে সাবয়বয়বশতঃ অবয়বী বলিয়াও স্বীকৃত, তাহাত পূর্বোক্ত য়ুক্তিতে আমরাও খীকার করি না। আমাদিগের মতে ঐ সমস্ত অবয়বও নাই। কিন্ত আমরা প্রমাগু স্বীকার করি। আমাদিগের মতে ঘটাদি পদার্থ সমস্তই পরমাণুপুজ্মাত্র। পরমাণু নিরবয়ব পদার্থ। স্কুতরাং তাহার অংশ না থাকার সর্বাংশ ও একাংশ গ্রহণ করিয়া, তাহাতে পুর্ব্বোক্তরপ প্রশ্নই হইতে পারে না। স্নতরাং পূর্বোক্ত যুক্তিতে পরমাণুর অভাব দিল হইতে পারে না। ভাষ্যকার পূর্ব্বপক্ষবাদীর এই কথা মনে করিয়া তদমুদারে দ্বিতীয় বিকল্প বলিয়াছেন,—"নিরবরবান্বা প্রমান্তা নিবর্তেত । তাৎপর্যাটীকাকার বলিয়াছেন যে, অব্যবসমূহে অব্যবীর সর্বধা বর্ত্তমানত্বের অমুপপত্তিবশতঃ পূর্ব্বপক্ষবাদী যে অবয়বীর অভাকপ্রদক্ষের আপত্তি করিয়াছেন, উহা (১) দৰ্কাভাব হইতে নিবৃত্ত হইবে, অথবা (২) প্রমাণু হইতে নিবৃত্ত হইবে, অথবা (৩) কুত্রাপি নিবৃত্ত হইবে না, এই তিনটি পক্ষ উক্ত বিষয়ে সম্ভব হয়। তন্মধ্যে প্রথম ও দিতীয় বিকরকে আশ্রয় করিয়াই মহর্ষি এই স্থাট বলিয়াছেন। তাৎপর্যাটীকাকার প্রথম বিকল্পের অনুপপত্তি সমর্থন করিয়া, দিতীয় বিকল্পের অমুপপত্তি বুঝাইতে প্রথমে লিথিয়াছেন,—"উপলক্ষণকৈতদাপ্রকাদিতি—আপর্মাণো-

রিতাপি ক্রষ্টব্যং।" অর্থাৎ এই স্থকে "আপ্রলয়াৎ" এই বাকাটি উপলক্ষণ। উহার দারা পরে "আপরমাণোর্কা" এই বাকাও মহর্ষির বৃদ্ধিত বৃদ্ধিতে হইবে। বার্ভিককারও এখানে পরে "নিরবয়বাদা পরমাণ্ডো নিবর্তেত" এই বাক্রৈর দারা পুর্বোক্ত দিতীয় বিকরও এথানে হত্তকারের বৃদ্ধিস্থ বলিয়া প্রকাশ করিয়াছেন। ভাষ্যকার পূর্ব্বোক্ত বিকন্নদরের উল্লেখপূর্ব্বক মহর্ষির নিগৃঢ় মূল বক্তবা প্রকাশ করিয়াছেন বে, উক্ত উভর পক্ষেই প্রভাকের বিষয় না থাকার প্রত্যক্ষ হইতেই পারে না। কারণ, যদি একেবারে সর্ব্বাভাবই স্বাকৃত হয়, জগতে কোন পদার্থই না থাকে, তাহা হইলে কাহার প্রত্যক্ষ হইবে ? উক্ত মতে প্রত্যক্ষ ও তন্মূলক কোন জ্ঞানই ত থাকে না। আর যদি পরমাণুমাত্রই স্বীহৃত হয়, তাহা হইলেও প্রতাক্ষের বিষয়াভাবে প্রভাক্ত থাকে না। কারণ, প্রমাণ্ড অতীন্ত্রিয় পদার্থ, উহার প্রভাক্ত অসম্ভব। প্রভাক্ত না থাকিলে তন্মূনক অন্ত জ্ঞানও থাকে না। কিন্ত পূর্ব্বপক্ষবাদী বে, অবয়বসমূহে অবয়বীর সর্ব্বথা বর্তমানত্বের অভাব বলিয়াছেন, উহা প্রত্যক্ষ ব্যতীত কোনরপেই বলা বার না। একেবারে প্রত্যক্ষ জ্ঞান না থাকিলে তন্মুণক অতাত জ্ঞানও অসন্তব হওয়ায় অবয়বী কি তাহার অবয়বসমূহে সর্কাংশে বর্তমান থাকে অথবা একাংশের ছারাই বর্তমান থাকে ? এইরপ বিকল্পই করা যায় না। স্কুতরাং অবয়বী তাহার অব্যবসমূহে কোনরপেই বর্ত্তমান থাকে না, ইহা নির্দারণ করাও যায় না। ফলকথা, পূর্ব্বপক্ষবাদীর পূর্ব্বক্থিত অব্যবসমূহে অব্যবীর যে বৃত্তিপ্রতিষেধ, উহা নিজের আশ্রম প্রত্যক্ষকে ব্যাহত করাম নিজের বিনাশেরই কারণ হয়, অর্থাৎ উহা নিজের অভিজেরই বাাঘাতক হয়। স্কুতরাং উক্ত মতে উহা অবয়বীর অভাবের সাধক কিজপে হইবে ? অধীৎ যে "রম্ভি-প্রতিষেণ" প্রতাক্ষ বাতীত সম্ভবই হয় না, প্রতাক্ষ বাহার আশ্রয়, তাহা বদি ঐ প্রত্যক্ষের উচ্ছেদেরই কারণ হয়, তাহা হইলে উহার নিঞ্চের উচ্ছেদেরও কারণ হইবে। উহার অভিত্তই দম্ভব হইবে না। স্থতরাং পূর্ব্ধপক্ষবাদী উহাকে অবয়বীর অভাবের সাধকরণে উল্লেখ করিতেই পারেন না। অন্তান্ত কথা পরবর্তী স্তর্জনের ব্যাখ্যার ব্যক্ত হইবে ।১৫।

ভাষ্য। অথাপি—#

# সূত্র। ন প্রলয়োহণুসন্তাবাৎ ॥১৬॥৪২৬॥

অমুবাদ। "প্রালয়" অর্থাৎ সর্ববাভাব নাই, যেহেতু পরমাণুর অস্তিত্ব আছে।

ভাষ্য। অবয়ববিভাগমান্ত্রিতা র্ত্তিপ্রতিষেধাদভাবঃ প্রদক্রমানো নিরবয়বাৎ পরমাণোনিবর্ত্ততে ন সর্ব্বপ্রস্থায় কল্পতে। নিরবয়বত্বস্তু পরমাণো'ব্বিভাগেহলতরপ্রদক্ষতা যতো নাল্লীয়স্তত্রাবস্থানাৎ। লোফ্টস্ত

 <sup>&</sup>quot;ক্থাপী"তি অপি চেতার্থঃ। অপিচ প্রলয়্বন্তাপেত্রের"নাপ্রলয়া"দিতি, বস্তুতপ্ত "ন প্রলয়োহণ্যরভারাৎ"।
 —তাৎপর্যাধীকা।

<sup>&</sup>gt;। নিরবয়কতে প্রমাশমাত "নিরবয়কত প্রমাণোরিতি।—তাৎপর্যাচীকা।

থলু প্রবিভজ্যমানবিয়বস্থাল্লতরমল্লতমমূত্রমূত্রং ভবতি। স চারমল্লতর-প্রসঙ্গো যম্মানাল্লতরমন্তি যঃ পরমােহলতের নিবর্ত্তে, যতশ্চ নাল্লীয়ােহাইন্তি, তং পরমাণ্ং প্রচক্ষাহে ইতি।

অনুবাদ। অবয়ব-বিভাগকে আশ্রয় করিয়া "র্ভিপ্রতিষেধ"প্রযুক্ত ( অবয়ব-পরম্পরার ) অভাব প্রসজ্যমান হইয়া নিরবয়ব পরমাণু হইতে নির্ভ হয়, (স্থৃতরাং) সর্ববাভাবের নিমিত্ত সমর্থ হয় না [ অর্থাৎ পরমাণুর অবয়ব না থাকায় তাহার আর পূর্ববাক্তরূপে "র্ত্তিপ্রতিষেধ"প্রযুক্ত অভাব সিদ্ধ হয় না । স্থৃতরাং পরমাণুর অন্তিত্ব অব্যাহত থাকায় সর্ববাভাব সিদ্ধ হয় না । া পরমাণুর নিরবয়বত্ব কিন্তু বিভাগ করিলে অল্পতরপ্রসঙ্গের যে দ্রব্য হইতে অতি ক্ষুদ্র নাই, সেই দ্রব্যে অবস্থানপ্রযুক্ত সিদ্ধ হয় । যেমন বিভজ্যমানাবয়ব অর্থাৎ যাহার অবয়বের বিভাগ করা হয়, সেই লোফের উত্তর উত্তর অল্পতর ও অল্পতম হয়। সেই এই অল্পতরপ্রসঙ্গ, যাহা হইতে অল্পতর নাই, যাহা পরম অল্প অর্থাৎ সর্ববাপেক্ষা ক্ষুদ্র, তাহাতে নির্ভ হয়। যাহা হইতে অতিক্ষুদ্র নাই, সেই পদার্থকে আমরা পরমাণু বলি।

টিপ্লনী। পূর্ব্বপক্ষবাদীর পূর্ব্বোক্ত যুক্তি অনুসারে মহর্ষি "প্রানয়" অর্থাৎ সর্ব্বাভাব স্বীকার করিয়াই পূর্ব্বস্থুতে "আপ্রলয়াৎ" এই কথা বলিয়াছেন। কিন্তু ঐ যুক্তিতে পরমাণুর অভাব সিন্ধ না হওয়ার সর্ব্বাভাব সিদ্ধ হয় না। পূর্ব্বপক্ষবাদীও পরমাণুর অন্তিত্ব স্বীকার করার মহর্ষি তাঁহার মতে "প্রলয়" বলিতেও পারেন না। তাই মহর্ষি পরে আবার এই স্থুত্ত দারা বলিয়াছেন যে, বস্তুতঃ প্রলয় নাই। কারণ, পরমাণুর অন্তিত্ব আছে। ফলকথা, মহর্ষি পরে এই স্থা বারা পূর্বাস্থ্য-স্থৃচিত প্রথম পক্ষ ত্যাগ করিয়া, তাঁহার বৃদ্ধিন্ত দ্বিতীয় পক্ষকেই গ্রহণ করিয়া, ঐ পক্ষেও পূর্ব্বপক্ষ-বাদীর পূর্ব্বক্থিত "বৃত্তিপ্রতিবেধে"র অরূপপত্তি স্থচনা করিয়া গিয়াছেন। তাই ভাষ্যকারও মহর্ষির এই স্থত্তামুদারেই পূর্ব্বস্থত্তভাষ্যে পরে "নিরবয়বাদা পরমাণ্ডতো নিবর্জেত" এই দিতীয় বিকল্লের উল্লেখ করিয়া, ঐ পক্ষেও প্রত্যক্ষ সম্ভব না হওয়ায় পূর্ব্যপক্ষবাদীর কথিত "বৃদ্ধিপ্রতিষেব" যে উপপন্নই হয় না, আশ্রান্তর ব্যাঘাতক হওয়ায় উহার যে অন্তিক্বই থাকে না, ইহা ব্যক্ত করিয়াছেন। তাৎপর্যাটীকাকারও স্তুকারের নানতা পরিহারের জন্ত পূর্ব্বস্থতের ব্যাখ্যায় বলিয়াছেন যে, ঐ পুত্রে "আপ্রলয়াৎ" এই বাক্যটি উপলক্ষণ ; উহার দারা উহার পরে "আপরমাণোর্জা" এই বাকাও মহর্বির বৃদ্ধিস্থ বৃদ্ধিতে হইবে। ভাষাকার মহর্ষির এই স্থত্তের পূর্ব্বোক্তরূপ তাৎপর্যাই বাক্ত করিতে প্রথমে বলিয়াছেন যে, অবয়ববিভাগকে আশ্রয় করিয়া পুর্মোক্তরূপে "ব্রন্তিপ্রতিষেধ"প্রযুক্ত অবয়ব-পরম্পরার যে অভাবের প্রসক্তি বা আপত্তি হয়, ঐ অভাব নিরব্যব প্রমাণ হইতে নির্ভ হওয়ায় সর্ব্বাভাবের নিমিত্ত সমর্থ হয় না, অর্থাৎ উহা সর্ব্বাভাবের সাধন করিতে পারে না। তাৎপর্য্য এই ব্যে

অবয়বী তাহার অবয়বসমূহে কোনজপে বর্তমান হর না অর্থাং অবরবীতে সর্ব্ধথা বর্তমানস্বাভাবই পূর্ব্ধপক্ষবাদীর পূর্ব্বকৃথিত "বৃত্তিপ্রতিবেধ"। উহা স্থাকার করিলে নেই অবয়বীর অবয়বনমূহেরও বিভাগকে আশ্রম করিয়া দেই দমত অব্যবও তাহার অব্যবে কোনমাণ বর্তনান হয় না, ইহা বলিয়া পূৰ্ববং "বৃত্তিপ্ৰতিষেৰ"প্ৰযুক্ত দেই অব্যৱসমূহের অভাব দিন্ধ হইলেও ঐ অভাব প্রমাণু হইতে নিবৃত্ত হর। অর্থাৎ অবহাবের বিভাগকে আত্রা করিলা দেই অবহাবের অবলব, তাহার অবয়ব, তাহার অবয়ব প্রভৃতি অবয়বপরম্পরাকে গ্রহণ করিয়া পূর্ব্বোক্ত "বৃত্তিপ্রতিবেব"প্রযুক্ত পরমাণুর পূর্বে পর্যান্ত অবয়বপরম্পরার অভাবই দিছ হইতে পারে, পরমাণুর অভাব দিছ হইতে পারে না। কারণ, পরমাণ্র অবয়ব না থাকার তাহাতে পূর্কোক্ত "বৃত্তিপ্রতিষের" সম্ভবই হয় না। পরমাণ্ তাহার অবরবে কিরূপে বর্ত্তমান হয় ? এইরূপ প্রশ্নই করা বার না। ভারতকার এখানে "নিরবরবাৎ প্রমাণোর্নিবর্ত্তে" এই বাকো "নিরব্যবাৎ" এই হেতুগর্ভ বিশেষণ-পদের স্বারা প্রমাণ্র নিরব্যবস্থ প্রকাশ করিয়া প্রতিপাদ্য বিষয়ে হেতু প্রকাশ করিয়াছেন। এখন যদি পরমাণ্র অভাব সিদ্ধ না হয়, তাহা হইলে দর্বাভাব দিল হয় না। পূর্বোক্ত মতেও পরমাণুর অন্তিত্ব অব্যাহত থাকার দকল পদার্থেরই অভাব বলা যায় না। তাই মহর্ষি পরে আবার নিজেই বলিগাছেন, —"ন প্রলয়োহণুদ্রাবাৎ"। পরমাধ্বরের সংবালে উৎপন্ন অনৃতা দাণুক এবং দৃতা ক্রবের মধ্যে কুক্ত ক্রবেও অনেক স্থানে "অণু" শব্দের দারা কথিত হইরাছে। অভিধানেও "লব," "লেশ", "কণ" ও " প্রণ্" শব্দ এক পর্য্যারে উক্ত হইরাছে'। মহর্বি নিজেও তৃতীয় অব্যারে "মহনপুগংশাং" (১০০১) এই স্থান্ত প্রত্যক্ষরোগ্য কুল জবাবিশেষ অর্থেও "অণ্" শক্ষের প্রারাগ করিয়াছেন। কিন্ত এই স্থান "অণ্" শব্দ বে নিরবন্ধর অতীন্দ্রির পরমাণ্ তাৎ পর্যোই প্রযুক্ত হইরাছে, ইহা এখানে বক্তব্য বিষয়ে প্রণিধান করিলেই বুঝা বার। মহর্বি বিতার অব্যারের প্রথম আহি:কর ৩৬শ হত্তেও "নাতান্তিরবানগুনাং" এই উত্তর-বাক্যে "অণু" শব্দের ছারা প্রমাণুকেই গ্রহণ করিয়াছেন, সন্দেহ নাই। স্কুতরাং কেবল "অণু" শব্দ যে আমুসতে পরমাণ্ তাৎপর্যোও প্রযুক্ত হইয়াছে, ইহা স্বীকার্য্য।

ভাষাকার পূর্কে যে পরমাণ্কে নিরবর্ব বলিয়াছেন, তাহা কিরপে ব্রিব ? পরমাণ্র নিরবর্বন্ধ বিষয়ে যুক্তি বলা আবশ্রক। তাই ভাষাকার পরে বলিয়াছেন যে, কোন দ্রব্যের এবং তাহার অব্যবগুলির বিভাগ করিলে সেই বিভক্ত অব্যবগুলি পর পর পূর্বাপেক্ষার ক্ষুদ্র হয়। পরে বাহা হইতে আর ক্ষুদ্র নাই, বাহার আর বিভাগ হর না, সেই দ্রব্যেই ঐ ক্ষুদ্রতর্ব্ধ প্রদক্ষের অবস্থান হয় অর্থাৎ সেই পর্যান্তই ক্ষুদ্রতর্ব্ধ প্রদক্ষ হয়। উহার পরে আর কোন অব্যব না থাকার উহা হইতে আর ক্ষুদ্রতর দ্রব্য সম্ভব হয় না, এ জন্ত পরমাণ্র নিরব্যবন্ধ সিদ্ধ হয়। ভাষাকার পরে একটি দৃষ্টান্ত বারা পূর্বোক্ত কথা ব্যাইরা পরমাণ্র অরপ বাক্ত করিতে বলিয়াছেন যে, একটি লোক্টের অব্যবসমূহের বর্ধন পর পর বিভাগ করা হয়, তথন প্রথম বিভক্ত অব্যব ঐ গোষ্ট অপেকার ক্ষুত্রর হয়, তাহার অব্যব উহা হইতে ক্ষুদ্রতম হয়। এইরূপে উত্তর উত্তর অর্থাৎ পর পর বিভক্ত ক্রব্যগুলি ক্ষুদ্রতর ও ক্ষুদ্রতম হয়। এইরূপে যতই বিভাগ করা বার, ক্রমশঃ

श्रिक्षाः भाजा क्रांकेः পুংলি লব-লেশ-কণাশবঃ।
 — অমরকোব, বিশেবানিয়বর্গ, ৬২য় প্লোক।

পূর্বাপেকার ক্রু ন্রবাই উভ্ত হর। কিন্ত ঐ বে ক্রুলতর বা ক্রুলত্বর প্রাণক, উহার অবশ্র কোন স্থানে নির্ত্তি আছে। ঐরূপ বিভাগ করিতে করিতে এমন স্থানে পৌছিবে, যাহার আর বিভাগ হর না। স্কুতরাং দেই স্থানেই অর্থাৎ যে ন্রারে আর বিভাগ হর না, যাহা হইতে আর ক্রুল নাই, দেই নিরবরর ক্রবোই পূর্বোক্ত ক্রুলতরত প্রদক্ষের নির্ত্তি হয়। দেই স্বাপিকা ক্রুল নিরবরব ন্রবাই প্রমাণ্।

বৃত্তিকার বিশ্বনাথ চরম করে পূর্ব্বেরক পূর্ব্বিক্সন্থ রূপে প্রান্থ করিবা বাাখা। করিবাছেন যে, অবয়বিবালীর প্রান্থ পর্যান্ত অবয়বাবয়বিপ্রবাহ স্থাকার করিতে হইবে। কিন্তু প্রান্থ সমস্ত পৃথিবাালির বিনাশ হওয়ার পুনর্জার স্থান্ত ইইতে পারে না। মহর্নি উক্ত পূর্বপ্রেকর প্রথম করিতে এই স্থান্ত বারা বলিয়াছেন যে, "প্রান্থ" অর্থাৎ দনত পূথিবাালির নাশ হয় না। কারণ, প্রমাণ্ডর অন্তিত্ব থাকে। স্থান্থর এ নিতা পরমাণ্ড ইইতে ছাণ্কালিক্রাম প্রশ্লীর স্থান্ত হয়। "ভায়স্থানিবরণ"কার রাধানোহন গোল্থানিভাই চার্যাও বৃত্তিকারের এই চরম ব্যাথাই বাহণ করিয়াছেন। অবশ্র মহর্ষির পূর্বাহ্রাটকে পূর্বপ্রক্সন্থ রূলে করিয়া, এই স্থান্তের দারা উত্তরপক্ষের বাাখ্যা করিলে মহর্ষির বক্তব্য স্থান্ম ও স্থান্থত হয়। কিন্তু মহর্ষি পূর্বাহ্রের "চ" শক্ষের প্রয়োগ করার উহার ঘারা তিনি যে, পুর্বোক্ত মতে দোবান্তরই স্থানা করিয়াছেন অর্থাৎ অন্তর্জাপে পূর্বাপ্রকারির পূর্বাহ্রির বক্তব্য স্থান্তর জন্ত হয়। কিন্তু মহর্ষি বলিয়াছেন, ইহা বুঝা বায়। মনে হয়, ভায়াকার প্রভৃতি প্রাচীনগণ পূর্বাহ্রের "চ" শক্ষের প্রতি মনোবােগ করিয়াই উহাকে পূর্বাপক্ষরে প্রতি বাহন বিরাহেন। বৃত্তিকারও প্রথমে পূর্বাহ্রেরক পূর্বাপক্ষম্প্রক্রণে প্রহণ করেন নাই। তাই পূর্বাহ্রের প্রাণক্ষম্প্রক্রণে প্রহণ করেন নাই। তাই প্রেরাভ্রমণেই পূর্বাহ্র ও এই স্থানর বাাথ্যা করিয়া গিয়াছেন। বৃত্তিকারও প্রথমে পূর্বাহ্রেরক পূর্বাপক্ষম্প্রক্রণে প্রহণ করেন নাই। ১৬।

### সূত্র। পরং বা ক্রটেঃ ॥১৭॥৪২৭॥\*

অনুবাদ। "ক্রটি"র অর্থাৎ দৃশ্য জব্যের মধ্যে সর্ববিপ্রথম "ত্রসরেণু" নামক ক্ষুদ্র জব্যের পরই পরমাণু।

ভাষ্য। অবয়ববিভাগস্থানবস্থানাদ্দ্রব্যাণামসংখ্যেয়ত্বাৎ ক্রটিত্বনিবৃত্তি-রিতি।

অমুবাদ। অবয়ববিভাগের অনবস্থানবশতঃ সাবয়ব দ্রব্যসমূহের অসংখ্যেয় হ-প্রযুক্ত ক্রটিয়নিয়ন্তি হয় [অর্থাৎ যদি লোফ্ট প্রভৃতি সাবয়ব দ্রব্যের অবয়ব-

বিভাগের কোন স্থানে অবস্থান না হয়, যদি ঐ বিভাগের শেষই না থাকে, তাহা হইলে ঐ সমস্ত দ্রব্য অনংথ্যের অর্থাং অনস্তাবয়ব হওয়ায় যাহা "ক্রেটি" নামক দৃশ্য ক্ষুদ্র দ্রব্য, উহার ক্রটিশ্বই থাকে না ]।

টিপ্লনী। পূর্বস্থিত্যোক্ত সিদ্ধান্তে অবশুই প্রশ্ন হইতে পারে বে, অবগ্রবার্যবিবিভাগ অনস্ত, অর্থাৎ উহার অস্ত বা শেষ নাই, ইহা কেন বলা ধার না ? অর্থাৎ সমস্ত অবরবেরই বিভাগ থাকার সমস্ত অবরবেরই অবরব আছে। স্মৃতরাং ধাহা পরমাণু বলিয়া স্বীকৃত হইতেছে, তাহারও অবরব আছে এবং ঐ অবয়বেরও অবয়ব আছে। এইরূপে অবয়ববিভাগের কুবাপি বিশ্রাম বা নিবৃত্তি না থাকিলে নিরবয়ব পরমাণু কিলপে দিন্ধ হইবে ? মহর্ষি এই জন্তাই শেষে আবার এই স্তত্তের দারা পূর্বাস্থ্যন্ত্রাক্ত "অণ্" অর্থাৎ প্রমাণ্র পরিচর প্রকাশ করিয়া, তাঁহার উক্ত সিদ্ধান্তে যুক্তি স্ট্রনা করিতে বলিছাছেন যে, "ক্রটি"র পরই পরমাণু। পূর্ব্বস্থ্রোক্ত পরমাণুই এই স্থান্ত মহর্ষির লক্ষা। তাই এই স্থৱে "পর" শক্ষের দারা ঐ পরমাণুরই পরিচর স্থচিত হইয়াছে বুঝা বায়। এবং "পর" শব্দের ঘারা মহর্ষির মতে "ফ্রাট"ই যে পরমাণু নহে, উহার পরে উহা হইতে ভিন্ন পদার্থই পরমাণ্ড, ইহাও স্থৃতিত হইরাছে। "বা" শব্দের অর্থ এথানে অবধারণ। উহার ধারা "ক্রাট"র অবয়ববিভাগের যে বিশ্রাম বা নিবৃত্তি আছে, তাহার অবধারণ করা ইইরাছে। "ক্রাট" শক্তের দারা ঐ অবধারণের যুক্তি স্থৃতিত হইগাছে। অর্থাৎ যে ক্ষুদ্র দ্রবাবিশেষকে "ক্রাট" বলা হয়, উহারও অবয়ব বিভাগের যদি কুত্রাপি বিভাগ বা নিবৃত্তি না থাকে, তাহা হইলে উহাকে "ক্রাট"ই বলা ধার না, উহার ক্রাট্টবই থাকে না। মহর্বি "ক্রাট" শবের দারাই পূর্ব্বোক্তরপ যুক্তির স্থচনা করিয়া নিরবর্ব পরমাণুর অন্তিত্ব সমর্থন করিয়া গিয়াছেন। ভাষ্যকার মহর্ষির ঐ যুক্তি প্রকাশ করিতে বণিয়াছেন যে, অবয়ববিভাগের যদি অবস্থান অর্থাৎ কোন স্থানে অবস্থিতি বা বিশ্রাম না থাকে, অর্থাৎ বদি "ক্রাট" নামক ক্ষুদ্র প্রব্যেরও অবয়বের অবয়ব, তাহার অবয়ব, তাহার অবয়ব, এইক্লপে অনন্ত অবয়ব স্বীকার করা থায়, তাহা হইলে সাবয়ব দ্রব্যমাত্তেরই অসংখ্য অবয়ব হওয়ার অসংখ্যেরতাবশতঃ ক্রটিস্বই থাকে না। বার্ত্তিককার উক্ত যুক্তির ব্যাখ্যা করিতে বলিয়াছেন বে, অব্যব্বিভাগ অনন্ত হইলে বাহা "ক্রাট" নামক ক্ষুদ্র প্রবা, তাহা "অমের" হইয়া পড়ে। অর্থাৎ সংখ্যা, পরিমাণ ও ওকত্ববিশিষ্ট "ক্রাট" নামক ক্রব্যে কিরূপ গুরুত্ব আছে ও কত সংখ্যক প্রমাণুর দ্বারা উহা গঠিত হইয়াছে, ইহা অবধারণ করা যায় না। কারণ, উহার অন্তর্গত প্রমাণুর সংখ্যা নির্দ্ধারণ করা যায় না। স্থতরাং বেমন অসংখ্য প্রমাণুর স্বারা গঠিত হিমালয় পর্ব্বত অমের, তজ্ঞপ ক্রটিও অমের হইরা পড়ে। কিন্ত "ক্রটি"ও বে, হিমানর পর্বতের ন্তার অসংখ্য পরমাণুগঠিত, স্থতরাং অমের, ইহা ত কেহই বলিতে পারেন না। তাৎপর্যাটীকাকার বাচস্পতি মিশ্র মহর্ষির যুক্তির ব্যাখ্যা করিতে বলিয়াছেন বে, বদি "ক্র'ট" অর্থাৎ "অসরেও" নামক কুল্র জব্যের পরে দ্বিতীয় বা তৃতীয় অবয়বেই অবয়ব-বিভাগ বাবস্থিত না হয়, তাহা হইলে উহার অনবস্থানপ্রযুক্ত সাব্যব প্রবাসমূহ অসংখ্যের বা অনস্তাব্যব্বিশিষ্ট হওয়ার "ক্রটি"র ক্রটিস্বই থাকে না এবং তাহা হইলে ক্রটিও স্থমেক পর্বতের সহিত তুলাপরিমাণ হইয়া পড়ে। কারণ, উক্ত মতে স্থমেক পর্বতের

কেহ কেই এই ফ্রোক্ত "ক্রাট" শব্দের অর্থ দ্বাণ্ড বলিয়া বাাথ্যা করেন যে, ক্রাটর পরই অর্থাৎ দ্বাগ্রেকর অর্জাংশই পরমাণ্ । অবশ্র এই ব্যাথ্যার প্রকৃতার্থ স্থান হয় । কিন্তু "ক্রাট" শব্দের দ্বাণ্ডক অর্থ কোন বিশিষ্ট প্রমাণ নাই । তাৎপর্যানীকাকার প্রভৃতি প্রামাণিক ব্যাথ্যাকারণণ অসরেণ্ডকই ক্রাট বলিয়াছেন । তাহাদিগের মতে পরমাণ্বরের সংযোগে যে দ্বাণ্ডক নামক দ্রুল জন্ম । গবাক্ষরদ্ধুগত স্থাকিরণের মথো যে স্থাপুকত্রের সংযোগে ত্রসরেণ্ড নামক দ্রুল জন্ম । গবাক্ষরদ্ধুগত স্থাকিরণের মথো যে স্থাপুকত্রের সংযোগে ত্রসরেণ্ড নামক দ্রুল জন্ম । গবাক্ষরদ্ধুগত স্থাকিরণের মথো যে ক্ষাপ্রমাণকে দুর্লু পরিমাণের মথো সর্ব্ধ প্রথম বলিয়া ক্রিত হইয়াছে'। পরে আট ত্রসরেণ্ড এক লিক্ষা, তিন লিক্ষা রাজসর্বপ, তিন রাজসর্বপ গোর সর্বপ, ইত্যাদিরণে তিয় ভিয় পরিমাণবিশেষের সংজ্ঞা উক্ত হইয়াছে । যাজ্ঞবন্ধানংহিতাতেও ক্রমপ নানা পরিমাণের তিয় ভিয় সংজ্ঞা উক্ত হইয়াছে । কিন্তু থেগমে গবাক্ষরদ্ধুগত স্থাকিরণের মথান্ত দ্র্যমান রেণ্ডেই ত্রসরেণ্ড বলা হইয়াছে । যাজ্ঞবন্ধানহিতার অপরার্ক টাকা ও "বারমিত্রোদ্বন্ধ" নিবন্ধে উক্ত বচনের ব্যাথ্যায় ভায় বৈশেষিক-শাল্ক-সন্মত ত্রসরেণ্ট মাজ্ঞবন্ধার অভিনত বলিয়া ব্যাথ্যাত হইয়াছে । তাৎপর্যানীকাকার বাচম্পতি মিশ্রও এখানে তাহার কথিত অসরেণ্ডর স্বরূপ ব্যক্ত করিতে যাজ্ঞবন্ধার ঐ বচনের পূর্কান্ধি উদ্ধৃত করিয়াছেন । চিকিৎসাশাল্পে জনোর পরিমাণ বা গুক্তম্বরিশ্বেরই "ত্রসরেণ্ড" প্রভৃতি পরিভাষা উক্ত হইয়াছে এবং ত্রীমন্তাগ্রতরে ভূতীর ক্ষমের একাদেশ ক্রম্বান্ধ ভিয় ভিয় কালবিশেবের

ধৰাকপ্ৰবিষ্টাদিকাকিলণেৰ যং স্পুলং ৰৈশেৰিকোজনীত। স্পুক্তরালকং দুখাতে বজঃ, তং অসংলপুরিতি স্থাদিভিঃ সূত্য ঃ—অপলাক চিকা।

গ্ৰাক্পৰিষ্টাদিতাকিঃগেণ্ যং ক্ষাং বৈশেৰিকোজনীতা। স্বাণ্কত্রাসভা রজো দূরতে তং ত্রনবেণ্রিতি স্বাদিতিঃ
স্বতং ।—বীরমিত্রোবর, ২২৪ পুঠা ।

মালান্তরগতে ভানৌ বং কুলং দৃততে রল:।
 প্রথমং তং প্রমাণানাং প্রসংগ্রেক্ত ।—মনুসংহিতা, ৮ম ঝঃ, ১৩২ লোক।

শ্রালান্তরগতির স্থাকরের্বনী বিলোকাতে।

ক্রমরেপ্ত বিজ্ঞান্তিখেতা প্রমাণ্ডির।

ক্রমরেশেত প্রাধনায়া বংশী নিগগতে" ।—পরিভাষাপ্রকাণ, ১ম গত ।

স্বরূপ বুঝাইতে ঐ কালের প্রমাণ, অণু, অসরেণু ও জাট প্রভৃতি ভিন্ন ভিন্ন সংজ্ঞা উক্ত হইয়াছে। কিন্ত দেখানেও প্রথম শ্লোকে অন্ত জবোর চরম অংশকে প্রমাণু বলিয়া পার্থিবাদি প্রমাণ্র অন্তিত্ব স্বীকৃত হইরাছে। টীকাকার নীর রাঘবাচার্য্য প্রভৃতি কেহ কেহ ইহার প্রতিবাদ করিনেও প্রাচীন টীকাকার পুলাপাদ প্রাণর স্বামী, বিলয়ধ্বজতীর্থ, বল্লভাচার্য্য এবং বিশ্বনাথ চক্রবর্ত্তী উক্ত শ্লোকে "পরমাণ্" শব্দের ছারা কাল ভিন্ন পার্থিবাদি পরমাণ্ট গ্রহণ করিয়াছেন। বিশ্বনাথ চক্রবর্ত্তী প্রচলিত আয়-বৈশেষিক মতামূলারে গরাক্ষরদ্ধে দুশুমান ত্রসরেণুর ষষ্ঠ কংশই যে পরমাণ, ইহাও ঐ স্থানে লিখিয়াছেন। কিন্তু উক্ত শ্লোকের চতুর্থ পাদে "নূণামৈকান্রমো হতঃ" এই বাকোর দ্বারা প্রীধর স্বামী প্রমাণুসমূহকেই এক অব্যবী বলিয়া ভ্রম হয়, বস্তুতঃ প্রমাণুসমষ্টি ভিন্ন পূথক্ কোন অব্যবী নাই, ইহাই প্রীনদ্ধাগবতের দিল্ধান্তরূপে ব্যাখ্যা করিয়াছেন এবং পঞ্চন ক্লের "বেয়াং সমূহেন ক্রতো বিশেষঃ" এই' বাক্যের ছারা যে অব্যবীর নিরাকরণপূর্বক উক্ত দিদ্ধান্তই কথিত হইরাছে, ইহা বলিরা তাঁহার উক্তরূপ ব্যাখ্যার সমর্থন করিরাছেন। তাঁহার টাকার ব্যাখ্যা করিতে "দীপিনী" টীকার রাধারমণদাস গোস্থামীও উক্তরপ তাৎপর্য্য ব্যক্ত করিরাছেন। কিন্তু বরভাচার্য্য ও বিশ্বনাথ চক্রবর্ত্তী প্রান্ততি টাকাকারগণ উক্ত শ্লোকের চতুর্থ পাদের অন্তর্মণ অর্থের যাখ্যা করিয়া-ছেন। তাঁহারা প্রমাণুসমষ্টিকেই যে অব্যবী বলিয়া ত্রম হইতেছে, বস্ততঃ উহা হইতে ভিন্ন অব্যবী নাই, ইহা শ্রীমন্তাগবতের সিদ্ধান্ত বলিয়া ব্যাখ্যা করেন নাই। বস্ততঃ শ্রীমন্তাগবতের পঞ্চম ক্রন্তে অহৈতমতান্দ্ৰদাৱেই প্ৰমাণ্দ্ৰমূহকে অবিদ্যাক্ষ্ণিত বলা হইয়াছে, ইহাই দৱলভাবে বুঝা যায়। এবং উক্ত লোকের চতুর্থ পালে "বেবাং সমূহেন ক্রতো বিশেষঃ" এই বাক্যের বারা বে, পরমাণুদমটি ভিন্ন অব্যবীর অসভাই কথিত হইরাছে, ইহাও নির্মিবাদে প্রতিপন্ন করা যায় না ৷ পরস্ত প্রমাণুন্মটি ভিন্ন অবরবী না থাকিলে ঘটাদি বাহু পদার্থের যে প্রত্যক্ষ হইতে পারে না, ইহাও শ্বরণ করা আব-শুক। বেদান্তদর্শনেও "নাভাব উপগ্রেঃ" (২।২।২৮) ইত্যাদি স্থত্তের দ্বারা বাহ্ন পদার্থের অগীকন্দ থণ্ডিত হইগাছে। স্নতরাং বেদান্তদর্শনের ঐ স্বজ্ঞোক্ত যুক্তির দারাও ঘটাদি অবয়বী যে অলীক নহে এবং পরমাণ্নমষ্টিরপত নতে, ইহা খীকার্য্য হইলে শ্রীমন্তাগবতেরও উহাই দিল্ধান্ত বলিয়া খীকার করিতে হইবে। তবে অবৈতমতারুদারে প্রমাণ ও অবরবী, দমস্তই অবিদ্যা-ক্ষিত। শ্রীধর স্বামি-পাদের ঐ ব্যাখ্যা অহৈত্যতান্ত্সারেই এবং কার্যা ও কারণের অভেদ পক্ষ গ্রহণ করিয়াই সংগত করিতে হইবে। কিন্তু তাহা হইলেও পরমাণ্ড ও অবয়বীর ব্যবহারিক সন্তা অবশ্রুই আছে। অন্তৈত-মতেও উহা একেবারে অনৎ বা অনীক নছে। স্থবীগণ শ্রীমন্তাগরতের উক্ত শ্লোকের সমস্ত টীকা দেখিলা ইহার বিচার করিবেন।

চরমা সক্রিশেরাগামনেকোহসংযুক্ত সদা।
 পরমাগ্র ল বিজ্ঞেরো নৃপরিষক্তরমো বতং ।— শ্রীমন্তার্থকত ।০০১ ।১।

এবং নিকক্তং কিতিশন্তর্ভমসনিধানাৎ প্রমাণবো ধে।
 ক্ষবিধরা মনসা ক্ষিতাপ্তে ধেবাং সম্কেন কৃত্যে বিশেবঃ।

<sup>—</sup> শীমন্তাগনত, গণ্ম সক, ১২শ আ, ৯ম সোক ৷

্রন্তিকার বিশ্বনাথ শেষে এই ফুড়ে "বা" শব্দের বিকল্প অর্থ গ্রহণ করিয়া চরম কল্লে ব্যাথ্যা করিয়াছেন বে, ক্রেটি হইতে পর অর্থাৎ স্থল্ম প্রমাপু, অথবা ক্রাটিতেই বিশ্রাম, এই বিকল্পই স্থান্ত কারের অভিমত। "প্রায়স্থ্রবিবরণ"কার রাধামোহন গোস্বামী ভটাচার্যাও এথানে বৃত্তিকারের সমস্ত ব্যাখ্যারই অনুবাদ করিয়া, গরে "নব্যাস্ত" ইত্যাদি সন্দর্ভের দ্বারা অভিনব ব্যাখ্যা প্রকাশ করিয়াছেন যে, "ক্রটেইডো: পরং পরস্গীয়ং জন্মতামিতার্থ:"। অর্থাৎ হত্তে "পর" শব্দের দ্বারা প্রালমের পরে পুনঃ স্বাষ্টিতে প্রথম বে দ্রবা জন্মে, তাহাই বিবন্ধিত। ঐ দ্রব্য ক্রাটিহেতুক অর্থাৎ ত্রসত্তের্যুই উহার উপাদান-কারণ। ঐ ত্রসত্তের্থরও যে অবয়ব আছে, তরিষয়ে কোন প্রমাণ নাই। উহার সাব্যবস্থাধক হেতু অপ্রয়োজক। বৃদ্ধিকার প্রভৃতি ন্রাগণ পরে রগুনাথ শিরোমণির মতারুসারেই উক্তরূপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন বুঝা যায়। কারণ, রযুনাথ শিরোমণি তাহার "পদাৰ্গতত্ত্বনিরূপণ" গ্রন্থে" ক্রেটি" অর্থাৎ অসরেগতেই বিশ্রাম সমর্থন করিয়া প্রমাণ ও ছাণুক অস্বীকার করিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন যে, চাকুষ দ্রবাত্বশতঃ অসরেগুরও অবয়ব আছে, ইত্যাদি প্রকারে অনুমান করিতে গেলে ঐরপ অনুমান ছারা অনস্ত অব্যবপরম্পরা সিদ্ধ হইতে পারে, তাহা হইলে অনবস্থাদোর হয়। স্রতরাং রখন কোন দ্রব্যে বিশ্রাম স্বীকার করিতেই হইবে, তথন প্রত্যক্ষণিদ্ধ অসরেণ্ডেই বিশ্রাম স্বীকার করা উচিত। ঐ অসরেণ্ট নিতা নিরবয়ব দ্রবা। উহাতে প্রত্যক্ষলনক নিতা মহত্তই আছে। তথাপি অফান্ত দ্ৰবা হইতে অপকৃষ্টপরিমাণ বা কুদ্র পরিমাণপ্রযুক্তই উহাকে "অণু" বলিয়া ব্যবহার হয়। কারণ, মহৎ পদার্থেও মহত্তম পদার্থ হইতে জুদ্র-পরিমাণ-প্রযুক্ত অণু বলিরা ব্যবহার হইরা থাকে। বস্ততঃ মহর্ষি গোতমও তৃতীর অধারে "মহদণ্গ্রহণাৎ" (১)১০) এই হুত্রে প্রতাক্ষরোগ্য কুন্র দ্রব্যেও "অণু" শক্ষের প্রয়োগ করিয়াছেন। কিন্তু এথানে ইহা অবশ্র বক্তব্য হে, রঘুনাথ শিরোমণির সমর্থিত উক্ত মত গৌতম-মতবিকন্ধ। কারণ, মহর্ষি গোতম জতীক্রির প্রমাণ্ট স্বীকার করিয়াছেন। দিতীয় অধ্যায়ের প্রথম আঞ্চিকে ৩৬শ সূত্রে "নাতী-ক্রিম্বত্বাদণ্নাং" এই বাক্যের হারা তাঁহার ঐ সিদ্ধান্ত স্পষ্ট ব্যক্ত হইয়াছে। তিনি পরে এথানে চরম কলে ত্রসরেপুকেই পরমাণ বলিয়া স্বীকার করিয়াছেন, ইহাও বলা যার না। কারণ, তাহা হুটলে খটাদি দ্রব্যকে থাহারা প্রমাণুপুঞ্জ বলিয়াছেন, তাঁহাদিণের মতে তিনি ঘটাদি দ্রবোর অপ্রত্যক্ষের আগত্তি করিতে পারেন না। কারণ, ত্রসরোই পরমাণু হইলে উহা অতীক্রিয় নহে। গ্ৰাক্ষরত্ব গত স্থাবিরণের মধ্যে যে স্ক রেণু দেখা যায়, তাহাই "এদরেণু", ইহা মহাদি ঋষিগণ্ড বহিনা গিনাছেন। স্নতরাং উহার প্রত্যেকেরই প্রত্যক্ষ হওনান পঞ্জীভূত অসরেশ্রর প্রত্যক্ষ জনশুই হইতে পারে। তাহা হইলে মহর্ষি আর কোন্ যুক্তির দারা অবরবীর অস্তিত্ব সমর্থন করিবেন ? তাহা বলা নিতান্ত আবহাক। কিন্তু মহর্ষি এথানে তাহা কিছুই বলেন নাই। স্তুতরাং তিনি যে, শেষে কল্লান্তরেও অসরেপুকেই পরমাপু বলিয়া স্বীকার করেন নাই, তাঁহার মতে "ক্রাট"

১। প্রমাণুয়াণুক্রেক মানাভাবং, ক্রটাবেব বিশ্রামাৎ। ক্রটাং সমবেতা চাঞ্বজবংখাব্যটবং, তে চ সমধায়িনঃ
সমবেতা শালুকজবাসমবায়িয়ালিতি চাজবোজকর। ক্রলা ভালুশসমবায়িসমবায়িয়ালিভিরনবিয়িততংসমবায়িপ্রশারাসিয়িঅস্কাধ। অণুবাবহার শাণ্ডিইপরিমাণনিবছনে। মহতাশি মহতামিগুবাবহারার ।—পদার্থতয়নিয়পণ।

অর্থাৎ "ত্রদরেণ্" হইতে ভিন্ন অতীক্রিয় অতি স্থল জবাই পরমাণ, এ বিষয়ে সংশন্ন নাই। তিনি এই ক্রে "পর" শব্দের স্বারাও তাহাই ক্চনা করিয়াছেন, ইহাই বুঝা বায়। মূলকথা, বৃত্তিকার বিশ্বনাথ শেষে কল্লান্তরে এরণ ব্যাখ্যা করিলেও উহা মহর্ষি গোতমের সিদ্ধান্ত নহে, ইহা স্বীকার্য্য। রঘুনাথ শিরোমণি স্বাধীন ভাবে তাঁহার নিজের মত সমর্থন করিলেও মহর্ষি গোতমের এই স্ত্তের দারা উক্ত মতের ব্যাথ্যা ও সমর্থন করা যায় না। বিশ্বনাথ "সিদ্ধান্তমুক্তাবলী"তে কিন্তু মহর্ষি গোতম-সন্মত অতীক্রিয় পরমাণ্র অন্তিত্ব সমর্থন করিতে রগুনাথ শিরোমণির উক্ত মতের উল্লেখ-পূর্ব্বক প্রতিবাদই করিয়াছেন। তিনি দেখানে বলিয়াছেন যে, অসরেগুতেই বিশ্রাম স্বীকার করিলে উহার মহৎ পরিমাণকেও নিতা বলিতে হইবে। কিন্তু অপকৃষ্ট মহৎ পরিমাণ সর্ব্বজুই অনেক-দ্রব্যবস্তা প্রযুক্ত উৎপদ্ন পদার্থ, ইহা দেখা বায়। স্থতরাং উহা নিতা হইতে পারে না। স্থতরাং উহার পরে অতীক্রিয় পরমাণুতেই বিশ্রাম স্বীকার করিতে হইবে। বিখনাথ শেষে মহর্ষি গোতমের এই স্ত্রের বাংখা করিতে তাঁহার মতবিক্র মতেরও কেন বাংখা করিয়াছেন ? ইহা সুধীগণ বিচার করিবেন। ভারদর্শনের সমানতর বৈশেষিক দর্শনেও প্রমাণুর অতীন্দ্রিয়ন্থই মহর্ষি কণাদের দিদ্ধান্ত। "চরক-সংহিতাতে"ও পরমাণুর অতীক্রিয়তের স্পষ্ট উল্লেখ দেখা বার<sup>ু</sup>। পরস্ত এখানে ইহাও বক্তব্য এই বে, রঘুনাথ শিরোমণির খীক্তত ও সমর্থিত পূর্ব্বোক্ত মত তাঁহারই উদ্ভাবিত নহে। কারণ, ভারবার্ত্তিকে প্রাচীন ভারাচার। উন্দ্যোতকরের উক্তির হারা বুঝা যায় বে, বাৎদী-পুত্র বৈভাষিক বৌদ্ধনস্প্রদায়ের মধ্যে কোন সম্প্রদায় গ্রাক্ষরকে, দুখ্যমান অসরেগ্রেই পরম অণু অর্থাৎ সর্বাপেক্ষা ফল ত্রবা বলিরা স্বীকার করিরা, তাঁহাদিগের মতে ভারস্ত্রকার মহর্বি গোতমোক্ত দোষের পরিহার করিয়াছিলেন। তাঁহাদিগের মতে ঘটাদি জব্য দৃখ্যমান অগরেণ্পুঞ মাত্র; স্কুতরাং উহার প্রতাক্ষের অন্তুপগতি নাই। উন্দ্যোতকর উক্ত মতের খণ্ডন করিয়া, গৌতম মত সমর্থন করিতে বলিয়াছেন যে, অসরেও ভেদা, অর্থাৎ উহার ভেদ বা বিভাগ আছে। স্নতরাং উহাকে পরমাণু বলা বার না। কারণ, পরমাণু অভেদা। ধাহার ভেদ বা বিভাগ করা বার না, বাহার আর অংশ নাই, তাহাই ত পরমাণ্। অসরেণ্র বে বিভাগ বা অংশ আছে, এ বিষয়ে প্রমাণ কি ? এতছন্তুরে উদ্যোতকর বলিয়াছেন বে, বেহেতু উহা অস্ম্যাদির বহিরিন্দ্রিপ্রায় দ্রব্য, অতএব ঘটের ভাষ উহারও বিভাগ আছে। উদ্যোতকরের প্রদর্শিত ঐ অনুমানকে গ্রহণ করিয়াই প্রবর্ত্তী গৌতম মতবাাথাতা নৈলারিকগণ "অদরেগুঃ দাব্যবঃ চাকুবন্দবাভাৎ ঘটবং" এইরূপে অহমান দারা অসরেগুর সাবয়বত্ব সমর্থন করিয়াছেন। অসরেগুর অবয়ব থাকিলে তাহারও অবয়ব আছে। কারণ, বাহা চাকুষ জবাের অবয়ব, তাহারও সাবয়বত্ব ঘটের অবয়বে সিদ্ধ আছে। স্থতরাং

<sup>&</sup>gt;। "শহীহাব্যবাস্ত প্রমাণুভেদ্নোপরিসংখোদ। ভবস্তাতিবহুহাসতিসৌন্দ্রাস্ত প্রিয়নাক" আদি।—শারীরস্থান, শম অঃ, শেষ ২৪শ।

ই। একে তুবাতাহনছিলপুগ্ৰং ক্ৰটিং প্ৰমাণ্ড কৰিছি, তল যুক্তং, তক্ত জেলাক্সং। অভেলাঃ প্ৰমাণ্ডিলাতে।ক্ৰটি-নিতি। কথসকামাতে ভিলাতে ক্ৰটিনিতিঃ ক্ৰণাকে সতাপ্মধাৰিবাঞ্জনগঞ্জক্ষবাদ্যটবদিতি" ইত্যাহি—বিতীয় অধ্যায়, প্ৰথম আজিকে "সাধাবাদবাৰিনি সন্দেহঃ"—এই হ'লেন বাত্তিক (২০২ পুঞ্জা) এইলা।

"অসরেশোরবরবঃ দাবয়বঃ ঘটাবরববৎ" এইরপে অসুমান ছারা অসরেগুর অবয়বেরও অবয়ব সিদ্ধ হয়। কিন্ত জ্বন্ধপ তাহারও অবরব সিদ্ধা করিতে গেলে অনন্ত অব্যবপরস্পরার সিদ্ধির আগত্তিমূলক অনবস্থা-দোৰ হয়, তাহাতে স্থমেক পৰ্বত ও সর্বপের তুলাপরিমাণাপতি দোৰও হয়। এ জন্ত ন্তায়-বৈশেষিকসম্প্রানার পূর্বেক্তি অসরেপুর অবয়বের অবয়বেই বিশ্রাম স্বীকার করিয়া, উয়কেই পরমাণ্ বলিয়া গিয়াছেন। বস্তুতঃ যখন কোন প্রবো অবয়ববিভাগের বিশ্রাম বা নিবৃত্তি স্বীকার করিতেই হইবে, তথন অসরেণুর অবয়বের অবয়বে বিশ্রাম স্বীকার করার বাধা কি আছে ? ঘটাদিশ্রবা অসরেণু অপেকার অনেক বড়, স্ততরাং তাহার অবয়বের অবয়বও চাকুষ প্রত্যক্ষের বিষয় হওয়ায় তাহারও অব্যব অবশ্ব স্থীকার্য্য এবং উহা প্রত্যক্ষসিদ্ধ। কিন্ত ক্রমরেণুর অবয়বের যে অব্যব, তাহারও অবয়ব স্থীকারের কোন কারণ নাই। আর বদি পূর্কোক্তরূপে অন্তমান করিয়া তাহারও অবয়ব দিদ্ধ করা যায়, তাহা হইলেও নিরবয়ব প্রমাণুর অন্তিত্ব থণ্ডিত হইবে না। কারণ পুর্বোক্ত যুক্তিতে বাধা হইয়া হথন কোন স্থানে অবয়ব-বিভাগের বিশ্রাম বা নিবৃত্তি স্বীকার করিতেই হইবে, তথন সেই জবাই নিরবয়ব পরমাধ বলিয়া সিদ্ধ হইবে। স্থতরাং অসরেপুর অবয়বের অবয়বে বিশ্রাম স্বীকার করিয়া উহাই পরমাণু বলিয়া স্বীকৃত হইয়াছে। অসরেণুর অবয়ব দ্বাণুক, ঐ দ্বাণুকের অব্যবই প্রমাণু। প্রমাণুক্ষের সংযোগে প্রথমে যে দ্বাণুকেরই উৎপত্তি হয়, ইহা প্রশন্তপাদের উক্তির দারাও প্রাচীন দিদ্ধান্ত বলিয়া বুঝা যায় (প্রশন্তপাদভাষা, ৪৮ পূর্ত্তা এইবা)। আমদ্ বাচম্পতি মিশ্র "ভামতী" প্রান্থে বেদাস্তবর্শনের "মহন্দীর্ঘবদ্বা" (২।২।১১) ইত্যাদি স্থাত্রের অবতারণায় যে বৈশেষিকসম্প্রদায়ণিক্ষ প্রমাণ্বাদপ্রক্রিয়ার বর্ণন করিয়া গিয়াছেন, তাহাতে তিনিও দ্বাপুকের অব্যবকেই প্রমাপু বলিয়া এবং দ্বাপুক্ত্রয়াদি হইতেই আপুকাদির উৎপত্তি হয় বলিয়া বৈশেষিকসম্প্রদারের পরম্পরাপ্রাপ্ত যুক্তির দারা সমর্থন করিয়াছেন। "গ্রায়কন্দলী"কার প্রীধর ভট্ট এবং "ভায়মঞ্জী"কার জয়ন্ত ভট্টও উক্ত সিদ্ধান্ত সমর্থন করিতে ঐ সমস্ত যুক্তিরই উরেখ করিয়া গিয়ছেন। ("ভারকন্দলী" ৩২ পূর্ৱা ও "ভারমঞ্জরী" ৫০০ পূর্ৱা দ্রষ্টবা)।

"ভাষতী" প্রন্থে শ্রীমন্বাচম্পতি মিশ্রের স্থবাক্ত বুক্তির সার মর্ম্ম এই বে, বহু পরমাণ্ কোন জবের উপাদান হইতে পারে না। কারণ, কোন ঘটের নির্নাহক পরমাণ্গুলিকেই যদি ঐ ঘটের উপাদান কারণ বলা যায়, তাহা হইলে মূল্গরপ্রহার দারা ঐ ঘট চূর্ণ করিলে তথন একেবারে তাহার উপাদান কারণ ঐ সমস্ত পরমাণ্গুলিরই পরস্পর বিভাগ হইবে। কারণ, তাহা না হইলে ঐ স্থলে ঐ ঘটের বিনাশ হইতে পারে না। উপাদান কারণের বিভাগ বা বিনাশ বাতীক্ত জল্প এবারের বিনাশ হয় না। কিন্তু যদি মূল্গর প্রহারের পরেই সমস্ত পরমাণ্যুই বিভাগ স্বীকার করা যায়, তাহা হইলে তথন আর কিছুরই প্রতাক্ষ হইতে পারে না। কারণ, সেই বিভক্ত পরমাণ্যুই সমস্তই অতীক্ষিয়। কিন্তু মূল্গর প্রহারের দারা ঘট চূর্ণ বা বিনষ্ট হইলেও তথন শর্করাদি ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র মন্তিকার প্রহাক্ত হর্মা থাকে। স্কুত্রাং ইহা স্বীকার্য্য যে, ঘট চূর্ণ হইয়া বিনষ্ট হইলেও তথন একেবারে পরমাণ্ড গুলির পরস্পর বিভাগ হয় না। অতথব ঐ সমস্ত পরমাণ্ই ঐ ঘটের উপাদান কারণ নহে। পরমাণ্ড ছইতে হাণ্কাদিক্রমেই ক্রমশঃ ঘটের উৎপত্তি হইরা থাকে, ইহাই স্বীকার্য্য। (তৃতীর খণ্ড, ৯৫

পূর্ত্তা দ্রন্তি ক্রিডে ব্রুডে বহু পরমাণু কোন ক্রবের উপাদান-কারণ হল না, ইহা দিল হইলে পরমাণুক্ষের সংযোগেও কোন জ্বাস্তর জন্মে না, ইহাও স্বীকার করিতে হইবে। কারণ, প্রমাণ্ত্রেরও বছক আছে। স্বতরাং প্রথমে প্রমাণ্ড্রের সংযোগেই ভাগুক নামক জব্য জন্মে, ইহাই স্বীকার্য্য। কিন্তু ঐ দ্বাপুকদারের সংখোগে কোন দ্রব্যান্তরের উৎপত্তি স্বীকার করিলে ঐ দ্রবাস্তর বার্গ হয়। কারণ, ঐ দ্রবাস্তর আর একটি স্বাণ্কবিশেবই হয়, উহা পূর্বজাত স্থাপ্ক হইতে স্থল হইতে পারে না। কারণ, উপাদান-কারণের বছত্ব ও মহৎপরিমাণাদি বাহা বাহা জন্ত জবোর স্থলত্ব বা মহৎপরিমাণের উৎপাদক হয়,' রাণুকর্বে তাহার কিছুই নাই। রাণুকর্বে বছত্বও নাই, মহৎপরিমাণ্ড নাই, "প্রচয়" নামক সংযোগবিশেরও নাই। স্কুতরাং ভাণুক্ছরজাত দ্রবাস্তরে মহত্ব বা সুলত্বের উৎপত্তি দস্তব না হওয়ার উহার উৎপত্তি নিক্ষণ হয়। দ্বাণুকের পরে আবার অপর দ্বাণুক্বিশেষের উৎপত্তি স্বীকার অনাবশ্রাক। অতএব দিলাস্ত এই বে, পরমাণুর্য়ের সংযোগে প্রথমে ব্যগুক নামক অবয়বীর উৎপত্তি হইলে, উহার পরে ঐ ব্যগুকত্ররের সংযোগেই "অগুক" নামক অব্যবীর উৎপত্তি হয়। এইক্লপ স্বাণ্কচত্ট্রাদির সংযোগে "চতুরণুক" প্রভৃতি অবরবী দ্রব্যের উৎপত্তি হয়। স্বাণ্ক ক্রয়ে বছত্ব সংখ্যা থাকায় উহা হইতে উৎপন্ন ত্রাণুক বা অদরেগুর স্থলত অর্থাৎ মহৎপরিমাণ জ্মিতে গারে। দেখানে উপাদান-কারণ, ছাণুক্তরের বছত্ত সংখ্যাই ঐ মহৎপরিমাণের কারণ। প্রীমদ্বাচম্পতি মিশ্র, উদ্বনাচার্য্য, প্রীধর ভট্ট ও জন্মন্ত ভট্ট প্রভৃতি পূর্নাচার্ব্যগণ অনেক স্থানে ত্রগরেগুকে "ত্রাণুক" শব্দের ধারাও উল্লেখ করিয়াছেন। বস্ততঃ পরমাণ্র ভার বাণুকেরও মহব না থাকার বাণুককেও "অণ্" বলা হইরাছে। স্থতরাং তিনটি "অণ্" অর্থাৎ ছাণ্ডের সংযোগে উৎপন্ন, এইরপ অর্থে "ত্রসরেণ্"কে "ত্রাপুক"ও বলা বায়। বাচম্পতি মিশ্র প্রভৃতিও জন্ধ অর্থেই তাহা বলিরাছেন। কিন্ত উহার "ক্রসরেণ্" নামই প্রসিদ্ধ। ম্বাদি সংহিতাতেও এ নামেরই উরেথ আছে। কেহ কেহ "ত্রিভিঃ সহিতে। রেণঃ" এই অর্থে "অনুবেংগু" শক্ষটি নিপাতনে দিল্ধ বলিয়া প্রমাণ্ড্র মহিত রেগু অর্থাৎ যে রেগুতে অব্যবক্ষপে তিন্ট পরমাণু থাকে, তাহাই "এদরেণ্" শব্দের বৃংপত্তিলভা অর্থ বলিয়াছেন। কিন্তু ঐরূপ বৃংপত্তিতে কোন প্রমাণ নাই। মনে হয়, গবাক্ষরজ্ঞাত ক্র্য্যকিরণের মধ্যে যে রেণ্ পুনঃ পুনঃ গমনাগমন করে ৰলিয়া "অদ" অৰ্থাৎ চরিষ্ণু বা জ্পম, তাহাকে ঐ জ্ঞাই "অদরেণ্" বলা হইয়াছে। "অদ" শক্ষের জঙ্গম অর্থে প্রমাণ ও প্রয়োগ, তৃতীয় বতের ২৬৬ পূর্বায় স্তব্য। দে যাহাই হউক, মূলকথা, পূর্বেক্তি অসরেণুর অবয়ব ছাণুক এবং ঐ ছাণুকের অবয়বই নিরবয়ৰ পরমাণ্ এবং নিরবয়বস্বক্তঃ জ্র পরমাণু নিত্য, ইহাই ন্যায়-বৈশেষিক দক্ষালায়ের দিন্ধান্ত। স্কুতরাং এই স্থতে দর্মনাম "পর" শাসের দারা অনরেগ্র অবলবের অবলবই মহর্বির বৃদ্ধিস্ত, ইহাই ব্বিতে হইবে। দিতীয় অধ্যায়ের দিতীয়

১। কারণবছরাৎ কারণমহন্তাৎ প্রচয়বিশেবাক্ত মহৎ। বেরাজনপনের (২।২।১১শ প্রেরা) শারীরক ভাষো
শক্ষরাতার্থার উদ্ধৃত কর্বারপরে। কিন্তু এখন প্রচলিত বৈশেবিকদর্শনে ঐরাপ প্র নাই। ঐ স্থানে "কারণবছন্তাক্ত"
(৭।১)৯) এইরপ প্রে পেরা বায়। শক্ষর নিজ্ঞার অনেক পুর্বেই আচার্থা শক্ষরের উদ্ধৃত ক্রাদপ্রের বিন্তু
ছইয়াছে, ইহা উক্ত প্রের "উপক্ষার" দেখিলেই বুঝা যাইবে ।

আহিকে "নাগ্নিতাহাৎ" (২৪শ) এই স্তেব্ৰ ছারা এবং প্রবর্তী "অন্তর্জহিশ্চ" ইত্যাদি বিংশ স্থানের স্বারা প্রমাণ্র নিতাবই বে, মহর্বি গোতমের সমত, স্থাতরাং মহর্বি কণাদের ভাগ তিনিও বে, আরম্ভবাদেরই সমর্থক, ইহাও বুঝা ধার ( ৪র্থ খণ্ড, ১৫৯—৬১ পূর্ভা দ্রন্তবা )। তিনি এই অধ্যারের প্রথম আহ্নিকে "বাক্তাদ্বাক্তানাং প্রতাক্ষপ্রামাণাাৎ" ( ১১শ ) এই স্ত্রের দারা তাঁহার নিছ সিদ্ধান্ত আরম্ভবাদের প্রকাশও করিয়াছেন। স্থতরাং তাঁহার মতে প্রমাণ্ বে, নির্বয়ব ও নিতা এবং ঐ পরমাণু হইতেই দ্বাণুকাদিক্রমে স্তু হর, এ বিষয়ে সন্দেই নাই। তাঁহার উক্ত দিল্ধান্তার্থনারেই নৈরায়িকসম্প্রানারও পরমাগুর্যের সংযোগে প্রথমে দ্বাগুকনামক অবয়বীর উৎপত্তি এবং ঐ দ্বাগুকত্তরের সংযোগে "অসরেণ্" বা "আণ্ক" নামক অবরবীর উৎপত্তি হয়, ইহা প্রোক্তরূপ যুক্তির ছারা নির্বন্ন করিয়াছেন। রতুনাথ শিরোমণি স্বাধীন ভাবে অসরেগুতে বিশ্রাম স্বীকার করিলেও গৌতম-মতব্যাখ্যাতা পূর্বাচার্যাগণ তাহা করেন নাই। "এদরেণুর" ষষ্ঠ ভাগই যে প্রমাণু, এ বিষয়ে একটি বচনও পূৰ্মকাল হইতে প্ৰসিদ্ধ আছে। "ভাগ্নকোষে"ও উক্ত বচনটী উদ্ভ হইগ্নছে?। "দিদ্ধান্তমূকাবলী"র টীকার দাক্ষিণাতা মহাদেব ভট গবাক্ষরজ্গত ক্র্যাকিরণের মধ্যে দৃশ্বমান বেগুকে "নাগুক" বগাই উচিত বলিয়া শেষে যে নিজ মন্তব্য প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন, তাহা নিভাষাণ ও প্রমাণবিক্তক। ময়াদি ঋষিগণ যে, ঐ রেগুকে "অসরেগু" বলিয়াছেন এবং তাৎপর্য্যাটীকাকার বাচম্পতি মিশ্র যে, এই স্থোক্ত "ক্রাট"ও অসরেণু একই পদার্থ বনিয়া উহার স্বরূপবোধক যাজ্ঞবন্ধা-বচনের পূর্বার্দ্ধ উদ্ধৃত করিয়াছেন, ইহা পূর্বেই বলিয়াছি। "ক্রাট" শব্দের অর্থ অতিকুল, ইহা অভিধানেও কথিত হইরাছে। তদরুদারেও দৃশ্য পদার্থের মধ্যে যাহা দর্বাপেক্ষা কুল, দেই অসরেণুকেও "ক্রাট" বলা যায়। কিন্তু বাচস্পতি মিশ্র প্রভৃতি পূর্ব্বাচার্য্যগণ বিশেষ করিয়া ঐ অসরেগুকেই "ক্রাট" বলিয়াছেন। রখুনাথ শিরোমণি ও অক্তান্ত নৈয়ায়িকও অসরেণু অর্থেই "ক্রাট" শব্দের প্রয়োগ করিয়া গিন্ধাছেন। শ্রীমন্তাগবতের তৃতীয় স্কন্ধের একাদশ অধ্যায়ে যে "এদরেণ্"র পরে "ক্রটি"র উল্লেখ হইয়ানে, তাহা কালবিশেষের সংজ্ঞা। অর্থাৎ দেখানে কালবিশেষকেই ত্ৰসংক্ষে ভিন্ন "ক্ৰটি" নামে প্ৰকাশ করা হইয়াছে। স্বতরাং উহা পূর্কোক্ত সিদ্ধান্তের বিরোধী नरह ।

মূলকণা, মহর্ষি এই সূত্রে "ক্রাট" শব্দের ছারা নিরবয়ব অতাল্রির পরমাণ্র অন্তিত্বে পূর্ব্বোক্তরূপ যুক্তি প্চনা করিরা, ঘটাদি অবয়বী যে, ঐ পরমাণুপুঞ্জমাত্র নহে—কারণ, তাহা হইলে উহার
প্রতাক্ষ হইতে পারে না, প্রতাক্ষ না হইলেও পূর্ব্বপক্ষবাদীর পূর্ব্বকৃথিত "র্ভিপ্রতিবেং"ও সম্ভব
হর না, স্থতরাং উহার ছারা অবয়বীর অভাব সমর্থন করাও সম্ভবই হয় না, ইহাও স্চনা করিয়া
গিরাছেন। তিনি ছিতীয় অধ্যায়ে অল্প প্রসক্ষে অবয়বীর অন্তিত্ব বিষয়ে সাধক যুক্তি প্রকাশ করিলেও
তিত্বিবয়ে অলাল্প বাধক যুক্তির থওন বাতীত উহা সিদ্ধ হইতে পারে না। স্থপাচীন কাল হইতেই
অবয়বীর অন্তিত্ব বিষয়ে বিবাদ হইয়াছে। যোগদর্শনের বাাদ-ভাষোও অবয়বীর অন্তিত্ব বিষয়ে বিচার

জালক্ষ্মিরটিক্স বং ক্রাং দুখাতে বজা।
 ভব্য বন্ধতমে। ভাগা প্রমাণ্ড দ উচাতে।

ও সমর্থন দেখা বার। বিষ্ণুপ্রাণেও (৩)১৮) বৌদ্ধ বিজ্ঞানবাদের উল্লেখ দেখা বার। স্থতরাং অবরবীর অন্তিত্ব বিবাদগ্রন্থ বা সন্দির্ধ হইলেও মহর্থি পূর্ব্বোক্ত তৃতীর প্রত্রে অবরবিবিষয়ে অভিমানকে রাগাদি দোষের নিমিন্ত বলিয়া উপদেশ করিতে পারেন না। তাই তিনি ঐ প্রত্রের পরেই এখানে এই প্রকরণের আরম্ভ করিয়া অবরবিবিষয়ে বাধক যুক্তির উল্লেখপূর্ব্বক উহার থণ্ডন দারা আবার অবরবীর অন্তিত্ব সমর্থন করিয়াছেন এবং পরবর্ত্তী প্রকরণের দ্বারা নিরবয়ব নিতা পরমাণ্র অন্তিত্বে বাধক যুক্তির গণ্ডনপূর্ব্বক তাঁহার পূর্ব্বোক্ত অবরবীর অন্তিত্ব স্থান্ত করিয়া গিরাছেন ।১৭।

#### অবরবাবরবিপ্রকরণ সমাপ্ত ।২ঃ

#### ভাষ্য। অথেদানীমানুপলম্ভিকঃ সর্বাং নাস্তীতি মন্তমান আহ—

অনুবাদ। অনন্তর এখন সমস্ত পদার্থই নাই অর্থাৎ অবয়বার ভায় প্রমাণুও নাই, উপলব্ধিও বস্তুতঃ নাই, এই মতাবলম্বা "আনুপ্রস্তিক" ( স্ব্রশ্ভতাবাদী ) বলিতেছেন—

#### সূত্র। আকাশব্যতিভেদান্তদর্পপতিঃ ॥১৮॥৪২৮॥

অনুবাদ। (পূর্ববপক্ষ) "আকাশব্যতিভেদ" প্রযুক্ত অর্থাৎ পরমাণুর অভ্যন্তর ও বহিভাগে আকাশের সহিত সংযোগ প্রযুক্ত তাহার অর্থাৎ পূর্ববাক্ত নিরবয়ব পরমাণুর উপপত্তি হয় না।

ভাষ্য। তস্থাণোর্নিরবর্বস্থানুপপত্তিঃ। কন্মাৎ ? আকাশ-ব্যতিভেদাৎ। অন্তর্বহিশ্চাণুরাকাশেন সমাবিক্টো ব্যতিভিন্নঃ। ব্যতিভেদাৎ সাবর্বঃ, সাব্যবস্থাদনিত্য ইতি।

অমুবাদ। সেই নিরবয়ব পরমাণুর উপপত্তি হয় না। (প্রশ্ন) কেন ? (উত্তর) "আকাশব্যতিভেদ"-প্রযুক্ত। বিশদার্থ এই যে, পরমাণুর অভ্যন্তরে ও বহির্ভাগে আকাশ কর্ত্বক সমাবিষ্ট হইয়া ব্যতিভিন্ন অর্থাৎ অভ্যন্তরে ও বহির্ভাগে আকাশের সহিত সংযুক্ত। ব্যতিভেদপ্রযুক্ত সাবয়ব, সাবয়বরপ্রযুক্ত অনিত্য।

টিগ্লনী। মহবি এখন নিরবরৰ পরমাণ্র অন্তিত্বের বাধক বুক্তি খণ্ডন করিয়া, উহার অন্তিত্ব স্থান করিতে প্রথমে এই স্থানের ধারা পূর্ববিপক্ষ বলিয়াছেন বে, পূর্বেলিক্ত নিরবরৰ পরমাণ্র উপপত্তি বা সিদ্ধি হয় না। এই স্থানে "তৎ" শব্দের ধারা নিরবয়ৰ পরমাণ্ট্র যে মহবির বৃদ্ধিস্ত, ইহা ভাঁহার এই বিচারের ধারাই বৃঝা নায়। স্থাতরাং পূর্ববিস্ত্রে যে, তিনি নিরবয়ৰ পরমাণ্ড্র কথাই বলিয়াছেন, ইহা স্বীকার্যা। কারণ, তাহা বলিলেই তিনি এই স্থানে "তং" শব্দের ধারা ঐ নিরবয়ৰ পরমাণ্ডকই

প্রহণ করিতে পারেন। নিরবয়ব পরমাণর দিন্ধি কেন হয় না ? ইহা সমর্থন করিতে পূর্ব্ধপক্ষবাদী হেতু বলিয়াছেন — "আকাশবাতিভেনাং"। ভাষাকার উহার ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, প্রমাণ্র অভ্য-স্তব্ধে ও বহির্ভাগে যে আকাশের সমাবেশ অর্থাৎ সংযোগবিশের আছে, উহাই এখানে পূর্ত্তপক্ষ বাদীর অভিমত "আকাশব্যতিভেদ"। এই ব্যতিভেদ আছে বলিয়া প্রমাণু সাবয়ব, ইহা স্বীকার্যা। কারণ, প্রমাণুর অভাত্তর ও বহিজাগ উহার অব্রব্বিশেষ। উহার সহিত আকাশের সংযোগ স্বীকার্য্য হইলে এ অবয়বের অন্তিত্ব অবশ্র স্বীকার্য্য। তাহা হইলে পরমাণু যে সাবয়ব পদার্থ, ইহা স্বীকার করিতে হইবেই। অর্থাৎ পরমাণ্ স্বীকার করিতে গেলে উহারও অব্যব স্বীকার করিতে হইবে। স্থতরাং উহার মনিতাত্বও স্বীকার করিতে হইবে। কারণ, সাবরব দ্রবা নিতা হইতে পারে না। স্থতরাং পূর্ব্বোক্তরূপ বাধক যুক্তিবশতঃ নিরবরব নিতা পরমাণ্র দিলি হয় না। ভাষ্যকার প্রথমে উক্ত মতকে "আফুণলস্তিকে"র মত বলিয়া এই পূর্বণকত্রের অবতারণা করিরাছেন। যিনি "উপগস্ত" অর্থাৎ প্রত্যক্ষালি কোন জ্ঞানের ই বাস্তব দন্তা মানেন না, স্কুতরাং পরমাণ্ও মানেন না, এতাদুশ দর্কাশুক্ত তাবাদীকে "আতুপদস্তিক" বলা ধার। ভাষাকার "আতুপ-লম্ভিক" শব্দের প্রয়োগ করিয়া পরে "দর্জাং নাজীতি মন্তমানঃ" এই বাক্যের দারা উহারই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। অর্থাৎ যিনি সর্ব্বাভাববাদী, তিনিই এখানে ভাষাকারোক্ত "আনুপলস্কিক"। তাঁহার গুঢ় অভিবন্ধি এই বে, প্রমাণ্র অবরব না থাকিলে প্রমাণ তাহার অবরবে কিরপে বর্ত্তমান থাকে ? এইরূপ প্রশ্ন করা যায় না। স্থতরাং পরমাণু তাহার অবয়বে কোনরূপেই বর্তমান থাকিতে পারে না, ইহা বলিয়া পূর্বেলাক্ত "ব্যত্তিপ্রতিষেণ"প্রযুক্ত পরমাণ্ডর অভাব দিল্ধ করা যায় না। কিন্তু যদি পরমাপুর অবয়ব আছে, ইহা দিদ্ধ করা যায়, তাহা হইলে ঐ যুক্তিতে তাহারও অবয়ব প্রভৃতি অব্যবপরম্পরা দিল্ধ করিয়া ঐ পরমাণ্ড ও তাহার অব্যবপরম্পরা নিজ নিজ অব্যবে কোনরপেই বর্তনান থাকিতে পারে না, ইহা সমর্থন করিয়া পূর্ব্বোক্ত "বৃত্তিপ্রতিষেধ" প্রযুক্ত ঐ পরমাণু ও উহার অব্যবপ্রস্পরারও অভাব সিদ্ধ করা যাইবে। তাহা হইলে আর কোন পদার্থেরই অক্তির থাকে না—"দর্কাং নাত্তি" ইহাই দিন্ধ হয় । মহর্ষি পর্কে "দর্কমভাবঃ" ইত্যাদি (৪।১।৩৭) স্থানের বারা যে মতের প্রকাশ করিরাছেন, উহা হইতে এখানে এই মতের অবস্থাই বিশেষ আছে। কিন্তু তাৎপর্যাটীকাকার সেই স্থলের স্থায় এখানেও "শৃত্যতাবাদে"র কথাই বলিয়াছেন। এ বিষয়ে পরে আলোচনা করিব। চতুর্থ খণ্ড—১৮৬ পূর্ভা ভ্রম্ভরা ॥১৮॥

#### সূত্ৰ। আকাশাসৰ্বগতত্বং বা ॥১৯॥৪২৯॥

অমুবাদ। পক্ষান্তরে অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত "আকাশব্যতিভেদ" নাই, ইহা বলিলে আকাশের অসর্বিগতত্ব (অসর্বব্যাপিত্ব ) হয়।

ভাষ্য। অথৈতমেষ্যতে—পর্মাণোরন্তর্নান্ত্যাকাশমিত্যসর্ব্বগতত্বং প্রসজ্ঞাতে ইতি। অমুবাদ। আর যদি ইহা স্বীকৃত না হয়, তাহা হইলে প্রমাণুর অভ্যস্তরে আকাশ নাই, এ জন্ম ( আকাশের ) অসর্বিগত্ত প্রসক্ত হয়।

টিয়নী। পূর্ব্বপক্ষবাদী যে "আকাশবাতিভেদ"কে হেতৃ করিয়া পরমাণ্র সাবয়বন্ধ সমর্থন করিয়াছেন, উহা অস্বীকার করিলে ত তিনি আর নিজ মত সমর্থন করিতে পারেন না, তাই তিনি ঐ পক্ষে এই স্ত্রের দারা পরেই বলিয়াছেন যে, তাহা হইলে আকাশের সর্ব্বগতন্ত দিল্লাপ্ত বাহিত হয়। অর্থাৎ আমরা আকাশাদি কিছুই না মানিলেও তোমরা যথন আকাশকে সর্ব্বগত বলিয়াই স্বীকার করিয়াছ, এবং পরমাণ্কেও মূর্ত্ত দ্রবা বলিয়া স্বীকার করিয়াছ, তথন পরমাণ্র অভ্যন্তরেও আকাশের সংযোগ তোমাদিগের স্বীকার্য। কারণ, তোমাদিগের মতে সমস্ত মূর্ত্ত দ্রব্যের সহিত সংযোগই সর্ব্বগতন্ত্ব। স্বতরাং পরমাণ্র অভ্যন্তরের সহিত আকাশের সংযোগ না থাকিলে উহার সর্ব্বগতন্ত থাকে না। উহার অনর্ব্বগতন্তেরই আপত্তি হয়। কিন্তু উহা স্বীকার করিলে তোমাদিগের দিলান্তর্যান হইবে। স্বতরাং পরমাণ্র অভ্যন্তরে এবং বহির্ভাগেও আকাশের সংযোগ অবশ্রু স্বীকার্য্য হওয়ার তোমাদিগের মতেও পরমাণ্র মাবয়বন্ধ অনিবার্য্য।১৯া

### সূত্ৰ। অন্তৰ্ৰহিশ্চ কাৰ্য্যদ্ৰব্যস্ত কারণান্তরবচনা-দকাৰ্য্যে তদভাবঃ ॥২০॥৪৩০॥

অনুবাদ। (উত্তর) "অন্তর্" শব্দ ও "বহিস্" শব্দের হারা জন্ম দ্রব্যের কারণান্তর অর্থাৎ উপাদান-কারণ অবয়ববিশেষ কথিত হওয়ায় অকার্য্য দ্রব্যে (নিত্যদ্রব্য পরমাণুতে) তাহার অভাব (অর্থাৎ পরমাণুর অভ্যন্তর ও বহির্ভাগ না থাকায় তাহার সহিত আকাশের সংযোগ বলাই বায় না। স্কৃতরাং ঐ হেতুর হারা পরমাণুর সাবয়বহু সিদ্ধ করা বায় না)।

ভাষ্য। ''অন্ত''রিতি পিহিতং কারণান্তরৈঃ কারণমূচ্যতে। ''বহি"-রিতিচ ব্যবধায়কমব্যবহিতং কারণমেবোচ্যতে। তদেতৎ কার্য্যদ্রব্যক্ত সম্ভবতি, নাণোরকার্য্যদ্বাৎ। অকার্য্যে হি পরমাণাবন্তর্বহিরিত্যক্তাভাবঃ। যত্র চাক্ত ভাবোহণুকার্য্যং তৎ, ন পরমাণুঃ। যতো হি নাঙ্গতরমন্তি, সপরমাণুরিতি।

অমুবাদ। "অন্তর্" এই শব্দের দ্বারা কারণাস্তরগুলির দ্বারা "পিহিত" অর্থাৎ বহির্ভাগস্থ অবয়বগুলির দ্বারা ব্যবহিত কারণ (মধ্যভাগস্থ উপাদান-কারণ অবয়ব-বিশেষ) কথিত হয়। "বহিস্" এই শব্দের দ্বারাণ ব্যবধায়ক অব্যবহিত কারণই অর্থাৎ যাহা মধ্যভাগের ব্যবধায়ক, কিন্তু অন্য কোন অবয়ব দ্বারা ব্যবহিত নহে, সেই বহির্ভাগস্থ অবয়ববিশেষই কথিত হয়। সেই ইহা অর্থাৎ পূর্বেবাক্তে "অন্তর্ শব্দ ও "বহিস্" শব্দের বাচ্য অবয়বরূপ উপাদান-কারণ, জন্ম দ্রব্যের সম্বন্ধে সম্ভব হয়, অকার্য্যন্থ অর্থাৎ অজন্মন্থ বা নিত্যন্থ প্রযুক্ত পরমাণুর সম্বন্ধে সম্ভব হয় না। যেহেতু "অকার্য্য" পরমাণুতে অর্থাৎ বাহার উৎপত্তিই হয় না, যাহা কোন কারণের কার্য্যই নহে, আমাদিগের সম্মত সেই পরমাণু নামক নিতাদ্রব্যে অভ্যন্তর ও বহির্ভাগে, ইহার অভাব। যাহাতে কিন্তু এই অভ্যন্তর ও বহির্ভাগের "ভাব" অর্থাৎ সন্তা আছে, তাহা পরমাণুর কার্য্য অর্থাৎ পরমাণু হইতে ক্রমশঃ উৎপন্ন ছ্যুপুকাদি জন্ম দ্রব্য, পরমাণু নহে। যেহেতু যাহা হইতে সূক্ষ্মতর নাই, অর্থাৎ যাহা সর্ব্বাপেক্ষা স্ক্র্ম দ্রব্য, যাহার কোন অবয়ব বা অংশই নাই, তাহাই পরমাণু।

টিপ্লনী। মংর্ষি পূর্ব্বোক্ত পূর্বাপক্ষের খণ্ডন করিতে এই স্থত্তের দারা বলিয়াছেন যে, "অন্তর" শব্দ ও "বহিদ" শব্দ জল্প-দ্রব্যের উপাদান-কারণ অবয়ববিশেষেরই বাচক। স্রভরাং নিতা দ্রব্য পরমাণুতে "অভর্" শব্দ ও "বহিদ্" শব্দের বাচ্য দেই উপাদান-কারণ থাকিতে পারে না। পরমাণুর সম্বন্ধে "অন্তর" শব্দ ও "বহিনৃ" শব্দের বর্ধার্থ প্রয়োগই হইতে পারে না। স্থান্ত "অন্তর" ও "বহিদ্" এই ছুইটি অধ্যয় শব্দের ছারা মহর্ষি ঐ ছুইটি শব্দকেই এখানে প্রকাশ করিয়াছেন এবং স্তুত্ত্বৰ্তঃই উহার পরে তৃতীয়া বিভক্তির লোপ হইয়াছে, ইহা বুঝা যায়। উত্তরবাদী মহর্ষির ভাৎপর্য্য এই বে, পূর্ব্ধপক্ষবাদী পরমাণ্ড দাবয়বন্ধ দাধন করিতে বে "আকাশব্যভিভেদ"কে হেতু বলিরাছেন, উহা অসিদ্ধ। কারণ, পরমাণুর অভ্যন্তর ও বহির্ভাগের সহিত আকাশের সংযোগই ঠাহার অভিমত "আকাশবাতিভেদ"। কিন্ত প্রমাণ্র অভ্যন্তরও নাই, বহির্ভাগও নাই। ক্সভরাং ভাহার সহিত আকাশের সংযোগ সম্ভবই নহে। যাহা নাই, যাহা অলীক, ভাহার সহিত সংযোগও অলীক। স্নতরাং উহার ছারা প্রমাণ্ডর সাবয়বত্ব দিল্ধ হইতে পারে না। প্রমাণ্ডর অভ্যন্তর ও বহির্ভাগ নাই কেন ? ইহা বুঝাইতে মহর্ষি এই স্থত্তের দ্বারা বলিরাছেন বে, প্রমাণু অকার্য্য অর্থাৎ নিতাদ্রব্যা, তাহার কোন কারণই না থাকায় "অস্তর্" শব্দ ও "বহিদ্" শব্দের বাচ্য ষে উপাদানকারণবিশেষ, তাহাও নাই। ভাষাকার মহর্ষির তাৎপর্যা ব্যক্ত করিতে বলিয়াছেন যে, অভান্তর ও বহির্ভাগ, জন্ত দ্রব্যের সম্বন্ধেই সন্তব হয়। কারণ, জন্তদ্রব্যের অবয়ব আছে। ঐ সমস্ত অবয়বই তাহার উপাদান বা সমবায়িকারণ। তল্মধ্যে বাহা বাহ্ অবয়বের হারা আজ্ঞাদিত বা ব্যবহিত, তাহাই "অন্তর্" শক্ষের বাচা, তাহাকে মধ্যাবয়ব বলা যায়। আর যাহা ঐ মধ্যাবয়বের ব্যবধায়ক বা আচ্ছাদক, এবং অন্ত অবয়বের ঘারা ব্যবহিত বা আচ্ছাদিত নতে, তাহাই "বহিস্" শব্দের বাচ্য, তাহাকে বাহাব্যব বলা বায়। স্কুতরাং "অন্তর্" শব্দ ও "বহিদ্" শব্দের বাচ্য যে পূর্মোক্ত উপাদানকারণ, বাহাকে অভ্যন্তর ও বহির্ভাগ বলা হয়, তাহা নিত্যদ্রবা পর্মাণুর সম্বন্ধে কোনরপেই সম্ভব হইতে পারে না। বাহাতে উহা আছে, তাহা পরমাণুর কার্ব্য দ্বাণুক প্রাঞ্জ সাবরব জন্তরের, তাহা ত পরমাণু নহে। কারণ, বাহা সর্বাক্ষেপা সৃত্ত্ব অর্থাৎ বাহার আর অবরব নাই, তাহাই পরমাণু।

বার্ত্তিককার এথানে বিশদ বিচারের জন্ম বলিয়াছেন বে, বিনি "আকাশব্যতিতেদ"প্রযুক্ত পরমাণু অনিতা, ইহা বলিতেছেন, তাঁহাকে ঐ "ব্যতিভেদ" কি, তাহা জিজাতা। যদি পরমাণু ও আকাশের সম্বন্ধমাত্রই "আকাশব্যতিতেদ" হয়, তাহা হইলে উহা প্রমাণুর অনিত্যতার দাধক হয় না। আর যদি সম্বন্ধ বা সংযোগমাত্রই পরমাণুর অনিত্যতার সাদক হয়, তাহা হইলে "আকাশ"শব্দের প্রয়োগ বার্থ। পরত্ত পরে "দংযোগোপগত্তেশ্চ" এই স্থতের দ্বারা উহা কথিত হওরায় এখানেও আবার উহাই বলিলে পুনক্ষক্তি-দোষ হয়। স্থতরাং প্রমাণ্ ও আকাশের সম্মনাত্র অথবা সংযোগ-মাত্রই "আকাশব্যভিতেন" নহে। যদি বল যে, প্রমাণুর অভ্যস্তরে সম্ম অথবা প্রমাণুর অবরবের সহিত আকাশের সম্বন্ধই "আকাশবাতিভেদ", কিন্তু তাহাও বলা বার না। কারণ, প্রমাণু নিতাস্ত্রবা, তাহার অবয়ব নাই। যদি বল, প্রমাণ্র অব্যবসমূহের বিভাগই "আকাশবাতিভেদ" অর্থাৎ আকাশ পরমাপুর অবদবগুলিকে ভেদ করিয়া উহাদিগের যে বিভাগ জন্মার, তাহাই "আকাশবাতি-(उम"—किन्छ देशं अम्बन महा कान्नन, शतमान् निजासना, जांशंत अन्यनदे नाहे। जन्म দ্রব্যের অবয়ব থাকায় তাহারই বিভাগ হইতে পারে। পরস্ত প্রমাণুর অবয়ব স্বীকার করিলেও ত আকাশ তাহার বিভাগের কারণ হয় না। কারণ, ঐ বিভাগ কর্মজন্ত। তাহাতে আকাশ निभिन्न नरह। यनि दन, अञ्चल्दाद रव हिन्त, जाहारे "वाजिएन"; किन्त रेहां अथारन दना यात्र না। কারণ, সাবয়ব যে প্রবোর মধ্যে অবয়ব নাই, সেই প্রবোর মধ্যস্থানকেই ছিব্র বলে। কিন্তু পরমাণুর অবরব না থাকার তাহার ছিত্র সম্ভবই হর না। ফলকথা, পূর্ব্বপক্ষবাদী জাহার ক্থিত "আকাশব্যতিভেদ"কে বাহাই বলিবেন, তাহাই তাঁহার সাধাসাধক হয় না। কারণ, বাহা ব্যতি-চারী বা অসিভ, তাহা কথনও সাধাসাধক হয় না। বার্ত্তিককার শেষে বলিয়াছেন বে, পূর্ব্বপক্ষ-বাদী "সর্ব্বগতত্ব" শব্দের অর্থ না বুঝিয়াই পক্ষান্তরে আকাশের অসর্ব্বগতত্বের আপত্তি বলিয়াছেন। কিন্তু ঐ আপত্তিও হইতে পারে না। কারণ, সমস্ত মুর্ত্ত জবোর সহিত সংযোগই সর্বাগতত। মুর্ত্ত দ্রব্য পরমাণুর সহিতও আকাশের সংযোগ থাকায় তাহার সর্ব্বগতত্ব অব্যাহতই আছে। প্রমাণ্ডর অভ্যন্তরে ঐ সংযোগ না থাকার আকাশের সর্বগতত্ব থাকে না, ইহা বলা যায় না। কারণ, প্রমাণুর অভান্তরই নাই। বাহা নাই, বাহা অলীক, তাহার সহিত সংবোগ অসম্ভব, এবং অনীক পদার্থ দর্কশক্ষের বাচাও নহে। স্কুতরাং বে দমন্ত মূর্দ্ত জব্যের সন্তা আছে, তাহাই "দর্ব্ব"শব্দের দারা গ্রহণ করিতে হইবে। তাহা হইলে আকাশের দর্ব্বগতত্ত্বের কোন হানি হইতে পারে না। উদয়নাচার্য্যের "আত্মবিবেকে"র টীকায় নবানৈয়াত্রিক রখুনাথ শিরোমণিও উদয়নের ভাৎপর্য্য বাাখ্যার ঐরণ কথাই লিখিয়াছেন<sup>3</sup>। তিনি আকাশের সহিত পরমাণুর অভাস্তরে সংযোগকেই "আকাশবাতিতেদ" বলিয়া ব্যাপ্যা করিয়া প্রমাণুর অভান্তর অলীক বলিয়াই উহা সম্ভব নহে, ইহা বণিয়াছেন। উদয়নাচার্য্য দেখানে পূর্ব্বপক্ষবাদীর "পর্মাণুঃ সাব্যবং" এই

১। আকাশেন প্রমাণোর্বাতিভেক্ অভাল্পরে সংযোগঃ, অভাল্পরাজ্বাধের অসম্ভবী। সর্ব্যত্ত্ব বিভূনাং সর্ব্যুর্ভসংযোগিতামালে। নিব্রর্থত অংশাঃ প্রমাণুশকার্থছাং "প্রমাণুং" সাব্যবঃ" ইতি প্রতিজ্ঞাপ্রযোগীয়াত ইতার্থ: ।—আক্রতক্রিকেনীণিতি।

প্রতিজ্ঞাবাকো 'পরমাণ্
্রু এবং 'পাবরবঃ' এই পদন্বরের বে বাাঘাত বলিয়াছেন, তাহা ব্রাইতে রঘুনাথ শিরোমণি বলিয়াছেন বে, যিনি পরমাণ্ মানেন না, তিনি উহাকে পক্ষরণে গ্রহণ করিতেই পারেন না। আর যদি তিনি পক্রহণের অন্তরোধে বাধা হইরা উহা স্থীকার করেন, তাহা হইলে 'পাবরবঃ'' এই পদের দ্বারা উহাকে দাবরব বলিতে পারেন না। কারণ, নিরবরব অণ্ট পরমাণ্
শক্ষের অর্থ। স্কতরাং পূর্ব্ধপক্ষবাদী এরূপ প্রতিজ্ঞাই ক্রিতে পারেন না। অন্তান্ত কথা পরে
ব্যক্ত হইবে। ২০।

# সূত্ৰ। শব্দ-সংযোগ-বিভবাচ্চ সৰ্বগতং ॥২১॥৪৩১॥

অনুবাদ। শব্দ ও সংযোগের "বিভব" অর্থাৎ আকাশে সর্ববত্র উৎপত্তিবশতঃই (আকাশ) সর্ববগত।

ভাষ্য। যত্র কচিত্ত্ৎপদাঃ শব্দা বিভবন্ত্যাকাশে তদাশ্রেরা ভবন্তি।
মনোভিঃ পরমাণ্ভিন্তৎকার্য্যেশ্চ সংযোগা বিভবন্ত্যাকাশে! নাসংযুক্তমাকাশেন কিঞ্চিন্যুর্ত্রদ্রামুপলভ্যতে, তন্মান্নাসর্বগ্রহিতি।

অনুবাদ। যে কোন প্রদেশে উৎপন্ন সমস্ত শব্দই আকাশে সর্বত্র উৎপন্ন হয় (অর্থাৎ) আকাশান্ত্রিত হয়। সমস্ত মন, সমস্ত পরমাণু ও তাহার কার্যাক্রব্য-সমূহের (দ্যপুকাদি জন্ম জব্যের) সহিত সংযোগও আকাশে সর্বত্র উৎপন্ন হয়। আকাশের সহিত অসংযুক্ত কোন মূর্ত্ত জব্য উপলব্ধ হয় না। অতএব আকাশ অসর্ববিগত নহে।

টিপ্রনী। পূর্বপক্ষবাদী পক্ষান্তরে আকাশের যে, অদর্বগতত্ত্বের আপত্তি বলিয়াছেন, তাহা পরিহার করিতে মহর্ষি পরে এই ক্রের বারা বলিয়াছেন যে, শক্ষ ও সংযোগের বিভববশত্তাই আকাশ সর্বগত, ইহা সিদ্ধ হয়। "বিভব" শক্ষের অর্থ এখানে বিশিষ্ট উৎপত্তি অর্থাৎ সর্ব্বের উৎপত্তি। অর্থাৎ যে কোন প্রদেশেই শক্ষ উৎপন্ন হইলে ঐ শক্ষ আকাশেই সর্ব্বের উৎপন্ন হয়। আকাশেই সর্ব্বের উৎপন্ন হয়। আকাশেই সর্ব্বের উৎপন্ন হয়। আকাশেই সর্ব্বের শক্ষের সমবান্ধিকারণ বলিয়া আশ্রয়। তাই শক্ষ্যাত্তই আকাশাশ্রিত হয়। ভাষাকার "বিভবত্ত্যাকাশে" এই বাক্য বলিয়া উহারই ব্যাখ্যা করিয়াছেন—"তদাশ্রয়া ভবন্তি"। সেই আকাশ যাহার আশ্রন, এই অর্থে বছরীহি সমাসে "তদাশ্রন্ন" শক্ষের বারা বুঝা যায় আকাশাশ্রিত। তাৎপর্য্য এই যে, সর্ব্বেরই শক্ষ উৎপন্ন হওদান্ন সর্ব্বেই তাহার আশ্রন্ন আকাশ আছে, ইহা সিদ্ধ হয়। স্কারণ, আকাশ বাতীত কুরাপি শক্ষ জন্মিতে পারে না। সর্ব্বের আকাশেই শক্ষের সমবান্ধিকারণ বলিয়া আশ্রন্ধ। স্কতরাৎ সর্ব্বেরিকার যথন শক্ষ উৎপন্ন হইতেছে, তথন সর্ব্বের আকাশের সন্ত্রিণ থীকার্য্য। তাই আকাশকে সর্ব্বেগত বা সর্ব্বেরাপী বলিনাই শ্রীকার করা হইন্নছে। "আকাশবৎ সর্ব্বগতশ্ব নিত্যঃ" এই শ্রুতিবাক্যের বারাও আকাশের সর্ব্বগতত্ব ও নিত্যক্ব সিদ্ধান্ধ-রূপেই বৃবিতে পারা বান্ধ। (চতুর্থ গুড, ১৬১—৬৪ পূর্চা ক্রন্তব্য)।

এইরপ শব্দের ন্তার সংযোগের "বিভব"বশতঃও আকাশের সর্বগতর দির হা। ভাবাকার ইহা বুঝাইতে জীবের সমস্ত মন এবং পার্থিবাদি সমস্ত প্রমাণ্ এবং উহার কার্য্য বাণু চাদি জন্ম জবাদমূহের সহিত সংযোগকে ক্লোক "সংযোগ" শকের ছারা এইশ করিয়া বলিয়াছেন বে, ঐ সমন্ত মুর্ত্ত দ্বব্যের সহিত সমন্ত সংযোগও আকাশে সর্ব্বর উৎপন্ন হয়। আকাশের সহিত সংযুক্ত নহে, এমন কোন মূর্ত জবোর উপলব্ধি হয় না। অতএব আকাশ অস্বর্ধগত হইতে পারে না। তাৎপর্যা এই বে, সমস্ত মৃত্তিজ্ঞার সহিত সংযোগই সর্বাগতর। নববিধ জবোর মধ্যে পার্থিবাদি পরমাণু এবং তাহার কার্যা দাণু কাদি সমস্ত জত্ত জবা এবং মন, এই গুলিই মূর্ভন্রবা। ঐ সমন্ত মূর্ভন্রব্যের সহিত সর্ব্বভাই আকাশের সংযোগ থাকার আকাশের সর্ব্বগতত্ত্বের হানি হয় না। পরমাণ্র অভ্যন্তর ও বহিজাগ অলীক বলিয়া উহার সহিত সংযোগ অসম্ভব। বিস্ত পরমাণুর সহিত আকাশের সংযোগ অবখাই আছে। অতএব আকাশের অসর্ব্ধগতত্ত্বের আপত্তি হইতে পারে না। বার্ত্তিককারের মতে এখানে "সর্কাসংযোগশন্ধবিভবাচ্চ সর্বাগতং" ইহাই স্ত্রপাঠ। সমস্ত মূর্ভদ্রব্যের সহিত সংযোগই তিনি "সর্প্রসংযোগ" শব্দের দ্বারা ব্যাধ্যা করিয়াছেন। কিন্তু ভাষ্য-কারের ব্যাখ্যার দারা তাঁহার মতে "শব্দসংযোগবিভবাচত" এইরূপই স্ত্রপাঠ বুরা যায়। ত্রীমন্-বাচস্পতি মিশ্রের "ভারস্চীনিবন্ধ" এবং "ভারস্ত্রোদ্ধারে"ও "শব্দ ংযোগবিভবাচ্চ" এইরূপই সূত্র-পাঠ আছে। বৃত্তিকার বিশ্বনাথও ঐরূপই স্ত্রগাঠ গ্রহণ করিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, শব্দ ও সংবোগের বে "বিভব" অথবা শব্দজনক সংযোগের যে বিভব, অর্থাৎ সার্কাত্রিকত্ব, তৎপ্রযুক্ত আকাশ দর্ব্বগত, ইহা দিন্ধ হয়। অর্থাৎ দর্বনেশেই শংকর উৎপত্তি হওয়ার দর্বনেশেই শব্দ-জনক সংযোগ স্বীকার্যা। স্তরাং আকাশের সর্বামৃতিনংযোগিত্রণ সর্বগতত দিল্ল হয়। রাধা-মোহন গোস্বামিতটাচার্যাও বৃত্তিকারের পূর্বোক্তরণ দ্বিধ ব্যাধ্যারই অনুবাদ করিয়া গিয়াছেন। আকাশের ও আত্মার দর্বগতত্ব সমর্থনে বৈশেষিক দর্শনে মহর্ষি কণাদ স্থাত বলিয়াছেন,— "বিভবান্মহানাকাশন্তথাচান্মা (৭।১।২২)। শন্তর মিশ্র এই স্থ্রোক্ত "বিভব" শন্তের অর্থ বলিয়াছেন, সমস্ত মুর্বজনোর সহিত সংযোগ। কিন্তু মহর্ষি গোতনের এই স্থত্তে "বিভব" শক্ষের পুর্বের্ব "সংযোগ" শব্দের প্রয়োগ থাকায় "বিভব" শব্দের ঐরপ অর্থ বুঝা যায় না। তাই বৃত্তিকার বাাথাা করিয়াছেন,—"বিভবঃ দার্ব্বত্রিকত্বং" ৷২১৷

# সূত্র। অব্যহাবিফস্ত-বিভুত্বানি চাকাশধর্মাঃ ॥২২॥৪৩২॥

অমুবাদ। কিন্তু অবৃাহ, অবিষ্টস্ত ও বিভুত্ব আকাশের ধর্ম্ম [ অর্থাৎ কোন সক্রিয় দ্রব্যের দারা আঘাত করিলেও আকাশের আকারান্তরের উৎপত্তি ( বৃাহ ) হয় না এবং আকাশের সহিত সংযোগবশতঃ কোন সক্রিয় দ্রব্যের ক্রিয়ানিরোধও ( বিষ্টস্ত ) হয় না। স্থতরাং আকাশের বিভূত্ব ও ( সর্বব্যাপির ) সিদ্ধ হয় ]।

ভাষ্য। সংদৰ্শতা প্ৰতিঘাতিনা দ্ৰব্যেণ ন ব্যুহ্ণতে—যথা কাৰ্চে-

নোদকং। কন্মাৎ ? নিরবয়বত্বাৎ। সংসর্পচ্চ প্রতিঘাতি দ্রব্যং ন বিষ্টভাতি, নাম্ম ক্রিয়াহেতুং গুণং প্রতিবয়াতি। কন্মাৎ ? অস্পর্শত্বাৎ। বিপর্যায়ে হি বিষ্টস্কো দৃষ্ট ইতি – স ভবান্ স্পর্শবিতি দ্রব্যে দৃষ্টং ধর্মাং বিপরীতে নাশক্ষিতুমহতি।

অমুবাদ। সম্যক্ ক্রিয়াবিশিন্ট অর্থাৎ অতিবেগজন্ম ক্রিয়াবিশিন্ট প্রতিঘাতিদ্রব্য কর্ত্বক (আকাশ) ব্যহিত হয় না অর্থাৎ আকারান্তর প্রাপ্ত হয় না, বেমন কাঠ
কর্ত্বক জল বৃহহিত হয়। (প্রশ্ন) কেন ? (উত্তর) নিরবয়বয়প্রপ্রক্ত (অর্থাৎ)
আকাশের অবয়ব না থাকায় উহা বৃহহিত হইতে পারে না এবং (আকাশ) সম্যক্
ক্রিয়াবিশিন্ট প্রতিঘাতি দ্রব্যকে বিফর্ল করে না। (অর্থাৎ) ঐ দ্রব্যেব ক্রিয়ার কারণ
গুণকে (বেগাদিকে) প্রতিবন্ধ করে না। (প্রশ্ন)—কেন ? (উত্তর) স্পর্ণশূর্যতাপ্রযুক্ত। (অর্থাৎ আকাশের স্পর্শ না থাকায় আকাশ কোন সক্রিয় দ্রব্যের ক্রিয়ার
কারণ বেগাদি রুদ্ধ করিতে পারে না)। যেহেতু বিপর্যয়র থাকিলে অর্থাৎ অস্পর্শবের
অভাব (স্পর্শবন্তা) থাকিলে বিফল্প দেখা য়য়। সেই আপনি অর্থাৎ পূর্ববপক্ষবাদী
স্পর্শবিশিষ্ট দ্রব্যে দৃষ্ট ধর্ম্মকে (বিষ্টম্ভকে) বিপরীত দ্রব্যে অর্থাৎ স্পর্শন্ত্য দ্রব্যে
আশক্ষা করিতে পারেন না।

টিপ্রনী। আপত্তি হইতে পারে যে, আকাশ যদি সর্ব্বগত হয়, তাহা ইইলে যেমন জলমধ্য কাষ্ঠাদি নিঃক্ষেপ করিলে অথবা নৌকাদি আনিলে ঐ জলের বৃহন হয়, তজ্ঞপ সক্রিন্ন প্রতিষাতিয়বামাত্রেরই সংযোগে সর্ব্বিত্র আকাশের বৃহন কেন হয় না ? এবং আকাশ সর্ব্বিত্র গমনকারী মহ্ম্মাদির গমনক্রিয়ার কায়ণ বেগাদি কদ্ধ করিয়া ঐ গমনক্রিয়া রুদ্ধ করে না কেন ? তাৎপর্যাচীকাকার এইরপ আপত্তির নিবারক বলিয়াই এই ফ্রেরে অবতারণা করিয়াছেন। তিনি পূর্ব্বের "বৃহনে"র বাগ্যা করিয়াছেন যে, পূর্ব্বোৎপন্ন জব্যের আরম্ভক সংযোগ নত্ত করিয়া রুব্বাার্র্বের আরম্ভক সংযোগের উৎপাদনই বৃহন। (তৃতীর থণ্ড, ১২৬ পূর্চা মন্তব্য)। যেমন জ্বলমধ্যে কার্টাদি নিঃক্ষেপ করিলে তথন সেই জলের আরম্ভক অবয়বসংযোগ নত্ত হয় এবং তথন সেই জলের অবয়বেই পরক্ষার অন্ত সংযোগ উৎপন্ন হয়; তজ্জন্ত সেথানে তজ্জাতীয় অন্ত জলেরই উৎপত্তি হয়। সেথানে ঐ কার্টাদি কর্ত্বক সেই অন্ত জলের আরম্ভক অবয়বসংযোগের বে উৎপাদন, উহাই বৃহন। কিন্তু আকাশে উহা হয় না। অর্থাৎ আকাশে কার্টাদি নিঃক্ষেপ করিলেও তাহার কোন অংশে কিছুন্যাত্র আকাশে উহা হয় না। আবাকার "ন বৃহত্বতে" এই বাক্যের হারা উহাই প্রকাশ করিয়াছেন। এবং পরে "যথা কার্টেনোদকং" এই বাক্যের হারা ব্যতিরেক দূল্ভান্ত প্রকাশ করিয়া উহা বৃম্বাইয়াছেন। অতায় ক্রিয়াবিশিষ্ট যে কোনরূপ জব্যের সংযোগে আকাশে পূর্ব্বোক্ত "বৃহনের" প্রসক্তি বা আপত্তি হয় না। তাই ভাষ্যকার বলিয়াছেন,—"সংসর্পতা প্রতিঘাতিনা স্বর্যেণ"। "সং"পূর্বক "স্প্রশ্

ধাতুর অর্থ দম্যক্ গতি। স্বতরাং উহার ছার। অতিবেগজ্ঞ ক্রিয়াবিশেষও বুঝা ঘাইতে পারে। তাহা হইলে "সংসর্গং" শব্দের দ্বারা ঐরূপ ক্রিয়াবিশিষ্ট, ইহা বুঝা বার। পরমানু প্রভৃতি হল্ম জব্যে অতিবেগজন্ম ক্রিয়াবিশেষ উৎপন্ন হইলেও উহার সংযোগে আকাশে বৃহত্তের আপত্তি করা যায় না। কারণ, এক্রপ স্ক্ষদ্রব্য প্রতিবাতী দ্রবা নহে। কার্ন্তাদি প্রতিবাতী দ্রব্য কর্তৃক আকাশে বুছেন কেন হয় না ? এতজ্জরে ভাষাকার বলিয়াছেন,—"নিরবর্বতাৎ"। অর্থাৎ আকাশের অব্যব না থাকার তাহাতে বুট্ন হইতে পারে না। জবাাস্তরের জনক অব্যবদংবোগের উৎপালনরূপ বাহন নিরবরৰ জবো সম্ভবই নহে। স্থতগ্রাং "অবৃাহ" আকাশের স্বাভাবিক ধর্ম। এবং আকাশ, পূর্ব্বোক্তরণ প্রতিঘাতী কোন দ্রব্যেরই বিষ্টস্ত করে না। স্থতরাং "অবিষ্টস্ত"ও আকাশের স্বাভাবিক ধর্ম। অবিষ্টিস্ত কি ? ইহা বুঝাইতে ভাষাকার পরে নিজেই উহার ব্যাখ্যা করিলাছেন যে, ঐ ক্রব্যের ক্রিয়ার কারণ বেগাদি গুণের অপ্রতিবন্ধই 'অবিষ্টস্ত'। ভাষাকার তৃতীয় অধ্যায়ে ইহাকে "অবিযাত" নামে উরেথ করিয়া দেখানেও ঐরপই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। ভাষাকারের তাৎপর্ব্য দেখানেই ব্যক্ত হইরাছে (তৃতীর খণ্ড, ১২০-২৪ পৃষ্ঠা দ্রন্তব্য)। মূল কথা, আকাশ ভিত্তি প্রভৃতি দাররব জব্যের স্থার মনুষ্যাদির গমনাদিক্রিরার কারণ বেগাদি রুদ্ধ করিবা ঐ গমনাদিক্রিরা রুদ্ধ করে না। কেন করে না ? এতছ্ত্তরে ভাষ্যকার হেতৃ বলিয়াছেন "অস্পর্শকার"। পরে তিনি উহা সমর্থন করিতে বলিয়াছেন যে, অম্পর্শত্বের বিপর্যায় ( अভাব ) ম্পর্শবের থাকিলেই বিষ্টস্ত দেখা যায়। অর্থাৎ ভিত্তি প্রভৃতি স্পর্শবিশিষ্ট দ্রবাই মন্থবাদির গদনাদির ক্রিরার কারণ বেগাদি কল্ক করিয়া ঐ ক্রিয়া ক্ষম করে, ইহাই প্রত্যাক্ষদিদ্ধ। স্কুতরাং পূর্ব্ধণক্ষবাদী স্পর্শবিশিষ্ট ক্রব্যেই যে বিষ্টস্ক দৃষ্ট হয়, নিঃম্পর্শ দ্রব্য আকাশে তাহার আপত্তি করিতে পারেন না। বার্ত্তিককার এখানে "স ভবানু সাবয়বে স্পর্শবতি দ্রবো" এইরূপ পাঠ লিখিয়াছেন। ভাষ্যকারেরও ঐরূপ পাঠ হইতে পারে। কিন্তু বার্ত্তিক-কার অব্যুহ ও অবিষ্ঠন্ত, এই উত্যু ধর্ম সমর্থন করিতেই "অম্পর্শস্থাৎ" এই একটু হেত্বাকোর প্রয়োগ করিরাছেন। তিনি প্রথমে ভাষাকারের ভাষ "নিরবরব্রাৎ" এই হেত্রাকা বলেন নাই। ভাষাকার বে ক্রিরা হেতু গুণ বলিয়াছেন, তাহা প্রশন্তপাদোক্ত গুরুত্বাদি গুণের মধ্যে কোন গুণী। পূর্বোক "অবৃাহ" ও "অবিষ্ঠিত্ত" আকাশের স্বাভাবিক ধর্ম বলিয়া দিন্ধ হওয়ায় আকাশের বিভূত্বও নির্বিবাদে সিদ্ধ হয়। আকাশ পূর্বেবাক্ত ধর্মত্রয়বিশিষ্ট বলিয়াই প্রমাণসিদ্ধ হওয়ায় তাহার সম্বন্ধে কাহারও স্বেচ্ছানুদারে নিয়োগ এবং প্রতিষেধ্য উপপন্ন হয় না (তৃতীয় অধায়, প্রথম আহ্নিকের ৫১শ স্ত জন্তব্য।) এই স্ত্তের "5" শন্ধটি "তু" শন্ধের সমানার্থ।

ভাষ্য। অণুবয়বস্যাণুতরত্ব-প্রসঙ্গাদণুকার্য্যপ্রতিষেধঃ। সাবয়বছে চাণোরণুবয়বোহণুতর ইতি প্রসঙ্গাতে। কম্মাৎ ? কার্য্য-

ওলাক ব্যবহ-বেগ-প্রবন্ধ বর্ষাধর্ম সংবোগবিশেষাঃ ক্রিয়াহেতবঃ ।—প্রশন্তপানভাষা, কাশী সংস্করণ, ১০১ পৃত্ত
জন্তিয় ।

24

8व0, २वा०

কারণ-দ্রব্যাঃ পরিমাণভেদদর্শনাং। তক্ষাদ্বরবস্থাণ্তরত্বং। যস্ত সাবরবোহণুকার্যঃ তদিতি। তক্ষাদণু চার্যামিদং প্রতিষ্ধাত ইতি।

কারণবিভাগান্ত কার্যস্যানিত্যত্বং নাকাশব্যতিভেদাৎ। লোইস্থাবয়ব-বিভাগাদনিত্যত্বং নাকাশদমাবেশাদিতি।

অনুবাদ। (উত্তর) পরমাণুর অবয়বের অণুতরত্ব-প্রদানতঃ অণুকার্য্যর অভাব, অর্থাৎ পরমাণুরপ কার্য্য নাই। বিশ্বার্থ এই যে, পরমাণুর সাবয়বত্ব হইলে পরমাণুর অবয়ব অণুতর অর্থাৎ ঐ পরমাণু হইতেও ক্ষুদ্র, ইহা প্রস ক্র হয়। (প্রক্রা) কেন ? (উত্তর) যেহেতু কার্য্যজব্য ও কারণ দ্বেরের পরিমাণ-ভেদ দেখা যায়। অতএব পরমাণুর অবয়বের অণুতরত্ব (প্রসক্র হয়)। কিন্তু যে পদার্থ সাবয়ব, তাহা পরমাণুর কার্য্য অর্থাৎ পরমাণু হইতে উৎপন্ন দ্বাণুকাদি জব্য। অতএব এই অণুকার্য্য অর্থাৎ পূর্ববপক্ষবাদীর অভিমত পরমাণুরপ কার্য্য প্রতিধিক হইতেছে।

পরস্ত কারণের বিভাগপ্রযুক্ত কার্য্যের অনিত্যক সিদ্ধ হয়, "আকাশব্যতিভেদ"-প্রযুক্ত নহে। (যথা) লোফ্টের অবয়ববিভাগ-প্রযুক্তই অনিত্যক সিদ্ধ হয়, আকাশের সমাবেশপ্রযুক্ত নহে।

টিপ্লনী। পূর্ত্তপক্ষবাদী শেষে বলিতে পারেন বে, প্রমাণু নিতা হইতে পারে না। কারণ, জগতে পৰাৰ্থ থাকিলে দেই সমন্ত পৰাৰ্থই কাৰ্যা অৰ্থাৎ জন্ম হইবে। স্কুতৱাং প্ৰমাণ্ থাকিলে উহাও কাৰ্য্য। তাহা হইলে "প্ৰমাণ্বনিতাঃ কাৰ্য্যভাদ্ৰটবং" এইজংগ অসুমান ছারা প্ৰমাণ্ব অনিতাত্বই সিদ্ধ হইবে 🏲 ভাষাকার ইহা মনে কৰিয়া পরে এথানে উক্তরণ অভ্যানের খণ্ডন করিতে বলিরাছেন বে, পরমাণু কার্য। হইতে পারে না। পরমাণুরূপ কার্যা নাই। স্থতরাং পরমাণুতে কার্যাত্ত হেতুই অসিদ্ধ হওরায় উক্তরণ অনুমানের ছারা প্রমাণ্ব অনিতাত্ত সিদ্ধ হইতে পারে না। ভাষো "অণুকাৰ্যাপ্ৰতিষেধঃ" এবং "ৰণুকাৰ্যামিদং" এই ছই স্থলে "অণুকাৰ্যা" শুক্টি কৰ্মধারয় সমাস। "অণুকার্যাং তং" এই ছলে ষ্টাতংপুরুষ সমাস। ভাষো এখানে পর্মাণ্ তাং-পূর্বেট "অণু" শব্দ প্রযুক্ত হইরাছে। পরমাণুরূপ কার্য্য নাই কেন, ইহা যুক্তির ঘারা সমর্থন করিতে ভাষ্যকার ৰলিয়াছেন যে, যদি প্রমাণ কার্যা হয়, তাহা হইলে অবশ্র উহার অব্যব স্থীকার করিয়া সেই অব্যব্তে প্রমাণ্র উপাদান বা সমবায়িকারণ বলিতে হইবে। কিন্ত তাহা হইলে সেই সমবায়ি-কারণ অবয়ব বে অগ্তর, অর্থাৎ ঐ পরমাণু হইতেও কুল, ইহা স্বীকার্যা। কারণ, সর্বত্রই কার্যা-রূপ দ্রব্য ও কারণরূপ দ্রবোর পরিমাণভেদ দেখা বার। কার্য্যদ্রব্য অপেকার তাহার কারণদ্রব্য বে অবয়ব, তাহা কুলই হইয়া থাকে। স্নতরাং পরমাণুরূপ কার্য্যের অবয়ব বে উহা হইতে কুলই ছইবে, ইহা স্বীকার্য্য। কিন্তু তাহা স্বীকার করিলে দেই অবয়বের অবয়ব এবং তাহার অবয়ব, ইত্যাদিরণে অনস্ত অব্যবপরম্পরা স্বীকার করিয়া সৃন্ধ পরিমাণের কুত্রাপি বিশ্রাম নাই, দর্কাপেকা

স্থন্ম কোন দ্রবা নাই, ইহাই স্বীকার করিতে হইবে। তাহা হইলে অনবস্থা-দোষ এবং স্থমেরুপর্বত ও সর্যপের তুলাপরিমাণাপত্তি-দোষ অনিবার্যা। পরস্ত তাহা হইলে "পরমাণ্" শব্দের প্রয়োগই হইতে পারে না। কারণ, যাহা অধুর মধ্যে সর্বাপেক্ষা ফল্প, তাহাকেই পরমাণু বলা হইরা থাকে। নচেৎ "পরম" এই বিশেষণ-পদের প্রারোগ কার্য। কিন্তু যদি সমন্ত অণুরই অবরব থাকে, তাহা হইলে নেই সমস্ত অবয়বই তাহার কার্য্য অণু হইতে অণুতর হইবে। সর্বাপেকায় অণু অর্থাৎ যাহা হইতে আর অগুতর নাই, এমন কিছুই থাকিবে না। তাহা হইলে পূর্ব্বপক্ষবাদী কাহাকে পর্যাণু বলিবেন ? তিনি "পরমাণ্" শব্দের দারা বাহাকেই পক্ষরণে গ্রহণ করিবেন, তাহাই তাঁহার মতে বখন সাবরব, তথন তাহা ত দর্বাপেকায় অণু হইবে না ? দর্বাপেকায় অণু না হইলেও আমরা তাহাতে "প্রমাণু" শব্দের মুখ্য প্রয়োগ স্বীকার করিতে পারি না। কুত্রাপি মুখ্য প্রয়োগ সম্ভব না ইইলে গৌণ প্রয়োগও বলা যায় না। ভাষ্যকার "অণুতরত্বপ্রসঙ্গাৎ" এই বাক্যের দ্বারা পূর্ব্বোক্তরূপ অনুপপত্তিরও স্কুচনা করিয়াছেন। মূলকথা, পর্মাণুরূপ কার্য্য নাই, উহা হইতেই পারে না। যাহা পর্মাণু, তাহা অবশ্রাই নিরবয়ব। স্থতরাং তাহা উৎপন্ন হইতেই পারে না। অতএব তাহাতে কার্যাত্ব হেতুই অদিদ্ধ হওয়ায় ঐ হেতুর হারা প্রমাণুর অনিতাত্ব দিদ্ধ হইতে পারে না। পরস্তু প্রমাণুত্ব হেতুর দ্বারা সমস্ত পরমাণুতে নিরবয়বত্ব সিদ্ধ হওয়ার নিরবয়ব দ্রবাত্ব হেতুর দ্বারা পরমাণুর নিতাত্বই দিদ্ধ হইতে পারে। কারণ, বাহা পরমাণ, তাহা সাবয়ব হইতেই পারে না। বাহা সাবয়ব, তাহা প্রমাণ্ডর কার্য্য ছাণুকাদি জব্য। ভাষ্যকার "যন্ত সাব্যবং" ইত্যাদি সন্দর্ভের ছারা উক্তরূপ অন্ত্রমানেরও হুচনা করিয়াছেন বুঝা যায়। অর্থাৎ যাহা নিরবয়ব নহে, তাহা পর্মাণু নহে—বেমন দ্বাপুকাদি, এইরূপে ব্যতিরেকী উদাহরণের বারা প্রমাণ্ড হেতুতে নিরবয়বন্দের ব্যাপ্তি-নিশ্চয়বশতঃ "প্রমাণুনিরবয়বঃ প্রমাণুভাৎ" এইরূপে প্রমাণুতে নিরবয়বত্ব দিছ হয়। সমস্ত প্রমাণুতে নিরবয়বজের অন্তমানে পরমাপুত্রও হেতু হইতে পারে।

ভাষাকার শেবে পরমাণ্র বিনাশিত্বরপ অনিভাত্ত যে দিন্ধ হয় না, ইহা বুঝাইতে বলিয়াছেন যে, কারণের বিভাগপ্রযুক্তই কার্য। জরোর বিনাশিত্বরপ অনিভাত্ত দিন্ধ হয়। আকাশব্যতি-তেলপ্রযুক্ত উহা দিন্ধ হয় না। যেমন লোষ্টের অবয়ববিভাগপ্রযুক্তই উহার বিনাশিত্বরূপ অনিভাত্ত দিন্ধ হয়, লোষ্টমধ্যে আকাশ-সমাবেশ-প্রযুক্ত উহা দিন্ধ হয় না। তাৎপর্য। এই যে, যেমন বিনষ্ট লোষ্টের অবয়বরূপ উপাদান-কারণের বিভাগ হওয়ায় উহার বিনাশ স্বীকার করা যায়, লোষ্ট-মধ্যে আকাশসমাবেশ আছে বলিয়াই যে উহার বিনাশ দিন্ধ হয়, তাহা নহে। এইরূপ পরমান্তে আকাশসমাবেশ আছে বলিয়াই যে উহার বিনাশ দিন্ধ হয়, তাহা বলা যায় না। অর্থাৎ পরমান্ত্রে আকাশসমাবেশ আছে বলিয়া যে উহার বিনাশ দিন্ধ হয়, তাহা বলা যায় না। অর্থাৎ পরমান্ত্রে আকাশসমাবেশ বাছে বলিয়া বে উহার বিনাশিত্ব দিন্ধ হয় না। পরমান্ত্র অবয়ব না থাকায় অবয়ব-রূপ কারণের বিভাগ সন্তব না হওয়ায় লোষ্টের ভায় উহার বিনাশিত্ব দিন্ধ হয়তে পারে না। নিরব্রব পরমান্ত্রিরোধী পূর্ত্তপক্ষরাদীদিগের অল্যান্ত বিশেষ কথা ও তাহার উত্তর পরবর্ত্তী তিনটি পুত্রেপাওয়া মাইবে।২২।

## সূত্র। মূর্ত্তিমতাঞ্চ সংস্থানোপপত্তেরবয়ব-সদ্ভাবঃ॥ ॥২৩॥৪৩৩॥

অনুবাদ। (পূর্ববিপক) কিন্তু, মূর্ত্ত অর্থাৎ স্পর্শবিশিষ্ট পরিচ্ছিল দ্রব্যসমূহের "সংস্থান" অর্থাৎ আকৃতির সতা থাকায় (প্রমাণুসমূহের) অবয়বের সতা আছে।

ভাষ্য। পরিচ্ছিন্নানাং হি স্পার্শবিতাং সংস্থানং ত্রিকোণং চতুরব্রং সমং পরিমণ্ডলমিত্যুপপদ্যতে। যত্তৎ সংস্থানং সোহবয়বসন্নিবেশঃ। পরিমণ্ডলাশ্চাণবস্তম্মাৎ সাবয়বা ইতি।

অমুবান। স্পর্শবিশিষ্ট পরিচ্ছিন্ন দ্রব্যসমূহের অর্থাৎ পৃথিব্যাদি ভূতচতুষ্টয়ের ত্রিকোণ, চতুরস্র, সম, পরিমণ্ডল, এই সমস্ত "সংস্থান" আছে। সেই যে "সংস্থান," তাহা অবয়বসমূহের সন্নিবেশ অর্থাৎ বিলক্ষণ-সংযোগরূপ আফুতি। পরমাণু-সমূহ কিন্ত "পরিমণ্ডল" অর্থাৎ পরিমণ্ডলাকুতিবিশিষ্ট, অতএব সাবয়ব।

টিপ্লনী। মহর্ষি পরমাগুর দাবয়বন্ধ-দাধনে পূর্ব্বোক্ত হেতু (আকাশবাতিতের) খণ্ডন করিয়া এখন এই স্ত্রের খারা অপর হেতুর উল্লেখপুর্বাক পুনর্বার পূর্বাপকরণে প্রমাগুসমূহের সাব্যবহু সমর্থন করিয়াছেন। "সংস্থানে"র উপপত্তি অর্থাৎ সংস্থানবতা বা আফ্রতিমভাই দেই অপর হেতু। "সংস্থান" বলিতে অবয়বসমূহের সন্নিবেশ অর্থাৎ পরস্পর বিলক্ষণ-সংযোগ। যেমন বক্তের উপাদান-কারণ স্ত্রসমূহের যে পরস্পার বিলক্ষণ-সংযোগ, বাহা ঐ বক্তের অসমবান্ত্রি কারণ বলিয়া কথিত হইয়াছে, তাহাই ঐ বস্ত্রের "সংস্থান"। উহাকেই আরুতি বলে। উহা গুণ পদার্থ। স্থাত্র "উপপত্তি" শব্দের অর্থ এখানে সন্তা। পরমাধুসমূহে সংস্থানের সন্তা আছে, অতএব অবয়বের সম্ভাব অর্থাৎ সন্তা আছে। কারণ, অবয়ব না থাকিলে পুর্বোক্ত সংস্থান বা আকৃতি থাকিতে পারে না, ইহাই পূর্ব্ধপক্ষবাদীর বক্তব্য। প্রমাণ্সমূহে বে সংস্থান আছে, তাহা কিন্নপে বুঝিব ? তাই হুত্রে বলা হইয়াছে বে, মূর্ত্ত দ্রব্যমাত্রেরই সংস্থান আছে। বে পরিমাণ কোন পরিমাণ হইতে অপকৃষ্ট, তাহাকে "মূর্ত্তি" ও "মূর্ত্তত" বলা হইয়াছে। সর্বব্যাপী আকাশ, কাল, দিক্ ও আত্মা ভিন্ন পৃথিব্যাদি সমস্ত জব্যেই ঐ মূর্ত্তি বা মূর্ত্তত্ব আছে। কিন্ত ভাষ্যকার এথানে মনকে ত্যাগ করিয়া স্পর্শবিশিষ্ট মুর্স্ত দ্রবা অর্থাৎ পৃথিব্যাদি ভূতচভূইয়কেই সুত্রোক্ত "মূর্ত্তিনং" শব্দের দারা এহণ করিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন,—"পরিচ্ছিন্নানাং হি স্পর্শবতাং"। কারণ, মৃত্তিত্ব বা পরিচ্ছিন্নৰ হেতু স্পর্নশৃত্ত মনেও আছে। তাহাতে ব্যভিচার প্রদর্শন করিলে পূর্ব্বপক্ষবাদীর উহাতেও সংস্থানবস্তার সাধন করিতে হইবে। কিন্ত তাহা অনাবশুক। কেবল স্পর্শবত্ত হেতৃ গ্রহণ করাই তাঁহার কর্ত্তন্য ; উহাতে লাঘবও আছে, ইহাই ভাষাকারের তাৎপর্য্য মনে হয়। স্ব্যোক্ত "মূর্ত্তি"বিশিষ্ট বা মূর্ত্ত প্রবাকেই পরিজিয়ে প্রবা বলে। ভাষাকার বলিয়াছেন যে, স্পর্শবিশিষ্ট

পরিচ্ছিন দ্রবাদমূহের কর্থাৎ পৃথিবী, জল, তেজঃ ও বায়ু, এই ভ্তচভূষ্টরের ত্রিকোণ, চতুরুত্র, দম, ও পরিমণ্ডল অর্থাৎ বর্ত্তুল, এই সমন্ত "সংস্থান" আছে। পরমাণ্সমূহে "পরিমণ্ডল" নামক সংস্থান আছে। তাই পরে পরমাণুনমূহকে পরিমণ্ডল বলিয়াছেন। বদিও পুর্বেলিক ত্রিকোণ প্রভৃতি সংস্থানেরই প্রকারবিশেষ। স্ত্তরাং ত্রিকোণত্ব প্রভৃতি ঐ সংস্থান বা আকৃতিরই ধর্ম। কিন্তু ঐ আকৃতিবিশিষ্ট দ্রব্যকেও "ত্রিকোণ" প্রভৃতি বলা হয়। অর্থাৎ যে দ্রব্যের সংস্থান ত্রিকোণ, তাহাতে ঐ ত্রিকোণত্ব ধর্মের পরম্পরা সম্বন্ধ গ্রহণ করিয়া, দেই জব্যকেও ক্রিকোণ বলা হর। এবং বে জবোর সংস্থান "পরিমণ্ডল", তাহাকেও পরিমণ্ডল বলা হয়। সেধানে 'পরিমণ্ডল' শব্দের অর্থ পরিমণ্ডলাক্তিবিশিষ্ট। ভাষাকার ঐ অর্থেই পরে পরমাণ্নমূহকে পরিমণ্ডল বলিয়াছেন এবং তজ্জন্তই ঐ স্থলে প্ংলিক "পরিমণ্ডল" শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। কারণ, ঐ স্থলে "পরি-মগুল" শব্দ পরমাণুর বিশেষণবোধক। মূলকথা, পূর্ব্বপক্ষবাদী পরমাণুতে পরিমগুলাকৃতি আছে, ইহা বলিয়াই পরমাণুরও দাবরবন্ধ দমর্থন করিয়াছেন। উদ্যোত হর কিন্ত এখানে স্থ্রার্থ ব্যাখ্যা করিতে লিথিয়াছেন,—"দাবধবাঃ পরমাণবো মৃর্তিমন্তাদিতি, সংস্থানবল্লাচ্চ দায়ববা ইতি"। অর্থাৎ তাহার মতে পরমাণুসমূহের সাবরবন্ধ-সাধনে মৃতিমন্ত অর্থাৎ মৃত্তির বা পরিচ্ছিল্লর প্রথম হেতৃ, এবং সংস্থানবর বিতীয় হেতৃ, ইহাই এথানে পূর্বাপক্ষদমর্থক মহর্ষির তাৎপর্যা। কিন্তু সূত্রপাঠ ও ভাষ্যকারের ব্যাখ্যার দারা দ্বলভাবে ইহা বুঝা যায় না ৷ ভাষ্যকার পূর্বপক্ষ-ব্যাখ্যায় সংস্থানবন্ধ হেতুর বারাই প্রমাগ্রস্থ্রে সাব্যব্ব সাধন করিলছেন। প্রমাগ্রস্থ্রে ঐ সংস্থানের নাম "পরিমণ্ডল"। স্থার-বৈশেষিকমতে পরমাণুর বে অতি হল্ন পরিমাণ, তাহাকেই "পরিমণ্ডল" বলা হইয়াছে। বৈশেষিকদর্শনে মহর্ষি কণাদ "নিতাং পরিমপ্তলং" (গা১।২০) এই ফ্রের দারা পরমাণুর পরিমাণকেই "পরিমণ্ডল" বলিরা নিতা বলিরাছেন। প্রাতীন বৈশেষিকাচার্য্য প্রশস্ত-পাদ ও ন্তারকন্দলীকার শ্রীধরভট্ট প্রভৃতি উহাকে "পারিমাওল্য" বলিয়াছেন। কণাদস্থগ্রেক্ত "পরি-মণ্ডল" শব্দের উত্তর স্থার্থে তদ্ধিত প্রত্যায় ঐ "পারিমাণ্ডলা" শব্দের প্রয়োগ হইরাছে। তাৎপর্য্য-দীকাকার এই স্থাত্তে "চ" শব্দকে "ড়" শব্দের সমানার্থক বলিয়া পূর্বোক্ত দিরান্তের নিবর্ত্তক বলিয়াছেন ।২০া

# সূত্র। সংযোগোপপত্তেশ্চ ॥২৪॥৪৩৪॥

অনুবাদ। (পূর্ববপক্ষ) এবং সংযোগের উপপত্তিপ্রযুক্ত অর্থাৎ প্রমাণু-সমূহে সংযোগের সভা বা সংযোগবভাপ্রযুক্ত (প্রমাণুসমূহের) অবয়বের সভা আছে।

ভাষ্য। মধ্যে সন্নণুঃ পূর্বোপরাভ্যামণ্ভ্যাং সংযুক্তস্তরোব্যবধানং কুরুতে। ব্যবধানেনাকুমীয়তে পূর্বভাগেন পূর্বেণাণুনা সংযুদ্ধতে,

পরভাগেন পরেণাণুনা সংযুজাতে। যৌ তৌ প্র্রাপরো ভাগে তা-বস্থাবয়বো। এবং সর্বভঃ সংযুজামানস্থ সর্বতো ভাগা অবয়বা ইতি।

অমুবাদ। মধ্যস্থানে বর্ত্তমান পরমাণু পূর্বব ও অপর অর্থাং ঐ পরমাণুর পূর্ববদেশস্থ ও পশ্চিমদেশস্থ পরমাণুরয় কর্ত্ত্বক সংযুক্ত হইয়া, সেই পরমাণুরয়ের ব্যবধান
করে। ব্যবধানের দ্বারা অমুমিত হয়—( ঐ মধ্যস্থ পরমাণু ) পূর্ববভাগে পূর্ববপরমাণু
কর্ত্ত্বক সংযুক্ত হয়, পরভাগে অপর পরমাণু কর্ত্ত্বক সংযুক্ত হয়। সেই য়ে, পূর্ববভাগ ও অপরভাগ, তাহা এই পরমাণুর অবয়ব। এইরূপ সর্বত্র অর্থাং অধঃ ও
উদ্ধ প্রভৃতি দেশেও ( অত্য পরমাণু কর্ত্ত্বক ) সংযুক্ত্যমান হওয়ায় সেই পরমাণুর
সর্বত্র ভাগ ( অর্থাং ) অবয়বসমূহ আছে।

টিপ্লনী। মহর্বি পরে এই স্তত্তের দ্বারা পূর্ব্বপক্ষবাদীর চরম হেতুর উল্লেখ করিলা পূর্ব্বোক্ত পূর্ব্ব-পক্ষ সমর্থন করিয়াছেন। পূর্বাস্থ্র হইতে "অব্যবসম্ভাবঃ" এই বাক্যের অন্তর্যন্তি এখানে মহর্ষির অভিপ্রেত বুঝিতে হইবে। তাহা হইলে "সংযোগোপপত্তেশ্চাবরবসভাবঃ" ইহাই মহর্ষির বিব্রিকত বাক্য বুঝা যায়। "উপপত্তি" শক্ষের অর্থ এখানে সভা বা বিদ্যমানতা। তাহা হইলে সংযোগিত্বই এখানে পূর্ব্বপক্ষবাদীর অভিমত হেতু বুঝা যার। তাই বার্ত্তিককার প্রথমেই ব্যাখ্যা করিয়াছেন,— "দাবয়বন্ধং সংযোগিতাদিতি ক্তার্থঃ"। পরে তিনি বলিয়াছেন যে, পূর্বক্তে "সংস্থান" শক্ষের দারা সংযোগবিশেষই হেতুকাপে গৃহীত হইয়াছে। কারণ, অব্যব-সংযোগবিশেষই "সংস্থান" শকের অর্থ। কিন্তু এই সূত্রে "দংযোগ" শব্দের দারা সংযোগনাত্রই হেতুরূপে গৃহীত হইগাছে। স্থতরাং পুনক ক্তি-দোৰ হয় নাই। বস্ততঃ এই ক্তেব দারা সরগভাবে পূর্বাক বুঝা বায় যে, যে হেতু প্রমাণুতে সংযোগ জন্মে,—কারণ, প্রমাণুবাদীদিগের মতে প্রমাণুক্রের সংযোগে ছাণুক নামক অবরবীর উৎপত্তি হয়, অত এব প্রমাণ দাব্যব। কারণ, নিরবয়ব জব্যে সংযোগ জ্বিতে পারে না। সংযোগ জন্মিলেই কোন অব্যব্বিশেষের সহিতই উহা জন্ম। স্থ এরাং প্রমাপুর অব্যব না থাকিলে ভাষাতে সংযোগোৎপত্তি হইতেই পারে না। "পরমাণুকারণবাদ" খণ্ডন করিতে শারীরকভাষ্যে ভগবান শঙ্করাচার্য্যও উক্ত যুক্তির দারা নিরবয়ব প্রমাণ্ড্র সংযোগ থণ্ডন করিয়া উক্ত মতেরই থণ্ডন করিয়াছেন। কিন্তু তাঁহার বহু পূর্বেই ভায়দর্শনে পূর্বপক্ষরণে প্রমাণ্ড সাব্যবন্ধ সমর্থন করিতে এই স্ত্রে উক্ত মুক্তির উল্লেখ হইয়াছে। পরে বিজ্ঞানবাদী ও সর্বাশৃগুবাদী বৌদ্ধসম্প্রাদায় নানাক্রপে উক্ত যুক্তির ব্যাখ্যা ও সমর্থন করিয়া উহার স্বারা প্রমাণুর সাব্যবস্থ সাধ্য করিতে বহু প্রদাস করিয়া গিয়াছেন। তদমুদারে ভাষাকার বাৎস্তায়ন এখানে পূর্ব্নপক্ষের দমর্থন করিতে ৰলিয়াছেন যে, কোন একটি প্রমাণ্ মধাস্থানে বর্ত্তমান আছে, এমন সময়ে তাহার পূর্বর ও পশ্চিম-স্থানস্থ অর্থাৎ বামস্থ ও দক্ষিণস্থ জুইটি পরমার আসিয়া তাহার সহিত সংযুক্ত হইয়া, পঞ্জরমার্র

বাবধান করে। ঐ বাবধানের হারা অবশ্রই অসুবান করা বাব বে, সেই মধ্যস্থ পরমাণ্ তাহার পূর্বভাগে পূর্ববিশ্ব পরমাণ্র দহিত সংযুক্ত হয়, এবং পরভাগে পশ্চিবস্থ পরমাণ্র দহিত সংযুক্ত হয়। তাহা হইলে সেই মধ্যস্থ পরমাণ্র পূর্বভাগ ও অপরভাগ দিয় হওয়ার উহার হইটে অবরবই দিয় হয়। কারণ, সেই পূর্বভাগ ও অপর ভাগকে তাহার অবরবই বলিতে হইবে। এইরপ সেই মধ্যস্থ পরমাণ্র অবর ও উর্দ্ধ প্রভৃতি স্থানস্থ পরমাণ্র দহিত্ব তাহার সংযোগ হওয়ার উহার সর্বভই 'ভাগ' অর্থাৎ অবয়ব আছে, ইহা অমুবানদিয় হয়। অত্বব পূর্বোক্ত রূপে সমস্ত পরমাণ্ডেই ঐয়পে অক্তান্ত পরমাণ্র সংযোগ হওয়ার সেই সংযোগবহু হেতুর হায়। সমস্ত পরমাণ্ড সাবরব, অর্থাৎ সমস্ত পরমাণ্ডই নানা অবয়ব আছে, ইহা দিয় হয়।

পূর্বোক্ত যুক্তি ব্রাইতে "ভারবার্তিকে" উল্লোভকর "বট্কেন যুগপদ্বোগাৎ" ইতাদি বৌদ কারিকা উচ্চত করিরা উহার তাৎপর্য্য বাাধ্যা করিয়াছেন বে, একটি পরমাণু একই সময়ে ছয়টি প্রমাণুর সহিত সংযুক্ত হওরার বড়ংশ, ইহা স্বীকার্য্য। কারণ, একই স্থানে ছরটি সংবোগ হইতে পারে না। ভিন্ন ভিন্ন দেশেই ভিন্ন ভিন্ন সংযোগ হইরা থাকে। আর যদি ঐ পরমাণুর একই প্রদেশে ছয়টি প্রমাণুর ছয়টি সংবোগ জ্যো, ইহা স্বীকার করা যায়, তাহা হইলে "প্রিঃ স্তাদণ্-মাত্রকঃ" অর্থাৎ ঐ সাত্টি প্রমাণুর প্রজান সংযোগে যে পিও উৎপন্ন হইবে, ভাষা প্রমাণুমাত্রই হয়, অর্থাৎ উহাস্থ্য হইতে পারে না। স্কুতরাং দুখ্য হইতে পারে না। কারণ, প্রমাণুর ভিন্ন ভিন্ন প্রাকিলেই তাহার সহিত অভাত প্রমাণুর সংযোগ্রশতঃ উৎপন্ন জ্রোর প্রথিমা বা বিস্তৃতি হইতে পারে। কিন্তু প্রমাণ্ড কোন প্রাদ্ধ না থাকিলে তাহা হইতে পারে না। একই প্রদেশে বছ প্রমাণুর সংযোগ হইলেও তাহা হইতে পারে না। বস্তুতঃ একই প্রদেশে অনেক সংযোগ জনি তই পারে না এবং পরমাণা কোন প্রদেশ বা অবয়ব না থাকিলে তাহার সহিত বহ প্রমাণুর সংযোগই জ্বাতে পারে না। কিন্তু মধ্যস্থানে বর্ত্তমান একটি প্রমাণুর চতুষ্পার্থ এবং অধঃ ও উদ্ধি, এই ছল দিক্ হইতে ছলটি প্রমাণু আদিলা যুগপৎ অর্থাৎ একই সমলে বধন ঐ প্রমাণুর নিকটবর্ত্তী হয়, তথন দেই ছয় প্রমাণুর দৃহিত দেই প্রমাণুর যুগপৎ সংযোগবশতঃ উহার स इश्री करण व अवग्रव अरह, देश चौकार्य। छाटे वना हरेशाह, "वहत्कन यूगणम्रागाद প্রমাণোঃ যতংশত। যগ্নং স্থান্দেশত ২ পিণ্ডঃ স্থানপুমাত্রকঃ।" -

উদ্যোতকর এখানে "অৱমেবার্থঃ কারিকরা গাঁৱতে" এই কথা বলিয়া বিজ্ঞানমাত্রবাদী বৌদ্ধান্ত বিষ্ণুবন্ধর "বিজ্ঞানিমাত্রাদিদি" প্র.ছর "বিংশতিকা" কারিকার অন্তর্গত উক্ত কারিকাই উদ্ভূত করিরাছেন দন্দের নাই। ঐ প্র.ছ উক্ত কারিকার ভূত রৈ পাদে "বয়াং সমানদেশত্রাং" এইরাপ পাঠ আছে। ঐ পাঠই বে প্রকৃত, ইহা বস্থবদ্ধর নিজের ব্যাখ্যার বারাও নিঃসন্দেহে বৃশ্ধা যার। স্কুতরাং এখানে "ভারবার্ত্তিক" পুত্তকে মুক্তিত "বয়াং সমানদেশত্বে" এইরাপ পাঠ এবং "সর্বাদেশগ্রেই" (বৌদ্ধদর্শনে) মাধবাচার্য্যের উদ্ভূত ঐ কারিকার "তেবামপ্যেকদেশত্বে" এইরাপ পাঠ প্রকৃত নহে। ভারবার্ত্তিকে পরে উদ্যোতকরের "বয়াং সমানদেশত্বাদিতিবাকাং" এইরাপ উক্তিও দেখা যায়। স্কুতরাং তাহার পূর্বেরাদ্ধৃত কারিকার অন্তর্গ্রাধান্ত কর্মনাত্র মন্দেহ নাই। উদ্যোতকর

পরেও বিজ্ঞানবাদ খণ্ডন করিতে বস্থবন্দুর "বিংশতিক। কারিকা"র অন্তর্গত ভূতীয় কারিকার' প্রতি-পান্য বিষয়ের থগুন পূর্বাক সপ্তম কারিকার পূর্বার্ক্ত উদ্ধৃত করিয়া উহার ব্যাখ্যা প্রকাশপূর্বাক নিজ দিছাত্তে লোব পরিহার করিয়াছেন। স্থতরাং উল্যোতকর যে বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধাচার্য্য বস্থবন্তুর "বিংশতিকা কারিকার"ও প্রতিবাদ করিয়া নিজমত সমর্থন করিয়াছিলেন, এ বিষয়ে সন্দেহ নাই। এই বস্থবন্ধ বিজ্ঞানবাদের প্রধান আচার্য্য অসক্ষের কনির্চ্চ সংহাদর। তিনি প্রথমে হীন্যান বৌদ্ধনপ্রাদারের অন্তর্গত দর্বান্তিবাদী বৈভাষিকসম্প্রদারে প্রবিষ্ট থাকিয়াও পরে জার্চ অসক কর্ত্তক বিজ্ঞানবাদী বোগাচারমতে দীক্ষিত হইয়া মহাযানসম্প্রদায়ে প্রবিষ্ট হন। প্রথাত বৌদ্ধনৈয়াত্ত্বিক দিঙ্নাগ তাঁহারই প্রধান শিয়া। তিনিও প্রথমে নাগদভের শিয়াত্ব প্রহণ করিয়া হীনবানদস্প্রনারেই প্রবিষ্ট ছিলেন। পরে বস্থবন্ধুর পাণ্ডিত্যাদি-প্রভাবে মহাবান-সম্প্রদারের অপূর্ব অভাদরে তিনিও তাহার শিবাত এহণ করিয়া বিজ্ঞানবাদেরই সমর্থন ও প্রচার করিয়া গিয়াছেন। হীনধানদম্পাণায়ের প্রবর্ত্তক সৌত্রান্তিক ও বৈভাষিক বিজ্ঞান ভিন্ন বাফ পদার্থের সন্তা সমর্থন করিয়া ঐ বাফ পদার্থকে পরমাণুপুঞ্জমাত্র বলিতেন। বস্থবন্ধু "বিংশতিকা কারিকা"র হারা বিজ্ঞানবাদ সমর্থন করিতে পরমাণু থণ্ডন করিয়া উক্ত মত খণ্ডন ক্রিয়াছেন এবং পরে "ত্রিংশিকা-বিজ্ঞপ্তিকারিক।"র হারা বিজ্ঞানবাদ সমর্থন করিয়াছেন। বৌদ্ধাচার্য্য স্থিরমতি উহার ভাষা করিয়া বিশদভাবে বিজ্ঞানবাদের ব্যাখ্যা করিয়াছেন। বৈভাষিক বৌদ্ধসম্প্রনায়ের সহিত বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধাচার্য্য বস্তুবন্ধু প্রভৃতির তৎকালে অতি প্রবদ বিবাদ ঘটিয়াছিল, ইহা তাঁহাদিগের ঐ সমস্ত গ্রন্থের ছারাই স্পষ্ট বুঝা যায়। বৈভাষিক বৌদ্ধ-সম্প্রধারের সম্মত বিজ্ঞানাতিরিক্ত বাহ্ম বিষয় খণ্ডন করিতে বস্থবন্ধ বণিয়াছেন যে, ঐ সমস্ত বিষয় বৈশেষিকাদি মতাত্মশারে অব্যবিক্রণ একও বলা যায় না; অনেক প্রমাণ্ড বলা যায় না; সংহত অর্থাৎ পুঞ্জীভূত বা মিলিত প্রমাণ্নমন্তিও বলা বায় না। কারণ, প্রমাণ্ই দিছ হয় না। কেন দিছ হর না ? তাই পরে "বট্রেন যুগপদ্যোগাৎ" ইত্যাদি কারিকার দার। নিরবর্ব পরমাণ্র অদিকি সমর্থন করিয়াছেন। হীন্যানস্প্রাণায়ের সংরক্ষক কাশ্মীরীয় বৈভাষিকগণ প্রমাণ্র সংঘাতে সংবোগ স্বীকার করিল। নিজ্মত সমর্থন করিলাছিলেন। অর্থাৎ তাঁহাবিগের মতে সংহত বা পুঞ্জীভূত প্রমাণ্দমূহে সংযোগ হইতে পারে। বহুবল্ পরে উক্ত মতেরও প্রন করিতে "প্রমাণো-রসংগোগে" ইত্যাদি কারিকার হারা বলিয়াছেন যে, যখন প্রত্যেক প্রমাণুতেই সংযোগ অসম্ভব, তথন উহার সংখাতেও সংযোগ হইতে পারে না। কারণ, উক্ত মতে ঐ সংঘাত বা সমষ্টিও নিরবয়ব প্রত্যেক প্রমাণু হইতে কোন পৃথক্ পদার্থ নহে। বস্থবজু পরে "দিগ্ভাগভেদো যভান্তি" ইত্যাদি কারিকার

 <sup>ং</sup>লগাদি নিরমঃ দিক্ষা স্বয়্যবং প্রেতবং পুনঃ।

শস্তানানিরমঃ দকৈইঃ প্রনরাদিরশনে ॥৩।—বিংশতিকা কারিকা॥

কর্মনো বাসনাক্ষর কলমক্তর কলাতে।
 কর্মনে নেবাতে বত্র বাসনা কিং তু কারণং । খা—বিংশতিকা কারিক। ।

ছারা পরমাপুর একত্ব যে সম্ভব হয় না এবং প্রমাণ্ নিরবর্গ হইলে ছারা ও আবরণ সম্ভবই হয় না, ইহাও বলিয়াছেন'। পরে ইহা ব্যক্ত হইবে।

বস্থবন্ধর অনেক পরে সম্ভবতঃ খুটীয় অষ্টন শতাকীতে তাঁহার সম্প্রদায়রক্ষক বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধাচার্য্য শাস্ত রক্ষিতও "তত্ত্বসংগ্রহ" পুস্তকে পরমাণুগণ্ডনে বস্থবন্ধর যুক্তিবিশেষের সমর্থন করিরাছেন<sup>2</sup>। পরে তিনি তাঁহার মূল যুক্তি বাক্ত করিয়াছেন যে, যাহা একস্বভাবশৃক্ত এবং

১। ন তবেকং ন চানেকং বিষয়ঃ পরমাপুরঃ। নচ তে সংহতা যক্ষং পরমাপুর দিখাতি ৪১১
বট্কেন বুলপর্যোলাং পরমাপোঃ বছলেতা। বল্লাং সমানদেশবাং পিঞা আদপুরাক্তকঃ ৪১২৪
পরমাপোলসংবাবে তবসংবাতেহন্তি ককা সঃ। ন চানবর্বকেন তবসংবোগো ন সিধাতি ৪১৩৪
দিল্লাগতেদো বজান্তি তবৈজকরং ন বুলাতে। ছায়াবৃতী কথা বাহবো ন পিওকের তজাতে ৪১৪৪
—বহ্বকুত্ত বিশেতিকাকারিকা ৪।

ৰড় ভা দিন জঃ বড় জিঃ পরমাণ্ডিয় গণদ্যোগে সতি পরমাণোঃ বড়ংশতা প্রাপ্তাতি। একজ যো দেশস্করাজ্য-জাসস্করাং। অব বড় তৈক্তা পরমাণোর্ফেশঃ স এব বঙাং?—তেন সর্কেরাং সমানদেশহাং সর্কাং পিতঃ পরমাণ্যাত্তঃ জাৎ পরম্পরাবাতিরেকাদিতি ন কলিং পিজো দুঙাঃ ভাং। নৈব হি পরমাণবঃ সংযুদ্ধান্তে, নিরবর্ধকাং ১২২৪

মাতৃদেব দোৰ প্ৰসন্ধঃ, সংহতান্ত পৰম্পানং সংবৃদ্ধান্ত ইতি কাশ্মীৰবৈভাবিকান্ত ইবং প্ৰট্ননাঃ, যঃ প্ৰমাণুনাং সংখাতো ন স তেভাহেৰ্যন্তিৰমিতি প্ৰমাণোৱসংখোগে "তৎসংখাতেইন্তি কক্ত সঃ" সংযোগ ইতি বৰ্ততে। "ন চানবন্ধবন্ধন তৎসং-যোগো ন সিধাতি" (১৩)। অধ সংঘাতা অপান্তোন্তং ন সংখ্ঞান্তে, ন তাৰ্হি প্ৰমাণুনাং নিবৰন্ধবন্ধাং সংযোগো ন সিধাতীতি বক্তবাং, সাৰন্ধবক্তাপি হি সংঘাতক্ত সংযোগানক্সুপালমাং। তত্মাং প্ৰমাণুৱেকং ক্তবাং ন সিধাতি, বনিচ প্ৰমাণোঃ সংযোগ ইবাতে যদি বা নেগতে ১১৩৪

"দিগ দেশতে দে বজান্তি তত্তৈক হব ন মুদ্ধাতে"। অল্পে হি প্রমাণোঃ পূর্পদিন ভাগো যাবদ্বাদিন ভাগ ইতি।

দিন ভাগতেবে সতি কথা তদঃ ক্ষকন্ত প্রমাণোবেক হব যোলাতে । "হারাহতী কথা বা"—হলে কৈ কথা পরমাণোদিন ভাগভেলো ন আবাদিতো গালে কথা মন্তর্জ ছাল্লা ভবতা ছাত্রাতপঃ। নহি তজান্তঃ প্রদেশোহন্তি বজাতগো ন ভাব। আব্রণজ্ব
কথা ভবতি পরমাণোঃ পরমাণুজবের, যদি দিন ভাগতেবে। নেবাতে। নহি কন্দিনপি পরমাণোঃ পরভাগেহন্তি, হজাগমনান্ত্রেনাক্ত প্রতীমাতঃ ভাব। অসতি চ প্রতীমাতে সর্কেবাং সমান্ত্রেন্থং সর্কাঃ সংঘাতঃ প্রমাণুলাত্রঃ ভাদিত্রভবে।

কিনেবং পিওক্ত তে ছাল্লাহতী, ন. পরমাণোরিতি,—কিং বল্ পরমাণুলাহন্তা পিও ইবাতে, যভা তে ভাতাঃ, নেতাছে

ক্রেলা ন পিওক্তের তন্ত তে" (২৪)। যদি নানাঃ প্রমাণুলাঃ পিও ইবাতে, ন তে তল্লেতি দিল্লা ভবতি" ইত্যাদি।

(উক্তে কারিকাল্রেরের ব্যবর্ক্ত বৃত্তি)। পারিবে মুল্লিত লেভি সাহেবের সম্পাদিত "বিজ্ঞান্ত্রানিদ্ধি" জন্ধা।

শংকুজং দ্রাদেশস্থা নৈরপ্রবাবাস্থিত।
 একাপৃতিকুলা রূপা বনপোন ধাবার্তিনা ।
 অপুন্তরাতিকুলোন তলেব বনি করাতে।
 অচরো ভূধরাদীনামেবা সতি ন যুলাতে।
 অপুন্তরাভিনুখোন রূপাফেবক্তাদিবাতে।
 কথা নাম তবেদেকা প্রমাণুগুখা সতি ।

—"তব্দ গ্রেহ", গাইকোয়াড় ওরিয়েন্টাল দিরিজ, ৫০৬ পৃঠা।

অনেকজভাবশূভা, অর্থাৎ বাহা একও হইতে পারে না, অনেকও হইতে পারে না, তাহা দৎ পরার্থ নহে। তাহা অদং—বেমন গগনপ্র। প্রমাণ, একস্বভাবও নহে, অনেকস্বভাবও নহে। স্তুতরাং উহা গগনপুরোর ভার অসং?। প্রমাণুরানীদিগের মতে কোন প্রমাণুই অনেক নহে। কিন্তু কোন পরমাণু একও হইতে পারে না। শাস্ত রক্ষিত ইহা সমর্থন করিতে বস্থবজুর ক্তার প্রত্যেক পরমাণুরই যে অধ্য ও উর্দ্ধ প্রভৃতি দিগ্ভাগে ভেদ আছে, স্থতরাং উহার একত্ব সম্ভব নতে, ইহা ব্যাইরাছেন। শাস্ত রঞ্চিতের উপযুক্ত শিষা মহামনীধী কমলশীল "তত্ত্বসংগ্রহ-পঞ্জিকা"র বছ বিচার করিয়া শাস্ত রুক্তিতের যুক্তি সমর্থন করিয়া গিয়াছেন। তিনি সেথানে পরমাণু-বাদী বৈভাষিকদপ্রনারের মধ্যে মতব্য প্রকাশ করিবাছেন যে, প্রমাণুসমূহ পরস্পার সংযুক্তই থাকে, ইহা এক সম্প্রায়ের মত। অপর সম্প্রায়ের মত এই যে, পরমাণুদমূহ মতত সান্তরই থাকে অর্থাৎ কোন প্রমাণ্ট অপর প্রমাণুকে ম্পর্ম করে না। অন্ত সম্প্রদায়ের মত এই বে, পরমাধুদমূহ गर्शन निवस्तु हर, অর্থাৎ উহাদিগের মধ্যে ব্যবধান থাকে না, তথন উহাদিগের "ম্পুষ্ট" এই সংজ্ঞা হয়। তন্মধো ভদন্ত ভাত গুপ্ত প্রথমোক্ত মতের সমর্থক। পরমাণুসমূহের পরম্পর মরি-ধান হইলেও সংযোগ জন্ম না, কোন প্রমাণ্ই অপর প্রমাণ্কে স্পর্শ করে না, এই দিতীয় মতটা অমরা অনেক দিন হইতে ওনিতেছি। কিন্ত উহা কাহার মত, তাহা কমলশীলও ব্যক্ত করিয়া বলেন নাই। তৃতীয় মতও দ্বিতীয় মতের অফুরুপ। পূর্বোক্ত মতর্যেই মধ্যবর্তী প্রমাণ অফান্ত বছ প্রমাণুর দারা পরিবেষ্টিত হইলে দিগু ভাগে দেই প্রমাণুর ভেদ স্বীকার্য্য। নচেৎ প্রচয় বা স্থূলতা হুইতে পারে না। কারণ, প্রমাণুবাদীদিগের মতে প্রমাণুর অংশ বা অব্যব নাই। শান্ত রক্ষিতের কাব্লিকার ব্যাথ্যার দারা কমলশীল ইহা বিশদরূপে বুঝাইয়াছেন এবং উহা সমর্থন করিতে বস্তবন্ধুর "দিগ্ভাগভেদো বস্তান্তি তক্তিকত্বং ন যুজাতে" এই কারিকার্জণ্ড দেখানে উদ্ধৃত করিয়াছেন। পূর্বের্ম তিনি উক্ত বিষয়ে ভদত্ত ভাভ ওপ্রের সমাধানের উল্লেখ করিয়াও খণ্ডন করিয়াছেন। পরে অতি সৃষ্ম প্রদেশই পরমাণ্ড, উহার অবয়ব কল্পনা করিলে সেই সমস্ত অবয়বও অতি সৃষ্ণই হইবে, অনবস্থা হইলেও ক্ষতি নাই, ইহাও অপর সম্প্রদায়ের ২ত বলিয়া প্রকাশ করিয়া শাস্ত রক্ষিতের কারিকার ছারা উক্ত মতেরও খণ্ডন করিয়াছেন। অনুগদ্ধিৎস্থ তাঁহার অপূর্ব্ব প্রস্থ "তত্ত্বংগ্রহ-পঞ্জিকা" পাঠ করিলে পরমাণুবাদী বৈভাষিক বৌদ্ধসম্প্রদায়ের আচার্যাগণ কত প্রকারে যে পরমাণুর অভিত সমর্থন করিয়াছিলেন এবং তাঁহাদিগের সহিত বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধসম্প্রাদায়ের দীর্ঘকাল বাবৎ কিরপ বিবাদ চলিয়াছিল, নানা দিকু হইতে নানা প্রকারে সর্বান্তিবাদের প্রবল প্রতিবাদে হীনধান-সম্প্রদার ক্রমণঃ ক্রিরপে হীন হইরাছিলেন, তাহা ব্রিতে পারিবেন। বিজ্ঞানবাদের প্রচারক মহাবান-সম্প্রদারের পণ্ডিতগণ প্রমাণুর অব্যব দমর্থনে আরও অনেক হেতুর উল্লেখ করিয়াছেন। ভার-বার্ত্তিকে উন্দোতকর তাহারও উল্লেখ করিয়াছেন। উদরনাচার্য্যের "আত্মতত্ত্বিবেকে"র চীকার নবানৈরায়িক রম্বনাথ শিরোমণির উদ্ধৃত "ঘটকেন যুগপদ্যোগাৎ" ইত্যাদি কারিকার পরার্ছে অক্তান্ত

অসভিকরবোগোহতঃ পংমাপুর্কাপশিতাং।
 একানেকসভাবেন পৃঞ্জাদ্বিদ্নরাবং ।—তর্দাগ্রহ, ০০৮ পৃত্রা।

হেত্রও উল্লেখ দেখা যার; পরে তাহা ব্যক্ত হইবে। ফলকখা, বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধনপ্রদার নানা হেত্র দারা পরমাপুর সাব্যবহু সাধন করিয়াছেন। সর্বাভাববাদীও ঐ সমস্ত হেত্র দারা পরমাপুর সাব্যবহু সমর্থন করিয়াছেন। পরমাপুর অব্যবপরস্পরা দিদ্ধ হইলে দেই সমস্ত অব্যবহু তাহার অব্যবহু করিয়া করিয়া

ভাষ্য। যতাবং মূর্ব্তিমতাং সংস্থানোপপত্তেরবয়বসদ্ভাব ইতি, অত্যোক্তং, কিমুক্তং ? বিভাগেংল্পতরপ্রসঙ্গদ যতো নাল্লীয়স্তত্র নিরুত্তে ৪,—অণ্,বয়বস্য চাণ্তরত্ব-প্রসঞ্জাদণুকার্য্য-প্রতিষেধ ইতি।

যৎ পুনরেতৎ "সংযোগোপপত্তেশ্চে" তি—

স্পর্শবিত্তাদ্ব্যবধানমাশ্রয়স্য চাব্যাপ্ত্যা ভাগভিজিঃ, উজ্জিত । স্পর্শবিদশৃং স্পর্শবিতারশ্যে প্রতিঘাতাদ্ব্যবধারকো ন সাবরবন্ধার। স্পর্শবিভাচ ব্যবধানে সভ্যপুসংযোগো নাশ্রয়ং ব্যাগ্রোতীতি ভাগভিজেভবিতি ভাগবানিবায়মিতি। উজ্জ্ঞাত্র—"বিভাগেইল্লতর-প্রসন্ধান যাত্রীয়স্তত্রাবস্থানাৎ" তদ্বয়বস্য চাণুতরত্ব-প্রসন্ধানপুকার্য্যপ্রতিষেধ ইতি।

অনুবাদ। (উত্তর) মূর্ত্ত দ্রব্যসমূহের সংস্থানবন্ধপ্রযুক্ত (পরমাণুর) অবয়ব আছে, এই যে (পূর্ববপক্ষ কথিত হইয়াছে), এ বিষয়ে উক্ত হইয়াছে। (প্রশ্ন) কি উক্ত হইয়াছে? (উত্তর) "বিভাগ হইলে কুদ্রতর প্রসম্পের যাহা হইতে কুদ্রতর নাই, তাহাতেই নির্ভিপ্রযুক্ত" এবং "পরমাণুর অবয়বের অণুতরত্বপ্রসম্পরশতঃ পরমাণুরূপ কার্য্য নাই," ইহা উক্ত হইয়াছে।

আর এই যে, সংযোগবন্ধ-প্রযুক্ত (পরমাণুর) অবয়ব আছে, ইহার (উত্তর)—
স্পর্শবন্ধপ্রযুক্ত ব্যবধান হয় এবং আশ্রয়ের অব্যাপ্তিবশতঃ ভাগভক্তি হয়। এই
বিষয়েও উক্ত হইরাছে।

বিশাদার্থ এই যে, স্পর্শবিশিষ্ট পরমাণু স্পর্শবিশিষ্ট পরমাণুদ্বরের প্রতিঘাত-প্রেযুক্ত ব্যবধায়ক হয়, সাবয়বরপ্রযুক্ত ব্যবধায়ক হয় না। এবং স্পর্শবন্ধপ্রপ্রক্ ব্যবধান হইলে পরমাণুর সংযোগ আশ্রয়কে (পরমাণুকে) ব্যাপ্ত করে না, এ জন্ম ভাগভক্তি আছে (অর্থাৎ) এই প্রমাণু ভাগবিশিষ্টের ভায় হয়। এ বিষয়েও (পূর্বের) উক্ত হইয়াছে—"বিভাগ হইলে ক্ষুত্রর প্রসন্তের যাহা হইতে ক্ষুত্রর নাই, তাহাতে অবস্থানপ্রযুক্ত" এবং "সেই প্রমাণুর অবয়বের অণুত্রর প্রসন্তবশতঃ প্রমাণুর্ব কার্য্য নাই।"

টিপ্লনী। পূর্বোক্ত "মূর্ত্তিগতাঞ্চ" ইত্যাদি হুত্র এবং "সংযোগোপততে ত" এই হুত্রের হারা মহর্ষি পরে আবার যে পূর্বপক্ষের সমর্থন করিয়াছেন, পরবন্ত্রী স্ত্তের দ্বারা তিনি তাহার খণ্ডন করির্মাছেন। ভাষাকার পুর্বেই এখানে স্বতম্বভাবে ঐ পূর্ব্বপক্ষের উত্তর বলিয়াছেন। ভাষাকার আরও অনেক স্থলে শ্বতমভাবে পূর্ব্বপক্ষের উত্তর বলিয়া, পরে মহর্বির উত্তরস্থ্রের অবতারণা করিরাছেন। ভাষ্যকার এথানে প্রথমে প্রথমোক্ত "মূর্ত্তিমতাঞ্চ" ইত্যাদি (২০শ) সূত্রোক্ত পূর্ব্বপক্ষের উল্লেখ করিয়া তত্ত্বরে বলিয়াছেন বে, এ বিষয়ে পূর্বের উক্ত হইয়াছে। কি উক্ত হইয়াছে? এই প্রশ্নের উত্তরে ভাষ্যকার পূর্ব্বোক্ত বোড়শ হত্ত এবং দ্বাবিংশ হত্তের ভাষ্যশেষে পরমাণুর নিরবয়বন্ধ-সাধক যে যুক্তি বলিয়াছেন, তাহাই বথাক্রমে প্রকাশ করিয়াছেন। যোড়শ স্তভাব্যে ভাষাকার পরমাণুর নিরবয়বত্বসাধক যুক্তি বলিয়াছেন যে, জন্ম জবোর বিভাগ হইলে সেই বিভক্ত জবাগুলি ক্রমশঃ কুক্তর হয়। কিন্তু ঐ কুক্তবর প্রসঙ্গের অবশুই কোন স্থানে অবস্থান বা নিবৃত্তি আছে। স্তুতরাং বাহা হইতে আর কুন্দ নাই, বাহা সর্বাপেক্ষা কুন্দ, তাহাতেই তাহার নিবৃত্তি স্বীকার্য্য। তাহা হুইলে সেই জ্বা যে নিরবয়ব, ইহাও স্বীকার্যা। কারণ, সেই জ্বব্যেরও অবয়ব থাকিলে ভাহাতে কুমতরপ্রসঙ্গের নিবৃত্তি বলা যায় না। কিন্ত কুমতরপ্রসঙ্গের কোন স্থানে নিবৃত্তি স্বীকার না করিলে অনবস্থাদি দোষ অনিবার্যা। ছাবিংশ স্থতের ভাষ্যে ভাষ্যকার বলিয়াছেন যে, পরমার্যুর অবয়ব স্বীকার করিলে ঐ অবয়ব ঐ পরমার্ হইতে অবশু ফুব্রুতর বনিয়াই স্বীকার করিতে হইবে। কিন্ত তাহা স্বীকার করিলে আবার সেই অবরবেরও অবরব উহা হইতেও ক্ষুদ্রতর বলিয়াই স্বীকার করিতে হইবে। এইরূপে অনন্ত অবয়বপরম্পরা স্বীকার করিয়া পরমাণুর কার্যান্ত বা জন্তত্ব স্বীকার कत्रा श्रम मा । कात्रण, छाहा हहेला काम भनार्थिकहे भवमाप वला श्रम मा । याहा मन्द्रीरभक्ता अपू, অর্থাৎ যাহা হইতে আর অর্থু বা কল্ম নাই, তাহাই ত "প্রমাণু" শব্দের অর্থ । স্কুতরাং যাহাকে প্রমাণ্ বলিবে, তাহার আর অবয়ব নাই। স্নতরাং তাহা কার্য্য অর্থাৎ অন্ত কোন অবয়বজন্ত পদার্থ নহে, ইহাই স্বীকার্যা। ফলকথা, পূর্ব্বোক্তরূপ স্থাদু যুক্তির ছারা যথন প্রমাণুর নিরবয়বত্ব দিল্ধ ইইয়াছে, তথ্য প্রমাণ্ডর যে সংস্থান নাই, ইহাও সিদ্ধ হইরাছে। স্মৃতরাং প্রমাণ্ডতে সংস্থানবত্ত হেতুই অদিক হওলায় উহার হারা প্রমাণ্র সাব্যব্দ দিল হইতে পারে না, ইহাই এথানে ভাষাকারের চর্ম ভাৎপর্যা।

ভাষ্যকার পরে "বং পুনরেতং · · সংযোগোপপছেশ্চেতি" ইত্যন্ত সন্দর্ভির দ্বারা সংযোগবত্তপ্রযুক্ত পরমাণ্ডর অবয়ব আছে, এই শেষোক্ত পূর্ব্বপক্ষ গ্রহণ করিয়া "স্পর্শবন্ধাদ্ব্যবধানং" ইত্যাদি "উক্তঞ্চাত্র" ইত্যন্ত সন্দর্ভের দ্বারা উহারও উত্তর বলিয়াছেন। পরে ভাষ্যলক্ষণামুদারে "স্পর্শবাদ্ণঃ" ইত্যাদি

দন্দর্ভের দ্বারা তাঁহার পূর্ব্বোক্ত কথারই তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা করিয়াছেন। পূর্ব্বোক্ত দন্দর্ভের পরে "উক্তঞ্চাত্ৰ" এই কথার দ্বারা বাহা তাঁহার বিবক্ষিত, পরে "উক্তঞ্চাত্ৰ" ইত্যাদি সন্দর্ভের দ্বারা উহাই প্রকাশ করিয়াছেন এবং উহা প্রকাশ করিবার জন্মই পরে তাঁহার পূর্ব্বোক্ত "উক্তঞ্চাত্র" এই কথার পুনকরেথ করিতে হইয়াছে। ভাষাকার "সংযোগোপপত্তেন্ড" এই স্থত্তোক্ত পূর্ব্বপক্ষের ব্যাখ্যা করিতে বেরূপ যুক্তি প্রকাশ করিয়াছেন, তদহুদারে উহার খণ্ডন করিতে এথানে বলিয়াছেন বে, মধাস্থ পরমাণু বে, তাহার উভর পার্শন্থ পরমাণুদ্ধের ব্যবধারক হয়, তাহা ঐ পরমাণুল্রের স্পর্শবন্ধ-প্রযুক্ত, সাবয়বত্বপ্রকুক নহে। অর্থাৎ পরমাণুর স্পর্ম থাকার মধ্যস্থ পরমাণুতে উভর পার্মস্থ পরমাণুর প্রতীবাত বা দংবোগবিশেষ জন্ম। তৎপ্রযুক্তই ঐ মধ্যস্থ পরমাণ্ দেই পার্যস্থ পরমাণ্ডবের ব্যবধান করে। ঐ ব্যবধানের দ্বারা ঐ পরমাণ্র যে অবয়ব আছে, ইহা অনুমানসিদ্ধ হয় না। কারণ, ঐ ব্যবধান অব্যবপ্রযুক্ত নহে। অব্যব না থাকিলেও স্পর্শবন্তপ্রযুক্তই ঐ ব্যবধান হইতে পারে এবং ঐ স্থলে তাহাই হইয়া থাকে। অর্থাৎ স্পর্শবিশিষ্ট দ্রব্যের উভয় পার্শ্বে এরূপ জব্যবয় উপস্থিত হইলেই ভাহার ব্যবধান হইয়া থাকে। স্ততরাং পরমাধুর অবয়ব না থাকিলেও ম্পাৰ্শ আছে বলিয়া তাহারও ব্যবধান হয়। কিন্তু অক্সান্ত সাবয়ব দ্রব্যের সংযোগ যেমন তাহার আশ্রয় জন্যকে ব্যাপ্ত করে না, তজ্ঞপ পরমাণুর সংঘোগিও প্রমাণুকে ব্যাপ্ত করে না। সংযোগের স্বভাবই এই যে, উহা কুত্রাপি নিজের আশ্রয়কে ব্যাপ্ত করে না, এ জন্ত পরমাণুর ভাগ অর্থাৎ অংশ বা অবয়ব না থাকিলেও উহাতে ভাগের "ভক্তি" আছে। অর্থাৎ পর্মাণু ভাগবান ( সাবয়ব ) জবোর সদৃশ হয়। বে পদার্থ তথাভূত নহে, তাহার তথাভূত পদার্থের সহিত সাদৃশ্র থাকিলে ঐ সাদৃশ্রবিশেষই "ভক্তি" শব্দের দারা কথিত হইয়াছে। উদ্যোতকর পূর্বে ঐ "ভক্তি" শব্দের ঐক্লপই অর্থ বলিয়াছেন ( বিতীয় খণ্ড, ১৭৮ পূর্গ্রা ক্রপ্তবা )। বৈশেষিক দর্শনে মহর্ষি কণাদণ্ড (পাথাও ফ্রে) "ভক্তি" শব্দের প্রয়োগ করিরাছেন। ঐ "ভক্তি" শব্দ হইতেই "ভাক্ত" শব্দ দিন্ধ হইরাছে। ভারদর্শনেও ( ২।২।১৫ হতে ) "ভাক্ত" শব্দের প্রয়োগ হইরাছে। মূলকথা, অক্তান্ত সাব্যব পদার্থের সংযোগ যেমন তাহার আশ্রহকে ব্যাপ্ত করে না, তক্রপ প্রমাণুর সংযোগও প্রমাণ্কে ব্যাপ্ত করে না। এইরূপ সাদৃশ্রবশত:ই প্রমাণ্ সাবয়ব না হইলেও সাব্যবের ভার ক্থিত হয়। পূর্ব্বোক্তরূপ সাদৃশুই উহার মূল। ভাষাকার প্রমাণুর পূর্ব্বোক্তরূপ সাদৃশুক্রেই তাহার "ভাগভক্তি" বলিয়াছেন। অর্থাৎ ভাগ ( অংশ ) নাই, কিন্তু ভাগবান্ পদার্থের সহিত ঐক্লপ সাদুখ্য আছে, উহাকেই বণিয়াহেন "ভাগভক্তি"। ভাষ্যকার পরে তাঁহার পূর্ব্বোক্ত যুক্তি প্রকাশ করিবার জন্ম "উক্তঞ্চাত্র" ইত্যাদি সন্দর্ভের দারা তাঁহার পূর্ব্বোক্ত "উক্তঞ্চাত্র" এই কথারই ব্যাখ্যা করিরাছেন। ভাষাকারের তাৎপর্য্য এই যে, পূর্ব্বোক্ত যোড়শ হত্তের ভাষো এবং স্বাবিংশ হত্তের ভাষো পূর্বে পরমাণুর নিরবয়বয়ণাধক যে যুক্তি বলিয়াছি, তপ্রারাই পরমাণুর নিরবয়বয় সিদ্ধ ছওয়ার এবং পূর্ব্বপঞ্চবাদী সেই পূর্ব্বোক্ত যুক্তির খণ্ডন করিতে না পারায় জার কোন হেতুর দারাই পরমাগুর দাব্যবস্থ দিন্ধ হইতে পারে না। কারণ, পূর্ব্বোক্ত যুক্তিতে যথন জন্ম জারের বিভাগের কোন এক স্থানে নিবৃত্তি স্বীকার করিতেই হইবে, কোন স্রব্যকে সর্ব্বাপেক্ষা কুন্স বলিতেই

হইবে, তথন আর তাহার অবয়ব স্বীকার করাই যাইবে না। স্ক্তরাং তাহাকে কার্য্য বলাও যাইবে না। অতএব পরমাধু নিরবয়ব হইলেও তাহাতেও সংযোগোৎপত্তি স্বীকার করিতে হইবে। সংযোগবহুপ্রযুক্ত তাহার সাবয়বহু সিদ্ধ হইতে পারে না ১২৪।

ভাষ্য। ''মূর্ত্তিমতাঞ্চ সংস্থানোপপতেঃ'' ''সংযো-গোপপত্তেশ্চ'' পরমাণ্নাং সাবয়বস্থমিতি হেস্নোঃ—

### সূত্র। অনবস্থাকারিত্বাদনবস্থারুপপতেশ্চাপ্রতিষেধঃ॥ ॥২৫॥৪৩৫॥

অনুবাদ। (উত্তর) মূর্ত্ত জব্যসমূহের সংস্থানবত্তপ্রযুক্ত এবং সংযোগবত্ত-প্রযুক্ত পরমাণুসমূহের সাবয়বত্ত,—এই পূর্ববপক্ষে হেতৃত্বয়ের অনবস্থাকারিত্ববশতঃ এবং অনবস্থার অনুপপত্তিবশতঃ (পরমাণুসমূহের নিরবয়বত্বের) প্রতিষেধ হয় না।

ভাষ্য। যাবমূর্ত্তিমদ্যাবচ্চ সংযুক্ততে, তৎ সর্বাং সাবয়বমিত্যনবস্থা-কারিণাবিমৌ হেতু। সা চানবস্থা নোপপদ্যতে। সত্যামনবস্থায়াং সত্যৌ হেতু স্থাতাং। তম্মাদপ্রতিষেধােহয়ং নিরবয়বস্বস্থেতি।

বিভাগস্থ চ বিভজ্যমানহানিমে পিপদ্যতে — তস্মাৎ প্রলয়ান্ততা নোপপদ্যত ইতি।

অনবস্থায়াঞ্চ প্রত্যধিকরণং দ্রব্যাবয়বানামানন্ত্যাৎ পরিমাণভেদানাং গুরুত্বস্ত চাগ্রহণং, সমানপরিমাণত্বঞ্চাবয়বাবয়বিনোঃ পরমাণুবয়ব-বিভাগাদূর্দ্ধমিতি।

অনুবাদ। যত বস্তু মূর্ব্তিবিশিষ্ট অর্থাৎ মূর্ত্ত এবং যত বস্তু সংযুক্ত হয়, সেই সমস্তই সাবয়ব, ইহা বলিলে এই হেতুদ্বয় অনবস্থাকারী অর্থাৎ অনবস্থাদোষের আপাদক হয়। সেই অনবস্থাও উপপন্ন হয় না। অনবস্থা "সতী" অর্থাৎ প্রামাণিকী হইলে (পূর্বেবাক্ত ) হেতুবয় "সত্য" অর্থাৎ পরমাণুর সাবয়বহুসাধক হইতে পারিত। অতএব ইহা (পরমাণুর) নিরবয়বহুরে প্রতিষেধ নহে।

বিভাগের সম্বন্ধে কিন্তু "বিভজ্যমানহানি" অর্থাৎ বিভাগাধারদ্রব্যের অভাব উপপন্ন হয় না। অতএব বিভাগের প্রলয়াস্ততা উপপন্ন হয় না। অনবস্থা হইলে কিন্তু প্রত্যেক আধারে দ্রব্যের অবয়বের অনস্তভাবশতঃ পরিমাণভেদের এবং শুরুত্বের জ্ঞান হইতে পারে না এবং পরমাণুর অবয়ববিভাগের পরে অবয়ব ও অবয়বীর তুল্য-পরিমাণতা হয় ।

টিগ্লনী। মহর্ষি শেষে এই স্থানে দারা তাঁহার পূর্বোক্ত "মূর্ত্তিমতাঞ্চ" ইত্যাদি স্থান্ত এবং "দংযোগোপপতেশ্চ" এই স্ত্রোক্ত হেত্বর বে প্রমাণ্র সাব্যবত্বের সাধক হইতে পারে না, স্ক্তরাং উহার দারা পরমাণুর নিরবরবন্ধ দিল্লান্ডের গণ্ডন হয় না, ইহা বলিয়া তাঁহার নিজ দিল্লান্ড সমর্থন করিয়াছেন। তাই ভাষ্যকারও প্রথমে "হেখোঃ" ইতান্ত সন্দর্ভের অধ্যাহার করিয়া মহর্ষির এই গিদ্ধান্তস্থ্যের অবতারণা করিয়াছেন। ভাষাকারের "হেছোঃ" এই বাকোর সহিত স্থাের প্রথানাক্ত 'অনবস্থাকারিস্বাৎ" এই বাকোর যোগই তাঁহার অভিপ্রেত বুঝিতে হইবে এবং স্থানের শেরোক্ত "অপ্রতিবেদঃ" এই বাক্যের পূর্বের্ম "পরমাণুনাং নিরবঙ্গবন্ধশু" এই বাক্যের অধ্যাহার করিয়া সূত্রার্থ বুৰিতে হইবে। তাহা হইলে মহর্ষির বক্তব্য বুঝা যার যে, যেহেতু পুর্বোক্ত "সংস্থানবন্ত" ও "সংযোগবন্ধ" এই হেতুশ্বৰ অনবস্থাদোধের আপাদক এবং ঐ অনবস্থাও প্রামাণিক বলিয়া স্বীকার্য্য নহে, অত এব উহার ধারা প্রমাণুদ্মুহের নিরবয়ব্যের প্রতিবেধ অর্থাৎ দাব্যবহ দিক হব না। ভাষাকার পরে হুত্রার্থ ব্যাথ্যার দারা ইহা ব্যাইতে বলিয়াছেন বে, মত বস্তু মুর্স্ত এবং মত বস্তু সংযোগ-বিশিষ্ট, দেই দমন্তই দাবৰৰ, এইরূপ বাাপ্তি স্বীকার করিয়া মূর্ত্তত্ব অথবা সংস্থানবন্ধ এবং সংবোগ-বত্ব হেতুর দারা প্রমাণুর সাব্যবহ সিদ্ধ করিতে গেলে উহার দারা প্রমাণুর অব্যবের অব্যব এবং তাহারও অব্যব প্রভৃতি অনস্ত অব্যবপরম্পরার সিদ্ধির আপত্তি হওয়ায় অনবস্থা-দোষ অনিবার্য্য। স্তত্তাং উক্ত হেতুদ্ব অনবস্থাকারী হওয়ায় উহা পরমাণুর সাবয়বজের সাধক হইতে পারে না। অবশ্র অনবস্থা প্রমাণ দারা উপপর হইলে উহা দোষ নহে, উহা স্বীকার্য্য। কিন্তু এখানে ঐ অনবস্থার উপপত্তিও হয় না। তাই মহর্ষি পরে এই ফ্রেই বলিয়াছেন,—"অনবস্থামুপপত্তেক্ত।" ভাষাকার মহর্ষির তাৎপর্য্য ব্যক্ত করিতে বলিগাছেন বে, অনবস্থা "পতী" অর্থাৎ প্রমাণসিদ্ধ হইলে উক্ত হেতুগুৱ "গত্য" অৰ্থাৎ সাধ্যসাধক হইতে পারিত। কিন্তু উহা প্রমাণ্সিক হয় না। এখানে মহর্ষির ঐ কথার দ্বারা প্রমাণদিদ্ধ অনবস্থা যে দোষ নহে উহা স্বীকার্য্য, এই দিদ্ধান্তও স্থাচিত হইরাছে। তাই পুর্বাচার্যাগণ প্রামাণিক অনবস্থা নোষ নতে, ইহা বলিয়া অনেক স্থলে উহা স্বীকারই করিয়া গিয়াছেন। নব্যনৈয়ায়িক জগদীশ তর্কাল্কার প্রামাণিক অনবস্থাকে অনবস্থাদোষ্ট বলেন নাই। তিনি এ জন্ত অনবস্থার লক্ষণবাকো "অপ্রামাণিক" শক্ষের প্ররোগ করিবাছেন (ছিতীয় খন্ত-৮৯ পৃষ্ঠা দ্ৰম্ভবা )।

পূর্ব্ধপক্ষবাদী অবগ্রন্থ বলিবেন বে, আমরাও বিভাগকে অনন্ত বলি না। আমাদিগের মতে বিভাগ প্রবায়াত্ত। অর্থাৎ জন্ত জ্বব্যের বিভাগ করিতে করিতে যেখানে প্রলয় বা সর্ব্বাভাব হইবে, আর কিছুই থাকিবে না, দেখানেই বিভাগের নিবৃত্তি হইবে। স্কুতরাং পরমাণ্র অবন্ধবের ন্তায় তাহার অবন্ধব প্রভৃতি অনন্ত অবন্ধবপরস্পরার সিদ্ধি হইতে পারে না। কারণ, পরমাণ্র বিভাগ করিতে গোলে বেখানে আর কিছুই থাকিবে না, দেখানে আর অবন্ধবসিদ্ধি সম্ভবই হইবে না। ভাষাকার এ জন্ম তাহার পূর্ব্বক্থিত অনবস্থা সমর্থনের জন্ত পরে বলিয়াছেন যে, বিভাগ প্রান্থান্ত,

ইহা উপপন্ন হয় না। কারণ, যাহার বিভাগ হইবে, দেই বিভাঞ্যমান স্রব্য বিদ্যমান না থাকিলে ঐ বিভাগ থাকিতে পারে না। বিভাঞ্যমান স্রব্যের হানি (অভাব) হইলে দেই চরম বিভাগের আধার থাকে না। স্থতরাং বিভাগ কোথায় থাকিবে ? অতএব বিভাগ স্বীকার করিতে হইলে উহার আধার সেই দ্রব্যও স্বীকার করিতে হইবে। স্থতরাং দেই দ্রব্যেরও বিভাগ গ্রহণ করিয়া ঐরপে বিভাগকে অনস্তই বলিতে হইবে। তাহা হইলে অনবস্থা-লোষ অনিবার্যা।

পূর্ম্মপক্ষবাদী যদি বলেন যে, এ অনবস্থ। স্বীকারই করিব ? উহা স্বীকারে দোন কি ? এতজ্বরে ভাষাকার পরে বলিয়াছেন বে, অনবস্থা স্বী কার করিলে প্রত্যেক আধারে জবোর অবয়ব অনস্ত হওরার ঐ সমস্ত দ্রব্যের পরিমাণ-ভেদ ও গুরুত্বের জ্ঞান হইতে পারে না। অর্থাৎ জন্ত জব্যে যে নানাবিধ পরিমাণ ও ওঞ্জর বিশেষ আছে, তাহা ঐ দমন্ত জব্যের অব্যবপরম্পরার नामाधिका वा मरशाबित्मायत निर्वत बातारे तुवा यात्र। किन्छ यपि के ममन्त अरवात व्यवप्र-পরম্পরার অন্তই না থাকে, তাহা হইলে উহার পরিমাণবিশেষ ও গুরুত্ববিশেষ বুরিবার কোন উপায়ই থাকে না। ভাষাকার শেষে আরও বলিয়াছেন যে, পরমাণুর অবহব স্বীকার করিলে ঐ অবয়ববিভাগের পরে অবগব ও অবগবীর তুলাপরিমাণছেরও আপত্তি হয়। তাৎপর্য্য এই বে, প্রমাণুর অবয়ৰ স্বীকার করিয়া, সেই অবয়বেরও বিভাগ স্বীকার করিলে অর্থাৎ অনস্ত অবয়ব-পরম্পরা স্বীকার করিলে ঐ সমস্ত অব্যবকে অব্যবীও বলিতে হইবে। কারণ, যাহার অব্যব আছে, তাহাকেই অবরবী বলে। তাহা হইলে ঐ সমস্ত অবরব ও অবরবীকে তুলাপরিমাণ বলিয়াই স্বীকার করিতে হইবে। কারণ, ঐ সমস্ত অনয়বেরই অনস্ত অব্যবপরম্পরা স্বীকৃত হইয়াছে। যদি व्यवश्य ७ व्यवश्यो, छ छत्रहे व्यवस्थावत्रव हत्र, टाहा इहेटन के छ छत्यतहे छूनाभतिमानच चौकार्या। কিন্তু তাহা ত স্বীকার করা যায় না। কারণ, অবয়বী হইতে তাহার অবয়ব ক্ষুদ্রপরিমাণ্ট হইয়া থাকে, ইহা অন্তত্ত প্রত্যক্ষসিদ্ধ। স্থতরাং প্রমাণুর অবয়ব স্বীকার করিলে ঐ অবয়ব প্রমাণু হইতে কুল, এবং তাহার অবন্ধর উহা ১ইতেও কুল্ল, ইহাই স্বীকার্যা। কিন্তু পূর্ব্বোক্ত অনবস্থা স্বীকার করিলে উহা সম্ভবই হর না। কারণ, সমস্ত অবয়বেরই অনস্ত অবয়ব থাকিলে ঐ সমস্তই তুলাপরিমাণ হয়। মূল কথা, পূর্ব্বোক্ত অনেক দোষবশতঃ পূর্ব্বোক্তরণ অনবস্থা কোনরপেই উপপন্ন না হওয়ায় উহা শ্বীকার করা যায় না। অভএৰ প্রমাণুতেই বিভাগের নিবৃত্তি স্বীকার করিতে হইবে। ভাছা হইলে উহার নিরবয়বত্বই দিল্ধ হওয়ায় আর কোন হেতুর দ্বারাই উহার সাবয়বত্ব দিল্ধ হইতে পারে না। উহাতে দাব্যবন্থের অহুমানে সম্ভ হেতুই ছন্ত, ইহাই এথানে মহর্ষির মূল ভাৎপর্য্য। মহর্ষি পূর্ব্ধপ্রকরণে "পরং বা ক্রটেঃ" এই শেষ হুত্রে "ক্রটি" শব্দের প্রয়োগ করিয়া যে যুক্তির হুচনা করিরাছেন, এই প্রকরণের এই শেষ ফুত্রের দারা সেই যুক্তি বাক্ত করিয়াছেন। মহর্ষির এই হুত্রান্ত্রসারেই ন্তারবৈশেষিক সম্প্রদারের সংরক্ষক আচার্যাগণ পরমাণুর সাব্যবস্থ পক্ষে অনবস্থাদি দোষের উল্লেখপুর্বাক পরমাণুর নিরবয়বত্ব দিল্ধান্ত সমর্থন করিয়াছেন।

বার্ত্তিককার উদ্দ্যোতকর পরমাণুর নিরবরব্বসাধক প্রেরিক যুক্তি বিশ্বভাবে ব্রাইবার জন্ত এখানে বলিয়াছেন যে, জন্ত দ্বোর বিভাগের ক্ষন্ত বা নির্ভি কোথায় ? ইহা বিচার করিতে গোলে

ঐ বিভাগ (১) পরমাধন্ত অধবা (২) প্রবরান্ত অধবা (৩) অনন্ত, এই পক্ষার ভিন্ন আর কোন পক্ষ গ্রহণ করা ধার না। কারণ, উহা ভিন্ন আর কোন পক্ষই নাই। কিন্তু ধদি ঐ বিভাগকে "প্রলয়াও"ই বলা যায়, তাহা হইলে প্রলয় অর্থাৎ একেবারে সর্ব্যাভাব হইলে তথ্ন বিভলামান কোন দ্রব্য না থাকায় ঐ চরম বিভাগের কোন আধার থাকে না; বিভাগের অনাধারত্বাপত্তি হয়। কিন্তু অনাধার বিভাগ হইতে পারে না। স্কুতরাং "প্রলয়ান্ত" এই পক্ষ কোনরূপেই উপপন্ন হর না। বিভাগ "অনন্ত" এই তৃতীয় পক্ষে অনবস্থা-নোষ হয়। তাহাতে অসরেগুর অমেরতা-পত্তি ও তন্মুলক স্থানেক ও সর্বপের তুলাপরিমাণাপত্তি নোব পূর্বেই কথিত হইরাছে। স্কতরাং বিভাগ "পরমাণস্ত" এই প্রথম পক্ষই দিদ্ধান্তকণে গ্রহণ করিতে হইবে। অর্থাৎ পরমাণুতেই বিভাগের নিবৃত্তি হয়। পরমাণুর আর বিভাগ হয় না। স্কুতরাং পরমাণুর যে অব্যব নাই, ইহা অবশ্র স্বীকার্য্য। তাহা হইলে আর কোন হেতুর দ্বারা প্রমাণুতে সাব্যব্দ্র সাধন করা ধার না। কারণ, নিরবয়ব প্রমাণ স্বীকার করিয়া তাহাকে সাবয়ব বলাই যাইতে পারে না। স্থতরাং "পরমাণঃ সাবরবঃ" এইরূপ প্রতিজ্ঞাবাক্যে ছুইটি পদই বাহত হর। "আত্মতব্-বিবেক" প্রন্থে উদয়নাচার্য্যও শেষে ঐ কথা বলিয়াছেন। উদ্দোতিকর "সাবয়ব" শব্দের অর্থ ব্যাথ্যা করিয়া পূর্ব্বোক্ত প্রতিজ্ঞাবাক্যে পদন্বয়ের ব্যাঘাত ব্ঝাইতে বলিরাছেন যে, পরমাণু সাবরব, ইহা বলিলে পরমাণুকে কার্য্যবিশেষই বলা হয়। কিন্ত কার্য্যন্ত ও পরমাণ্ড পরস্পার বিরুদ্ধ। বাহা পরমাণ্, তাহা কার্য্য হইতে পারে না। উদ্দোতকর পরে বলিয়াছেন বে, যদি বল, প্রত্যেক পরমাণ্ তৎপূর্বজাত অপর পর-মাণুর কার্যা। প্রতিক্ষণে এক পরমাণ হইতেই অন্ত এক পরমাণুর উৎপত্তি হয়। কিন্তু ইহা বলিলেও কোন পরমাণ্ডকেই সাবয়ব বলিতে পারিবে না। পূর্ব্বোক্ত ঐ প্রতিজ্ঞা পরিত্যাগই করিতে হইবে। কারণ, বাহার অবয়ব অনেক, তাহাকেই সাব্যব বলা হয়। যদি বল, প্রমাণুর কার্য্যন্তই আমাদিগ্রের সাধ্য, পরমাণু জন্তত্বই হেতু। কিন্তু ইহাও বলা যায় না। কারণ, একমাত্র কারণজন্ত কোন কার্যোর উৎপত্তি হয় না। কার্য্য জন্মিতেছে, কিন্তু তাহার কারণ একটিমাত্র পদার্থ, ইহার কোন দৃষ্টান্ত নাই। পরস্ত তাহা হইলে সর্বাদাই পরমাণুর কারণ যে কোন একটি পরমাণু থাকার সর্বাদাই উহার উৎপত্তি হইবে। কোন সময়েই উহার প্রাগভাব থাকিবে না। কিন্তু ঘাহার প্রাগভাবই নাই, তাহার উৎপত্তিও বলা বার না। স্কুতরাং পূর্বোক্ত প্রকারেও পরমাণুর কার্য্যন্ত সিদ্ধ হইতে পারে না। পরস্ত যদি এক পরমাণুকেই পরমাণুর কারণ বলিয়া এবং ঐ কারণকেই অবয়ব বলিয়া পরমাণুকে সাবরৰ বল, তাহা হইলে বক্তব্য এই বে, তোমাদিগের মতে কোন পদার্থ ই এক অপের অধিক কাল স্থায়ী না হওয়ার কার্য্য পরমাণ্ডর উৎপত্তিকালে পূর্ব্বজ্ঞাত সেই কারণ-পরমাণ্ডটি না থাকার তোমরা ঐ পরমাণুকে সাবয়ব বলিতে পার না। কারণ, যাহা অবয়ব দহিত হইয়া।বিদামান, তাহাই ত "সাবয়ব" শব্দের অর্থ। প্রমাণুর উৎপত্তিকালে তাহার অবরব বিনষ্ট হইলে তাহাকে সাবয়ব বলা বার না। অতএব তোমাদিগের মতে "দাবরব" শব্দের অর্থ কি ? তাহা বক্তবা। কিন্তু তোমরা তাহা বলিতে পার না। উদ্দোতকর পরে "মুর্ত্তিমন্তাৎ সাবরবঃ পরমাণঃ" এই বাক্যবাদীকে প্রশ্ন করিয়াছেন যে, তোমার মতে প্রমাণ বদ্ধারা মূর্ডিমান, ঐ সৃত্তিপদার্থ কি ? এবং উহা কি

পরমাণু হইতে ভিন্ন অথবা অভিন্ন পরার্থ ? যদি বল, জপানিবিশেষই মৃষ্টি, তাহা হইলে তৃমি পরমাণুকে ষ্রিমান্ বলিতে পার না। কারণ, তোমার মতে সর্রাপকর্ষপ্রাপ্ত ক্লাদিই প্রমাণ্। উহা হইতে ভিন্ন কোন পরমার্ তুমি স্বীকার কর না। তাহা হইলে পরমার্ মূর্ত্তিমান্, ইহা বলিলে রূপাদি রূপানিবিশিষ্ট, এই কথাই বলা হয়। কিন্ত তাহাও বলা যায় না। পরস্ত তাহা বলিলে ঐ "মূর্ত্তি" শব্দের উত্তর "মতুপ্" প্রতারও উপপর হর না। কারণ, ভিন্ন পরার্থ না হইলে "মতুপ্" প্রতার হর না। ফলকথা, পরমাণ্র মৃর্ভি বে, পরমাণ্ হইতে পৃথক্ পদার্থ, ইহা স্বীকার্যা। তাহা हरेरेण के मूर्डि कि ? जारा वर्धन वर्क्तवा। केम्प्रमाजकत शृर्द्ध शतिक्रिज्ञ सरवात वर्धन महरू, नीर्घ, ভব্দ, পরমত্রস্ত ও পরম অণ্, এই ষট প্রকার পরিমাণকে "মূর্ত্তি" বলিয়াছেন। তব্যধ্যে পরমত্রস্ত্র ও পরমাগ্রন্থ পরমস্ক্রন্ম ক্রবোই থাকে। তাৎপর্যানীকাকার ইহা বলিয়া আকাশাদি সর্ব্ববাপী ক্রবো প্রমমহত্ত্ব ও প্রমদীর্ঘত্ত, এই পরিমাণদ্বর গ্রহণ করিয়া অষ্ট্রবিধ পরিমাণ বলিয়াছেন। শেষোক্ত পরিমাণছর "মূর্ত্তি" নতে, ইহাও তিনি সমর্থন করিরাছেন। প্রাচীন বৈশেষিকাচার্য্য প্রশন্তপাদ কিন্তু উদ্লোতকরের পরিমাণ-বিভাগ স্বীকার না করিয়া অণু, মহৎ, দীর্ঘ, ব্রস্থ, এই চতুর্বিধ পরিমাণই বলিরাছেন। সাংখ্যসূত্রকার তাহাও অস্বীকার করিবা ( ৫ম অ:, ২০ সূত্রে ) পরিমাণকে ছিবিধই বলিয়াছেন। দে যাহা হউক, পরিচ্ছির জাবার যে প রিমাণ, উহাই মূর্ত্তি বা মূর্ত্তত্ব বলিয়া ন্তার-বৈশেষিকসম্পাদার পরমাণ ও মনেও উহা স্বীকার করিরাছেন। কিন্ত উহা তাঁহাদিগের মতে সাবম্বত্বের সাধক হর না। কারণ, মূর্ত্ত জবা হইলেই যে তাহা সাবম্বব হইবে, এমন নিরম নাই। উদ্যোতকর পরে বলিরাছেন বে, "দংস্থানবিশেববর" হেতু পরমাণ্ডে অসিছা। কারণ, সংস্থান-বিশেষবত্ব ও সাবরবত্ব একই পদার্থ। স্কুতরাং উহার দারাও পরমাণ্র সাবয়বত্ব সিদ্ধ হইতে পারে না। यদি বল, পরিচ্ছিন্ন জবোর পূর্বোক্ত পরিমাণই "দংস্থান" শব্দের অর্থ। কিন্তু তাহা হইলে প্রথমে "মূর্ত্তিমন্তাৎ" এই বাক্যের হারাই ঐ হেতু কথিত হওয়ায় আবার "সংস্থানবিশেষবদ্বাচ্চ" এই হেত্বাকোর পৃথক্ প্রয়োগ বার্থ হয়। স্কুতরাং "মুর্ত্তি" ও "দংস্থান" যে ভিন্ন পদার্থ, ইহা স্থীকৃতই হওয়ার পরে আবার উহা অভিন্ন পদার্থ, ইহা বলা যায় না।

উদ্যোতকর পরে পরমাণ্র নিরবয়বড়নাধক মূল যুক্তির প্নক্ষরেপপূর্বক "য়ঢ় কেন যুগপদ্বোগাৎ" ইত্যাদি কারিকার উদ্ধার ও তাৎপর্যারাখ্যা করিয়া উক্ত বাধক যুক্তি থপ্তন করিতে মাহা বলিয়াছেন, তাহার সার মর্ম্ম এই বে, মধ্যন্থ পরমাণ্র উর্দ্ধ, অধ্য এবং চতৃপ্পার্শবর্ত্তা ছয়টী পরমাণ্র সহিত বে সমস্ত সংযোগ জয়য়, তয়৻ধ্য ছই ছইটী পরমাণ্ গ্রহণ করিয়া বিচার করিলে বক্তবা এই বে, সেই মধ্যন্থ পরমাণ্টীর পূর্বন্থ পরমাণ্র সহিত বে সংযোগ জয়য়, উহা কেবল দেই ছইটী পরমাণ্ডেই জয়য়, পশ্চিমন্থ পরমাণ্ডের বামান্ত জয়য় না। এবং মধ্যন্থ পরমাণ্র পশ্চিমন্থ পরমাণ্র সহিত বে সংযোগ জয়য়, উহাও কেবল দেই উত্তর পরমাণ্ডেই জয়য়, পূর্বন্থ পরমাণ্র সহিত জয়য় না। এইরূপে করা ত্রাও কেবল দেই উত্তর পরমাণ্ডেই জয়য়, পূর্বন্থ পরমাণ্র সহিত জয়য় না। এইরূপে করা সমানদেশন্থ বনিয়া বে আপত্তি করা হইয়াছে, তাহা করা বায় না। আর বদি ঐ স্থলে দেই মধ্যন্থ পরমাণ্ডেই যুগপৎ ছয়ট পরমাণ্র সংবোগ স্বীকার করা বায়, তাহা হইলেও সেই মধ্যন্থ পরমাণ্ড্র প্রদেশ বা বিভিন্ন অবয়ব সিদ্ধ হইতে পারে না।

কারণ, ঐরূপ স্থলে সেই এক প্রমাণুতেই ঘটপুরমাণুর সংযোগ একই স্থানে স্বীকার করা যায়। তাহাতে ঐ সংযোগের সমানদেশত্ব স্বীকার করিলেও ঐ পরমাধুসমূহের সমানদেশত্ব সিদ্ধ না হওরার পূর্কোক্ত আপত্তি হইতে পারে না। বস্তুতঃ যে দিকে পরমাণ্ডত অপর পরমাণ্ডর সংযোগ জন্মে, সেই দিক্কেই ঐ পরমাণ্র প্রদেশ বলিয়া কলনা করা হয়। কিন্ত পরমাণুর অবয়ব না থাকায় তাহার বাস্তব কোন প্রদেশ থাকিতে পারে না। কারণ, জন্ম দ্রবোর উপাদান-কারণ অবয়ব-রূপ দ্রবাই "প্রদেশ" শব্দের মুখ্য অর্থ। মহর্ষি নিজেও দ্বিতীর অধ্যায়ে "কারণদ্রবাস্তা প্রদেশ-শব্দেনাভিধানাৎ" (২।১৭) এই হুত্রের দারা তাহা বলিরাছেন। স্থতরাং পূর্ব্বোক্ত হুলে পরমাণুর সম্বন্ধে কল্লিত প্রদেশ গ্রহণ করিরা তাহার সাবয়বত্ব সিদ্ধ করা বায় না। উদ্বোতকর পরে "দিগ্-দেশভেদো মস্তান্তি ভক্তৈকত্বং ন যুদ্ধাতে" এই কারিকার্দ্ধ উদ্ধৃত করিবা, তহুভারে বলিয়াছেন যে, আমরা ত পরমাণ্র দিগ্দেশভেদ স্বীকার করি না। পরমাণ্র পৃর্বদিকে এক প্রদেশ, পশ্চিমদিকে অপর প্রদেশ, ইত্যাদিরপে প্রমাণ্তে দিগদেশভের নাই। দিকের সহিত প্রমাণ্র সংযোগ থাকার ঐ সমস্ত সংযোগকেই প্রমাণুর দিগ্দেশভেদ বলিয়া করনা করিয়া প্রমাণুর দিগ্দেশভেদ বলা হয়। কিন্তু মুধ্যতঃ পরমাণ্র দিগ্দেশভেদ নাই। দিকের সহিত পরমাণ্র সংবোগ থাকিলেও প্রমাণ্র সাবয়বত্ব সিদ্ধ হইতে পারে না। কারণ, উহাতে অবয়বের কোন অপেকা নাই। পূর্ব্বোদ্ধৃত বস্থবদ্ধুর (১৪শ) কারিকার কিন্তু "দিগ্ভোগভেদো বস্তান্তি" এইরূপ পাঠ আছে। বস্তুবন্ধ উক্ত কারিকার ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, পরমাণুর পূর্ব্বদিগ্ভাগ, অধোদিগ্ভাগ প্রভৃতি ভিন্ন ভিন্ন দিগ্ভাগ আছে। স্করাং তৎস্বরূপ পর্মাণ্ড্র একত্ব সস্কব নহে। যদি প্রত্যেক প্রমাগুরই দিগ্ভাগভেদ না থাকে, তাহা হইলে স্বর্যোদরে কোন স্থানে ছায়া এবং কোন স্থানে আতপ কিরপে থাকে ? কারণ, উহার অন্ত প্রদেশ না থাকিলে দেখানে ছায়া থাকিতে পারে না এবং দিগ্ভাগভেদ না থাকিলে এক পরমার্র অপর পরমার্র দারা আবরণও হইতে পারে না। কারণ, প্রমাণুর কোন অগর ভাগ না থাকিলে সেই ভাগে অপর প্রমাণুর সংযোগবশতঃ প্রতিঘাত হুইতে পারে না। প্রতিঘাত না হুইলে সমস্ত প্রমাণুরই স্মান্দেশস্বর্শতঃ সমস্ত প্রমাণুসংঘাত পরমাণুমাত্রই হয়, উহা স্থল পিও হইতে পারে না। ফলকথা, প্রত্যেক পরমাণুরই যদি দিগ্ভাগভেদ অর্গাৎ ছন্ন দিকে দংমোগবশতঃ ব্যক্তিভেদ স্বীকার করিতে হন্ন, তাহা হইলে উহাকে ছন্নটী পরমার্থই বলিতে হয়। স্থতরাং কোন পরমাণুরই একত্ব থাকে না। তাৎপর্য্যানীকাকারও ঐরপই তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা করিয়াছেন। তদমুদারে উন্দ্যোতকর বে, "দিগ্ভাগভেদো মস্তান্তি" এইরূপ পাঠই উদ্ভূত করিয়াছিলেন, ইহা বুঝা যায়। তবে তিনি ঐ স্থলে পরমাণুর দিগদেশভেদ খণ্ডন কয়িয়াও নিজমত সমর্থন করিয়াছেন এবং ছায়া ও আবরণকেও প্রমাণুর সাব্যবদ্বের সাধকরণে উল্লেখ করিয়া খণ্ডন করিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন যে, মূর্তত্ব ও স্পর্শবন্ধপ্রযুক্তই ছায়া ও আবরণ হইয়া থাকে, উহাতে অবয়বের কোন অপেকা নাই। স্পর্শবিশিষ্ট মূর্ত্ত দ্রবাই অন্ত দ্রবাকে আরত করে, ইহাই দেখা বায়। ঐ আবরণে তাহার অবয়ব প্রয়োঞ্জ নহে। কোন দ্রবো অপর দ্রবোর সম্বন্ধের প্রতিষেধ করাই "আবরণ" শব্দের অর্থ। যেখানে অরসংখ্যক তৈজদ পরমার্গন্ধ আবরণ হয়, দেখানে ছায়া বোধ

হইরা থাকে। উদ্যোতকর পরে ইহাও বলিরাছেন বে, বেখানে অল্ল তেজঃপদার্থ থাকে, অর্থাৎ সর্ব্বতঃ সম্পূর্ণক্রপে আলোকের অভাব থাকে না, দেই স্থানীয় দ্রব্য, গুণ ও কর্ম "ছারা" বলিয়া কথিত হয়, এবং বেখানে তেজঃ পদার্থ সর্বতো নিবৃত্ত অর্থাৎ প্রত্যক্ষের বোগ্য বিশিষ্ট আলোক বেখানে কুন্রাপি নাই, দেই স্থানীয় দ্রবা, গুণ ও কর্ম "অন্ধকার" নামে কথিত হয়। তাৎপর্য্য এই যে, পূর্ব্বোক্তরূপ জবা, গুণ ও কর্মকেই লোকে "ছারা" নামে প্রকাশ করে এবং পূর্ব্বোক্তরূপ জব্য, গুণ ও কর্মকেই লোকে "অন্ধকার" নামে প্রকাশ করে। বন্ততঃ পূর্ব্বোক্তরাপ স্তব্য, গুণ ও কর্মাই যে ছারা ও অন্ধকার পদার্থ, তাহা নহে। উদ্যোতকরও এখানে তাহাই বলেন নাই। কারণ, তিনিও প্রথম অধ্যায়ের দ্বিতীর আহিকের অষ্ট্রম স্থাত্তের বার্ত্তিকে ভাষ্যকারের স্থায় ছাল্লা বে দ্রবাপদার্থ নছে, কিন্তু অভাব পদার্থ, এই সিদ্ধান্তই প্রকাশ করিরাছেন। তাৎপর্য্যটীকাকার বাচস্পতি মিশ্র দেখানে স্তায়-বৈশেষিকমতামূদারে অন্ধকার যে কোন ভাব পদার্থের অন্তর্গত হয় না, কিন্ত উহা তেজঃ পদার্থের জভাব, ইহা বিচারপূর্বক প্রতিপন্ন করিয়াছেন। মূলকথা, দিগদেশভেদ এবং ছায়া ও আবরণকে হেতু করিয়া তদ্বারাও পরমাণ্র দাব্যব্য দিছ হইতে পারে না, ইহাও উদ্দোতকর বুঝাইয়াছেন। বৈশেষিকদর্শনের "অবিদ্যা" (৪।১)৫) এই স্ত্তের "উপস্থারে" শহর মিশ্রও পূর্বপক্ষরণে প্রমাণুর সাব্যব্য সাধনে "ছায়াব্রাৎ" এবং "আবৃতিম্বাৎ" এই হেত্বাকোর উল্লেখ ক্রিয়াছেন। সেধানে সুদ্রিত পুস্তকে "আবৃত্তিমন্তাৎ" এই পাঠ এবং টাকাকারের "আবৃত্তিঃ স্পন্দনভেদঃ" এই ব্যাখ্যা ভ্রম-কল্লিত। "আত্মতত্ত্ববিবেক" প্রন্থে মহানৈয়ায়িক উদয়নাচার্য্য লিখিয়াছেন,—"সংযোগবাবস্থাপনেনৈব ষট্কেন যুগপদ্যোগাদ্দিগ্দেশভেদাফ্লায়াবৃতিভ্যামিত্যাদ্যো নির্স্তাঃ"। অর্থাৎ নির্বয়ব প্রমাণুতে সংবোগের ব্যবস্থাপন করার তদ্মারাই যুগাণৎ ষ্ট প্রমাণুর সহিত সংযোগ, দিগ্দেশতেদ এবং ছায়া ও আবরণ প্রভৃতি হেতু নিরস্ত হইয়াছে। টীকাকার রঘুনাথ শিরোমণি ঐ স্থলে "বট্জেন যুগপদ্ৰোগাৎ" ইত্যাদি যে কারিকাটী উচ্চৃত করিয়াছেন,' তাহার পরার্কে দিগ্লেশভেদ এবং ছারাও আবরণ ও পরমাণুর সাবয়বত্বের সাধকরণে কথিত হইয়াছে। এবং উদয়নাচার্যোর পুর্ব্বোক্ত দন্দভাত্মদারে তৎকালে বিজ্ঞানবাদী কোন বৌদ্ধ পণ্ডিত বে, উক্তরূপ করিবার দারাই তাঁহার বক্তব্য সমস্ত হেতু প্রকাশ করিরাছিলেন, ইহা স্পষ্ট বুঝা যায়। রঘুনাথ শিরোমণি সেথানে উক্ত কারিকা উদ্ধৃত করিয়া উদরনাচার্য্যের উক্ত দন্দর্ভের তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা করিতে ঐ সমস্ত হেতৃর দ্বারা কেন যে পরমাণুর "সাংশতা" বা সাবয়বত্ব সিদ্ধ হয় না, তাহা ব্ঝাইয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন বে, বে জবো সংযোগ জন্মে, সেই জবোর স্বরূপই অর্থাৎ সেই জবাই ঐ সংযোগের সমবারিকারণ। উহার

বট কেন মুগপর্বোগাৎ পরমাণোঃ ক্রংশ্তা।
 বিগ্রেশতেরতক্ষায়াবৃতিত্যাকাল সাংশ্তা।

২। তবেতরিরগুতি "শংবালে"তি। বরাপনিবজন সংযোগিত্য নাংশনপেক্ষতে। বুরপদনেক্ত্রিয়বোদিক্ত্রণারে ক্লিনেক্তির জানেক্তির প্রায়াদিক্তরে প্রায়াদিক্তির প্রায়াদিক্তির প্রায়াদিক্তির প্রায়াদিক্তির সাক্তরে প্রায়াদিক্তির প্রায়াদিক্তির প্রায়াদিক্তির প্রায়াদিক্তর বির্বহার । ছারাদি বদি প্রায়াদিক্তি, তরা তেলোগতিপ্রতিবজক-সংযোগভেষাং। এতেনারলাং ব্যাখ্যাত ।—"প্রায়াতক্তবিরক্তিনিক্তিয়।

অংশ বা অবয়ব উহাতে কারণই নহে। স্কুতরাং সংযোগ দ্রব্যের অংশকে অপেক্ষা করে না। স্কুতরাং নিরবয়ব পরমাণুতেও সংযোগ জন্মিতে পারে। যুগপৎ, অনেক মুর্জ দ্রব্যের সহিত সংযোগও ভিন্ন ভিন্ন দিগ্রিশেষে হইতে পারে। তাৎপর্যা এই যে, সংযোগমাত্রই অব্যাপার্ত্তি, ইহা সতা। কিন্ত ভাহাতে অবয়বের কোন অপেকা নাই। কারণ, যে দিগ্রিশেবে প্রমাণ্রভ্ষের সংযোগ জ্যো, সেই দিগবিশেষাবচ্ছিন্ন হওয়াতেই ঐ সংযোগের অব্যাপাব্রত্তিম্ব উপপন্ন হয়। কোন প্রদেশ বা অবয়ববিশেষাবিচ্ছিল্ল না হইলেই যে সংযোগ বাাপাবৃদ্ধি হইবে, ইহা ত বলা বাইবে না। ভবে আর নিরবয়ব জবো সংযোগ হইতে পারে না, ইহা কোন প্রমাণে বলা যাইবে ? অবগ্র সাবয়ব জবোর সংবোগ সর্ব্বত্রই অবয়ববিশেষাবচ্ছিয়ই হইয়া থাকে। কিন্ত তত্থারা সংযোগ-মাত্রই অবয়ববিশেষাবচ্ছিন্ন, এইরূপ অন্ত্রমান করা বার না। নিরবর্য আত্মা ও মনের সংযোগ স্বীকার্য্য হইলে এরপ অনুমানের প্রামাণ্যই নাই। ফনকথা, নিরবয়ব দ্রবোরও পরস্পর সংযোগ স্বীকারে কোন বাধা নাই। ঐ সংযোগের আশ্রম পরমাণ্ প্রভৃতি জব্যের অবয়ব না থাকায় উহা অবয়ববিশেষাবচ্ছিল হইতে পারে না। কিন্তু দিগবিশেষাবচ্ছিল হওয়ায় উহার অব্যাপাবৃত্তিত্ব উপপন্ন হয়। বৃত্তিকার বিখনাথও এখানে এইরূপ কথাই বলিয়াছেন। রবুনাথ শিরোমণি শেষে পরমাণতে প্রাচা ও প্রতীচা প্রভৃতি ব্যবহারেরও উপপাদন করিয়া দিগদেশভেদ বে, পরমাথুর সাব্যবন্থের সাধক হয় না, ইহা বুঝাইয়াছেন এবং পরে বলিয়াছেন বে, যদি প্রমাণু-প্রযুক্ত কোন স্থানে ছায়া প্রমাণ দারা সিদ্ধ হয় অথবা প্রমাণতে ছায়া প্রমাণ দারা সিদ্ধ হয়, তাহা হইলে বলিব বে, পরমাণ্ডত তেজঃ পদার্থের গতিপ্রতিবন্ধক কোন সংযোগবিশেষপ্রযুক্তই ঐ ছায়ার উপপত্তি হয় এবং তৎপ্রযুক্তই আবরণেরও উপপত্তি হয়। উহাতে পরমাণুর অবয়বের কোন অপেকা নাই। স্থতরাং ছারা ও আবরণ পরমাণ্র সাবয়বছের সাধক হয় না। এ বিষয়ে উদ্যোতকরের কথা পূর্ব্বেই লিখিত হইয়াছে। উদ্যোতকর পরে বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধনম্প্রাদায়ের মধ্যে কেহ কেই পরমাণ্ডতে বে, ক্রিয়াবস্থ প্রভৃতি হেতুর ছারা সাবয়বস্থ সাধন করিয়াছিলেন, ঐ সমস্ত হেতুও নানা-দোষহুষ্ট, ইহা প্রতিপন্ন করিলা, যাহারা ঐ সমস্ত হেতুর বারা পরমাণুর অনিতাত্ব সাধন করিলাছিলেন, তাঁহাদিগকে নিরস্ত করিতে ঐ সমস্ত হেতু অনিতাত্ত্বের জনকও নহে, বাঞ্চকও নহে, ইহা বিচারপূর্ব্বক প্রতিপন্ন করিয়াছেন। দর্বশেষে চরম কথা বলিয়াছেন যে, পূর্ব্বপক্ষবাদীরা পূর্ব্বোক্ত কোন পদার্থ ই প্রমাণসিদ্ধ বলিয়া না বুঝিলে তাঁহাদিগের মতে ঐ সমস্ত পদার্থেরই সভা না থাকায় তাঁহারা পরমত পঞ্জনের জন্ম ঐ সমস্ত পদার্থ গ্রহণ করিতেই পারেন না। যে পদার্থ নিজের উপলব্ধই নহে, তাহা পওনের জন্তও ত গ্রহণ করা সম্ভব হয় না। আর যদি তাঁহারা ঐ সমস্ত পদার্থ প্রমাণ দারা বুঝিয়াই পরপ্রতিপাদনের জন্ম গ্রহণ করেন, তাহা হইলে ত উহা স্বমতদিন্ধই হইবে। ঐ সমস্ত পদার্থকে আর পরপক্ষসিদ্ধ বলা যাইবে না। বিজ্ঞানবাদী ও শুভবাদী বৌদ্ধসম্প্রদায় কিন্তু অপরপক্ষ-সন্মত প্রমাণাদি পদার্থ অবলম্বন করিরাই বিচার করিরাছেন এবং নিজ মত সমর্থন করিরাছেন। তাঁহা-দিগের মতে প্রমাণ প্রদের ব্যবহার বাস্তব নহে। স্থমের ও সর্বপের বিবন-পরিমাণরাদি ব্যবহারও কান্ধনিক। অনাদি মিথাা সংস্কারের বৈচিত্র্যবশতাই অগতে বিচিত্র মিথাা ব্যবহারাদি চলিতেছে।

স্কুতরাং তদ্বারা পরমাণ প্রভৃতি বস্তু সিদ্ধি হইতে পারে না। পরবর্তী প্রকরণে তাহাদিগের এই মূল মত ও তাহার খণ্ডন পাওরা যাইবে।

নিরবন্ধব পরমাধু সমর্থনে ভার-বৈশেষিক্দপ্রানারের সমত্ত কথার দার মর্ম্ম এই বে, প্রমাণের সন্তা ব্যতীত কেহ কোন দিকান্তই স্থাপন করিতে পারেন না। কারণ, বিনা প্রমাণে বিপরীত পক্ষও স্থাপন করা যায়। অতএব প্রমাণের সন্তা দকলেরই স্থাকার্যা। প্রমাণ হারা নিরবয়ব পর্মাণ্ সিদ্ধ হওরার উহার সংযোগও সিদ্ধ হইরাছে। কারণ, জন্ম ক্রব্যের বিভাগ করিতে করিতে বে স্থানে ঐ বিভাগের নিবৃত্তি স্বীকার করিতে হইবে, তাহাই পরমাণু। তাহাতে সংযোগ সম্ভব না হইলে বিভাগ থাকিতে পারে না। কারণ, যে জবাদরের দংযোগই হয় নাই, তাহার বিভাগ হইতে পারে না। স্কুতরাং প্রমাণুদ্ধের দংবোগও অবস্থাই স্বীকার্য্য। ঐ সংযোগ কোন প্রদেশবিশেষাবচ্ছিন্ন না হইলেও দিগ,বিশেষাৰজ্জিল হওলাল উহাও অব্যাপাতৃত্তি। সংযোগমাত্রই অব্যাপাতৃত্তি, এইরূপ নিলম সতা। কিন্তু সংযোগমাত্রই কোন প্রদেশবিশেষাবচ্ছিন্ন, এই নিয়ম সতা নহে। কারণ, নিরবয়ব আত্মা ও মনের পরস্পার সংযোগ অবশ্র স্বীকার্য্য। কোন প্রমাণুর চতুস্পার্ক এবং অধঃ ও উর্দ্ধ, এই ছর দিক্ হইতে ছরটী পরমাপুর সহিত মুগণৎ সংযোগ হইলেও ঐ সংযোগ দেই সমস্ত দিগ্রিশেষাবজ্জিরই ইইবে। তন্ত্রারা পরমাগুর ছয়টী অবয়ব দিন্ধ হয় না এবং ঐ স্থলে সেই সাতটী পরমাপুর বোগে কোন জব্যবিশেষেরও উৎপত্তি হয় না। কারণ, বহু পরমাণু কোন জব্যের উপাদান-কারণ হর না। এ বিষয়ে বাচম্পতি মিশ্রের কথিত যুক্তি পূর্বেই লিখিত হইরাছে। স্থতরাং "পিড: স্থাদপুনাত্রক:" এই কথার দারা বস্থবন্ধ বে আপত্তি প্রকাশ করিয়াছেন, তাহাও করা যায় না। কারণ, ঐ স্থলে কোন দ্রবাপিওই জন্মে না। দ্বাপুকত্ররের সংযোগে যে ত্রসরেপু নামক পিও জন্মে, তাহাতে জ হাপুকত্রের বহত্ব সংখ্যাই মহৎ পরিমাণ উৎপন্ন করে। কারণ, উপাদান-কারণের বছত্বসংখ্যাও জন্ম ক্রব্যের প্রথিমা অর্থাৎ মহৎ পরিমাণের অন্যতম কারণবিশেষ। পরমাণ্-ছরের সংযোগে উৎপন্ন দ্বাগৃক নামক জব্যে ঐ মহৎ পরিমাণের কোন কারণই না থাকার উহা জ্যোনা। স্বতরাং ঐ দ্বাপুক্ত অগু বলিয়াই স্বীকৃত হইরাছে। অতএব প্রমাপুক্ষের সংযোগ হইলেও ভজ্জা জনোর প্রথিমা হইতে পারে না, এই কথাও অমূলক। প্রত্যেক পর-মাণুরই দিগ্ভাগভেদ আছে, স্নতরাং কোন পরমাণ্ট এক হইতে পারে না, এই কথাও অমৃ্লক। কারণ, প্রত্যেক পরমাণ্র সম্বন্ধে ছয় দিক্ থাকিলেও তাহাতে পরমাণ্র ভেদ হইতে পারে না। অর্থাৎ তদ্বারা প্রত্যেক পরমাণ্ট্ বট্পরমাণ, ইহা কোনরপেই সিদ্ধ হইতে পারে না। বস্ততঃ প্রত্যেক পরমাণ্ট এক। স্থতরাং পরমাণু একও নহে, অনেকও নহে, ইহা বলিয়া গগন-প্ৰের ভাষ উহার অলীকত্বও সমর্থন করা করা যায় না।

পূর্ব্বোক্ত পরমাণু বিচারে আন্তিকসম্প্রদায়ের মধ্যে অনেকেই প্রশ্ন করিবেন বে, "নাণুনিতাতা তৎকার্যাত্মতে?" (৫।৮৭) এই সাংখ্যস্থ্যে প্রমাণুর কার্যাত্ম শ্রুতিসিন্ধ বলিয়া প্রমাণুর অনিতাত্তই সমর্থিত হইরাছে। স্থতরাং পরমাণুতে বে কার্যাত্ম হেতৃই অসিদ্ধ এবং উহা বে নিতা, ইহা কিরপে বলা যায় ? যাহা শ্রুতিসিদ্ধ, তাহা ত কেবল তর্কের ছারা অস্বীকার করা যাইবে না ?

এতত্ত্তরে ভার-বৈশেষিকসম্প্রনায়ের বব্রুবা এই বে, প্রমাণুর কার্যান্থ বা জন্মন্থবাধক কোন শ্রুতি-বাক্য দেখা বার না। সাংখ্যস্থতের বৃত্তিকার অনিকন্ধ ভটের উভ্তত "প্রকৃতিপুরুষাদন্তৎ সর্ক-মনিতাং" এই বাকা যে প্রকৃত শ্রুতিবাকা, এ বিষয়ে কোন প্রমাণ নাই। সাংখ্যন্তরের ভাষ্যকার বিজ্ঞান ভিক্ষুও পরমাণুর জন্তত্ববোধক কোন শ্রুতিবাকা দেখাইতে পারেন নাই। তাই তিনি পূর্ব্বোক্ত সাংখ্যস্তবের ভাষো লিখিয়াছেন যে, যদিও কালবংশ লোপাদিপ্রযুক্ত আমরা সেই শ্রন্ত দেখিতে পাইতেছি না, তথাপি আচার্য্য কপিনের উক্ত হত্ত এবং মহুস্মৃতিবশতঃ ঐ শ্রুতি অন্থুমের। তিনি পরে মনুসংহিতার প্রথম অধ্যায়ের "অধ্যা মাত্রাবিনাশিল্ডে। দশার্জানাঞ্চ বাং স্মৃতাং" ( ২৭শ) ইত্যাদি বচনটি উচ্চত করিয়া উক্ত বচনের ছারা যে, পরমাণুর স্তায়-বৈশেষিক শাস্ত্রসন্মত নিতাত্ব নিরাক্তত হইরাছে, ইহা নিজ মতান্ত্রারে বুঝাইরাছেন। মন্ত্রশ্বতিতে শ্রু তির সিদ্ধান্তই কথিত হওরার উক্ত মন্ত্-বচনের সমানার্থক কোন শ্রুতিবাকা অবগ্রাই ছিল বা আছে, ইহা অনুমান করিয়া প্রমাণ্র কার্য্যত্বোধক দেই শ্রুতিবাক্যকে তিনি অনুমেয় শ্রুতি বলিয়াছেন। কিন্ত ইহাতে বক্তব্য এই বে, পূর্ব্বোক্ত মন্ত-বচনে "মাত্রা" শব্দের ছারা সাংখ্যাদি শান্তবর্ণিত পঞ্চতনাত্রা প্রহণ করিয়া, উহারই বিনাশিত্ব কথিত হইরাছে। এবং প্রথমে ঐ "মাত্রা"রই বিশেষণ-বোধক "অধী" শব্দের প্রায়াগ করিয়া উহাকে অবুপরিমাণবিশিষ্ট বলা হইয়াছে। ঐ স্থনে পরমাবু অর্থে "অণু" শব্দের প্ররোগ হর নাই। "লদ্বী মাত্রা" এইরূপ প্ররোগের ভার "অধী মাত্রা" এই প্রদ্রোগে গুণবাচক "অনু" শব্দেরই স্ত্রীলিঙ্গে "অদী" এইরূপ প্রদ্রোগ হইরাছে। স্থতরাং উহার দারা দ্রব্যাত্মক পরমাণু প্রহণ করা যায় না। নেধাতিথি প্রভৃতি ব্যাথ্যাকারগণও উক্ত বচনের দারা বিজ্ঞান ভিক্তুর ক্যায় কোন ব্যাখ্যা করেন নাই। সাংখ্যাদি শান্তবর্ণিত পঞ্চ তন্মাত্রার বিনাশ কথিত হইলেও তত্বারা ভার-বৈশেষিক-সন্মত প্রমাণ্র বিনাশিব প্রতিপন্ন হর না। কারণ, ভার বৈশেষিক-সন্মত নিতা পরমাণু ঐ পঞ্চন্মাতাও নহে, উহা হইতে উৎপন্নও নহে। ফল কথা, উক্ত মত্বকনের হারা স্তায়-বৈশেষিক-সন্মত প্রমাণ্র কার্য্যন্থ বা জন্তব্যাধক শ্রুতির অনুমান করা যায় না। পরত বিজ্ঞান ভিক্ত প্রথমে যে আচার্য্য কপিলের বাকোর নারা ঐক্লপ শ্রুতির অনুমান করিয়াছেন, তাহাও নির্কিবাদে স্বীকৃত হইতে পারে না। কারণ, উক্ত সাংখ্যস্ত্রটি যে, মহর্ষি কপিলেরই উচ্চারিত, ইহা বিবাদপ্রস্ত । পরস্ত বদি উক্ত কপিল-স্ত্রের ছারা প্রমাণ্র অনিতাত্বোধক শ্রুতিবাকোর অন্তমান করা ধায়, তাহা হইলে আচার্য্য মহর্ষি গোতমের স্থানের ছারাও প্রমাণুর নিতাত্ববোধক শ্রুতিবাক্যের অহুমান করা যাইবে না কেন ? মহর্বি গোতমও দ্বিতীয় অধ্যায়ে "নাগুনিত্যত্বাং" (২৷২৪) এই স্থত্তের দ্বারা পরমাণুর নিতাত্ব স্পাষ্ট প্রকাশ করিয়াছেন এবং পূর্ব্বোক্ত ''অন্তর্ব্বহিশ্চ'' ইত্যাদি (২০শ) ফুত্রে পরমাগুকে ''অকার্য্য'' বলিয়াছেন। মহর্বি কণাদও "সদকারণব্যিতাং" (৪।১।১) ইত্যাদি স্থত্তের দারা প্রমাণুর নিতাত সিদ্ধান্তই প্রকাশ করিয়াছেন। মহর্ষি কপিলের বাক্যের হারা শ্রুতির অনুমান করা বার, কিন্তু মহর্ষি গোতম ও কণাদের বাক্যের হারা তাহা করা ধার না, ইহা বলিতে গেলে কোন দিনই বিবাদের অবদান হইবে না। বেদ-প্রামাণাসমর্থক মহর্ষি গোতম ও কণাদ বৃদ্ধিমাত্রকল্লিত কেবল তর্কের দারা ঐ সমস্ত অবৈদিক সিদ্ধান্তেরও সমর্থন

করিরা গিয়াছেন, ইহাও কোনরূপে বলা বার না। কারণ, মহর্বি গোতম তৃতীর অধ্যারে "শ্রুতি-প্রামাণ্যাচ্চ" (১০০১) এই ফ্তের দারা শ্রুতিবিক্তক অনুমান প্রমাণই নহে, ইহা তাঁহারও দিলাস্তক্রপে স্থচনা করিয়া গিরাছেন। ভাবাকার বাৎস্থারন প্রভৃতি ন্তারাচার্য্য ও বৈশেষিকাচার্য্যগণও শ্রুতিবিক্ষ অন্তর্মানের অপ্রামাণ্যই দিছান্তরপে প্রকাশ করিরাছেন। তাই মহানৈরারিক উদরনাচার্য্য 'ভার-কুম্মাঞ্লি"র প্রুম তবকে জায়মতামূদারে ঈশ্বর বিষয়ে অমুমান প্রমাণ প্রদর্শন করিয়া, ভাঁহার ঐ অন্তর্থান বে, ঐতিবিক্লন্ধ নহে, পরস্তু ঐ তিসমত, ইহা দেখাইতে খেতাখতর উপনিধনের "বিশ্বত-শ্চকুকত বিশ্বতোমুখো বিশ্বতো বাছকত বিশ্বতঃ পাৎ। সংবাছভাাং ধমতি সম্পততৈশ্লাবাভূমী জনরন্দের একঃ।" (৩:৩) এই শ্রুতিবাক। উদ্ধৃত করিয়াছেন এবং তিনি উক্ত শ্রুতিবাকে। "পত্তর" শব্দের হারা মহর্বি গোতম-সন্মত নিতা পরমাণ্ডেক্ট প্রহণ করিয়া বাাথাা করিয়াংখন বে, পরমেশ্বর স্থান্টর পূর্বের্ব ঐ নিত্য পরমাণ্দমূহে অধিঞ্জান করতঃ স্থান্টর নিমিত্ত উহাদিগের বাণুকাদিজনক পরস্পর সংবোগ উৎপন্ন করেন। ঐ শ্রুতিবাক্যে "পতত্ত্রঃ প্রমাণুভিঃ "দংজনয়ন্" সমূৎপাদয়ন্ "সংগমতি" সংযোজয়তি" এইরূপ ব্যাথ্যা সমর্থন করিতে তিনি বলিয়াছেন বে, পরমাণ্সমূহ সভত গমন করিতেছে, উহারা গতিনীল। এ জন্ত "পতন্তি গছন্তি" এই অর্থে পত্রাভূনিপার "পত্র" শব্দ পরমাণুর সংজ্ঞা। অর্থাৎ উক্ত শ্রুতি-বাক্যে "পতত্র" শব্দের দারা প্রমাণ্ট্ কথিত হইয়াছে। ফলকথা, উদয়নাচার্য্যের মতে উক্ত শ্রুতিবাকোর বাঙা পরবাধুর নিতারও দিল হওয়ার উহার নিতাহণাধক অহমান শ্রুতিবিক্ষ নহে, পরত্ত ফ্তিসম্মত। অবগ্র উদয়নাচার্য্যের উক্তরূপ শ্রুতিব্যাখ্যা অন্ত সম্প্রানার স্থাকার করেন না। উহা সর্ব্ধসন্মত ব্যাখ্যা হইতেও পারে না। কিন্ত তিনি যে, তাঁহার ব্যাখ্যাত গৌতম মতের শ্রুতিবিক্তমতা স্বীকার করেন নাই, পরস্ত উহা শ্রুতিসম্মত বলিয়াই সমর্থন করিয়াছেন, ইহা স্বীকার্যা। শ্রুতিব্যাখ্যার মতভেদ চিরদিনই আছে ও চিরদিনই থাকিবে। উদরনাচার্য্য বেমন উক্ত ঐতিবাক্যে "পেত্র" শক্ষের ছারা প্রমাণ্র ব্যাখ্যা করিয়াছেন, তক্রপ স্থমত সমর্থনের জন্ম অন্তান্ত দার্শনিকগণও অনেক স্থলে শ্রুতিস্থ অনেক শক্ষের দারা কষ্টকরনা করিয়া অনেক অপ্রসিদ্ধ অর্থেরও ব্যাখ্যা করিয়াছেন, ইহাও অস্বীকার করা ধাইবে না। তন্মধ্যে কাহার কোন্ বাাখ্যা প্রকৃত, কোন বাাখ্যা কালনিক, ইহা নির্ণয় করিতে হইলে দেই ভগবান বেদপুরুষের বছ দাধনা করা আবগ্রক। কেবল লৌকিক বৃদ্ধি ও লৌকিক বিচারের দারা নির্ব্ধিবাদে কোন দিনই উহার নির্ণয় হইতে পারে না।

এখন এখানে শ্বরণ করা আবশ্রক বে, ভাষ্যকার এই প্রকরণের প্রারম্ভে "আত্মণলম্ভিক"কেই পূর্ব্বপক্ষবাদী বলিয়া দেখানে বাহার মতে "দর্বাং নান্তি"অর্থাৎ কোন পদার্থেরই সন্তা নাই, তাহাকেই "আত্মপলম্ভিক" বলিয়াহেন। কিন্তু তাৎপর্য্যাদীকাকার বাচস্পতি মিশ্র ঐ স্থলে আত্মপলম্ভিকের মতে

১। বর্তেন পরমাণ্রাণ-প্রধান।বিত্তিরবং,—তেহি প্রতিশীলহাৎ পত্রবাপদেশাঃ,—পতন্তীতি। সং ধ্যতি সং অনয়ন্নিতিই বাবহিতোপসর্থমন্বর:। তেন সংযোজয়তি সমুৎপাদয়নিতার্থঃ।—স্থায়ত্তমাঞ্জলি, পঞ্চম তবক, ভৃতীয় কারিকায় বাাবায়ে শেষ ভাগ জইবা।

শুক্ততাই সকল পদার্থের তত্ত্ব, ইহা ধলিয়াছেন এবং তিনি প্রথম আছিকের "সর্ব্যভাবঃ" (৪।১)০৭) ইত্যাদি প্ৰোক্ত মতকেও শ্অতাবাদীর মত বলিয়া প্রকাশ করিয়াছেন। এই শ্অতাবাদের প্রাচীন কালে নানারপে বাাধ্যা হইরাছিল। তজ্ঞ শ্বাতাবাদী নিগের মাধ্য স্থানার জ মতভেদ হইয়াছিল, ইহা বুঝিতে পারা ধার। বৌদ্ধ নাগার্জ্বন শুগু বাদের ধেরুপ বাাখ্যা করিয়াছেন, তাহাতে বুঝা বাষ, কোন প্রবর্থের অন্তিত্বও নাই, নান্তিত্বও নাই, ইহাই তাঁহার সন্মত শুক্তবাদ। স্কুতরাং কোন পদার্থের অন্তিত্বই নাই, একেবারে "দর্স্নং নাত্তি", এই মত একপ্রকার শৃক্ততাবাদ নামে ক্ষিত হইলেও উহা নাগাৰ্জ্বনের ব্যাখ্যাত শুক্তবাদ নহে; বে মতে "সর্জাং নান্তি" উহাকে দর্বাভাববাদও বলা বাইতে পারে। এই সর্বাভাববাদিগণও বিজ্ঞানবাদীদিগের যুক্তিকে আশ্রর করিরাই পরমাণুর অভাব সমর্থন করিরাছিলেন। তাই ভাষাকার প্রথান "আফুপলম্ভিক"কেই পূর্মপক্ষবাদী বলিয়াছেন। পূর্মে "সর্ম্মভাবঃ" (৪।১।৩৭) ইত্যাধি স্থান্তর দারা যে দকল পদার্থের অসন্তাবাদের বিচার ও বওন হইছাছে, উহা "অসদবাদ" নামেও কথিত হইয়াছে। উক্ত মতে সমস্ত তাব পদাৰ্থ ই অন্থ, ইহা ব্যবস্থিত। অৰ্থাৎ তাবপদাৰ্থ বলিয়া যে সমস্ত পদাৰ্থ প্ৰতীত रहेरेज्ड, डेश अजनहे, देशहे अरु श्रकांत अकाखनान विनिधा मिथारन जानाकांत विनिधार्छन । डेक माठ व्यम् भागि वितर वेशनिक रव, रेशरे तुसा यात्र । कि छ छायाकात এই প্রকরণের প্রারম্ভ ধাহাকে "আনুপনম্ভিক" বনিবাছেন, তাহার মতে উপগ্রি পদার্থও বস্ততঃ নাই, ইহা ঐ "আনুপ-লম্ভিক" শব্দের ছারাও বুঝা যায়। তাহা হইলে পুর্বোক্ত মত হইতে তাহার মতে যে কিছু বিশেষ व्याष्ट्र, हेरां वना गांत्र । स्वीशन এ विषय धीनिशन कतित्वम । शत्त्र हेरा व्यात्र वास्क रहेर्द्र ।२६।

#### নিরবয়ব-প্রকরণ দমাপ্র 101

ভাষ্য। যদিদং ভবান্ বুদ্ধীরাপ্রিত্য বুদ্ধিবিষরাঃ সন্তীতি মন্ততে, মিথ্যাবৃদ্ধর এতাঃ। যদি হি তত্ত্ব-বুদ্ধরঃ স্থ্যবিদ্ধা বিবেচনে জিল্লমাণে যাথাল্যাং বৃদ্ধিবিষয়াণামূলভাত ?

অনুবাদ। (পূর্ববপক্ষ) এই যে আপনি নানা বুজিকে আশ্রয় করিয়া বুজির বিষয়সমূহ আছে, ইহা স্বীকার করিতেছেন, এই সমস্ত মিথ্যাবুজি অর্থাৎ ভ্রম। কারণ, যদি ঐ সমস্ত বুজি তত্ত্ববুজি ( যথার্থ বুজি ) হয়, তাহা হইলে বুজির ছারা বিবেচন করিতে গেলে তখন বুজির বিষয়সমূহের যাথাত্ম্য ( প্রকৃত স্বরূপ ) উপলক্ষ হউক ?

সূত্ৰ। বুদ্ধ্যা বিবেচনাত্ৰু ভাবানাং যাথাত্মাত্ৰপ-লব্ধিস্তত্ত্বপকৰ্ষণে পটসদ্ভাবাত্ৰপলব্ধিবতদত্বপলব্ধিঃ॥

1120180011

অমুবাদ। (পূর্ববপক্ষ) কিন্তু বুদ্ধির ছারা বিবেচন করিলে তৎপ্রযুক্ত ভাব-

সমূহের অর্ধাং বুদ্ধির বিষয় বলিয়া স্বীকৃত সমস্ত পদার্থেরই যাথান্ম্যের (স্বরূপের) উপলব্ধি হয় না। তন্তুর অপকর্ষণ করিলে অর্ধাং বত্তের উপাদান বলিয়া স্বীকৃত সূত্রগুলির এক একটি করিয়া বিভাগ করিলে বত্তের অন্তিকের অনুপলব্ধির স্থায় সেই অনুপলব্ধি অর্থাং পূর্বেবাক্ত সমস্ত পদার্থেরই স্বরূপের অনুপান্ধি হয়।

ভাষ্য। যথা অয়ং তন্ত্ররং তন্ত্ররং তন্ত্রিতি প্রত্যেকং তন্ত্র বিবিচ্যমানেষু নার্থান্তরং কিঞ্ছিত্পলভ্যতে যং পটবুন্ধের্বিরিঃ স্থাৎ। যাথান্থামুপলব্রেরদতি বিষয়ে পটবুন্ধির্গন্তী মিথ্যাবুদ্ধির্গতি, এবং
সর্বত্রেতি।

অমুবাদ। যেমন ইহা সূত্র, ইহা সূত্র, ইহা সূত্র—এইরূপ বুলির বারা প্রত্যেকে
সমস্ত সূত্রগুলি বিবিচ্যমান হইলে তথন আর কোন পদার্থ উপলব্ধ হয় না—যাহা
বন্ধবুলির বিষয় হইবে। যাথাজ্যের অতুপলব্ধিবশতঃ অর্থাং সমস্ত সূত্রগুলির
এক একটি করিয়া অপকর্ষণ করিলে তথন বল্পের স্বরূপের উপলব্ধি না হওয়ায়
অসং বিষয়ে জায়মান বয়ুবুলি মিধ্যাবুলি হয়। এইরূপ সর্বারই মিধ্যাবুলি
হয়।

টিয়নী। স্তে "তু" শব্দের দারা প্রকরণান্তরের আরম্ভ স্টিত হইরাছে। উদ্যোতকর প্রভৃতির মতে এই প্রকরণের নাম "বাহার্যভঙ্গনিরাকরণপ্রকরণ"। অর্থাৎ তাঁহানিগের মতে জ্ঞান ভিন্ন উহার বিষর বাহু পরার্থের সন্তা নাই, এই বিজ্ঞানবানই প্রধানতঃ এই প্রকরণের দারা নিরাক্ত হইরাছে। তাই তাৎপর্যানী কাকার বাচপ্পতি মিশ্র এখানে ভাষাকারের প্রথমোক্ত "যদিদং ভবান্" ইত্যাদি সন্দর্ভের অবতারণা করিতে নিথিরাছেন,—"বিজ্ঞানবাদ্যাই"। কিন্তু ভাষাকারের ব্যাখ্যার দারা তাঁহার মতে এই প্রকরণে বিজ্ঞানবাদ্যাই যে পূর্বপক্ষবাদী, ইহা বুঝা যায় না। পরক্ত তাঁহার পূর্ব্বোক্ত "আন্থপনন্তিক" বা সর্ব্বাভাববাদ্যাই পূর্বপক্ষবাদী, ইহাই বুঝা যায়। ভাষাকার এখানে প্রথমে "যদিদং ভবান্" ইত্যাদি সন্দর্ভের দারা যে মুক্তি প্রকাশ করিয়াছেন, উহা তাঁহার পূর্ব্বোক্ত "আন্থপনন্তিকে"র পরিগৃহীত চরম যুক্তি বলিয়াও প্রহণ করা যায়। তাই ভাষাকার এখানে বিশেষ করিয়া অন্ত পূর্বপক্ষবাদীর উল্লেখ করেন নাই। পরবর্ত্তী ৩৭শ স্ত্তের ভাষাটিয়নীতে ইহা ব্যক্ত হইবে।

নহর্ষি পূর্পাক সমর্থন করিতে এই প্রে প্রথমে বলিয়াছেন বে, বুদ্ধির ছারা বিবেচন করিলে তৎপ্রযুক্ত দকল পদার্থেরই স্বরূপের অমুপলন্ধি হয়। পরে একটি দৃষ্টান্ত ছারা উহা বুঝাইতে বলিয়াছেন বে, বেমন প্রুলমূহের অপকর্ষণ করিলে বল্লের অন্তিছের অমুপলন্ধি, তক্রপ সর্ব্বের পদার্থেরই স্বরূপের অমুপলন্ধি। ভাষাকার স্ব্রার্থ-ব্যাখ্যায় মহর্ষির ঐ দৃষ্টান্তের ব্যাখ্যা

করিতে বলিয়াছেন যে, যেমন কোন বল্লের উপাদান স্থাগুলিকে এক একটি করিয়া ইহা স্থা ইহা স্থত্ৰ, ইহা স্থত্ৰ, এইরূপ বুদ্ধির দ্বারা বিবেচন করিলে সর্বলেবে ঐ সমস্ত স্থত্র ভিন্ন আর কিছুরই উপলন্ধি হয় না। স্থাতরাং দেখানে "বাত্র" এইরূপ বৃদ্ধির বিষয় কিছুই নাই, ইহা স্বীকার্য্য। কারণ, যদি ঐ সমস্ত হুত্র হইতে ভিন্ন বস্তা বলিয়া কোন পদার্থ থাকিত, তাহা হুইলে ঐ স্থলে অবশুই তাহার স্বন্ধপের উপলব্ধি হইত। কিন্তু ঐ স্থলে বজ্রের স্বন্ধপের উপলব্ধি না হওয়ায় ইহা স্বীকার্য্য যে, বস্ত্র অসং। অসং বিষয়েই "বল্ল" এইরূপ বৃদ্ধি জনো। স্থতরাং উহা ভ্রমাত্মক বৃদ্ধি। অবস্তুই প্রশ্ন হইবে যে, পূৰ্ব্বোক্ত স্থলে ব্যন্তর স্বরূপের উপলব্ধি না হওয়ায় স্থা হইতে ভিন্ন বস্ত্র বলিয়া কোন পদার্থ নাই, ইহা খীকার করিলেও স্তত্তের ধখন স্বরূপের উপলব্ধি হয়, তখন স্থতের সন্তা অবশ্র স্বীকার করিতে হইবে। তাহা হইলে হুত্রবৃদ্ধিকে মিথাাবৃদ্ধি বলা বাইবে না। ভাষ্যকার এই জন্ত শেষে বলিয়াছেন, "এবং সর্বাত্র"। ভাষাকারের তাৎপর্যা এই যে, যেমন স্ত্রাগুলিকে পূর্ব্বোক্ত-রূপ বৃদ্ধির ছারা বিবেচন করিলে শেষে আর বস্তের স্বরূপের উপলব্ধি হয় না, ভত্রপ ঐ সমস্ত স্থত্তের অবরব বা অংশগুলিকেও এক একটা করিয়া বৃদ্ধির ন্বারা বিবেচন করিলে শেষে ঐ সমস্ত স্থাত্তরও স্বরূপের উপলব্ধি হয় না। এবং দেই সমস্ত অংশের অংশগুলিকেও পূর্কোক্তরূপে বৃদ্ধির দারা বিবেচন করিলে শেষে উহাদিগেরও অরূপের উপলব্ধি হয় না। এইরূপে সর্ব্বত্রই কোন বস্তুরই স্থ মণের উপলব্ধি না হওয়ায় সকল বস্তুই অসং। স্কুতরাং সকল বস্তুবিষয়ক জ্ঞানই ভ্রম, ইহা স্বীকার্যা। বার্ত্তিককার পূর্ব্বপক্ষবাদীর চরম অভিসন্ধি বাক্ত করিতে বলিয়াছেন যে, পূর্ব্বোক্তরূপে বস্ত্রের অবয়ব সূত্র এবং তাহার অবয়ব কংশু এবং তাহার অবয়ব প্রভৃতি পরমাণু পর্যাপ্ত বৃদ্ধির দ্বারা বিবেচন করিলে বেমন ঐ সমস্ত পদার্থের স্বরূপের উপলব্ধি হয় না, তদ্রপ প্রমাধুসমূহেরও অবয়ব প্রভৃতির এরপে বিবেচন করিলে শেষে প্রলয় অর্থাৎ দর্কাভবিই হয়। স্কুতরাং দকল পদার্থেরই অসন্তাবশতঃ সমস্ত বৃদ্ধিই ভ্রম, ইহা স্বীকার্য্য। সর্ব্বাভাববাদীও অবয়ববিভাগকে "প্রশায়াস্ত" বলিয়া পরমাণুর অভাব সমর্থন করিয়াছেন। পূর্ব্বপ্রকরণে ভাঁহার অন্ত যুক্তির সমর্থন ও খণ্ডন হইয়াছে। পরে এই প্রকরণে দকল পদার্থের অসন্তাসমর্থক পূর্ব্বোক্ত যুক্তির দারাও পুনর্বার তাঁহার উক্ত মত পূর্ব্বপক্ষরণে সমর্থিত হইয়াছে, ইহাও বার্ত্তিককারের ব্যাথ্যার দারা বুঝা ধার। তাৎপর্যাটীকাকার, ভাষাকার ও বার্ত্তিককারের "বদিদং ভবান" ইত্যাদি প্রথমোক্ত সন্দর্ভের ধারা বিজ্ঞানবাদেরই ব্যাখ্যা করিতে বলিয়াছেন যে, বস্তা যদি হুত হুইতে ভিন্ন পদার্থ হুইত, তাহা হুইলে স্থা হইতে ভিন্নরপেই বস্ত্রের উপলব্ধি হইত। এইরূপ স্ত্রের অবয়ব অংগু এবং তাহার অবয়ব প্রভৃতি এবং পরমাণুও পূর্ব্বোক্তরণে বৃদ্ধির দারা বিবেচন করিলে উহাদিগের পৃথক কোন স্বরূপের উপলব্ধি না হাওয়ায় স্থল বা ফুক্র কোন বাস্থ বস্তুই বস্তুতঃ নাই। সমস্ত বুদ্ধিই নিজের অবাস্থ আকারকে বাহুত্বরূপে বিষয় করায় মিথাবৃদ্ধি। বৌদ্ধসম্প্রদায়ের মধ্যে মহাধানসম্প্রদায়ের পরিপোষক যোগাচারসম্প্রদায় বিজ্ঞানবাদেরই সমর্থন ও প্রচার করিয়াছিলেন। তাঁহাদিগের কথা পরে ব্যক্ত হইবে। বিজ্ঞানবাদের ব্যাখ্যা করিতে বৌদ্ধ এছ "লক্ষাবতারস্থতে"ও মহর্ষি গোতমের এই স্থান্তে যুক্তির উল্লেখ দেখা বার। "দর্জদর্শনসংগ্রহে" মহামনীবী মাধবাচার্য্য বিজ্ঞানবাদের ব্যাখ্যা করিতে

"লন্ধাবতারস্থ্যে"র ঐ শোক উন্ধৃত করিয়াছেন'। কিন্তু গৌতম বৃদ্ধের পূর্বেও ঐ সমস্ত মতের প্রচার ও নানা প্রকারে সমর্থন হইয়াছে। এ বিষয়ে পরে আলোচনা করির ।২৬।

#### সূত্র। ব্যাহতত্বাদহেতুঃ ॥২৭॥৪৩৭॥

অমুবাদ। (উত্তর) ব্যাহতত্ব প্রযুক্ত অহেতু [ অর্থাৎ পূর্ববপক্ষবাদী যে সকল পদার্থের স্বরূপের অমুপলব্ধিকে তাঁহার নিজ্ঞ্মতের সাধক হেতু বলিয়াছেন, এবং বুদ্ধির ঘারা বিবেচনকে উহার সাধক হেতু বলিয়াছেন, উহা ব্যাহত অর্থাৎ পরস্পর বিরুদ্ধ বলিয়া হেতু হয় না ]।

ভাষ্য। যদি বৃদ্ধ্যা বিবেচনং ভাবানাং, ন সর্বভাবানাং যাথাজ্ঞানুপলব্ধিঃ। অথ সর্বভাবানাং যাথাজ্ঞানুপলব্ধিন বৃদ্ধ্যা বিবেচনং।
ভাবানাং বৃদ্ধ্যা বিবেচনং যাথাজ্ঞানুপলব্ধিশ্চেতি ব্যাহ্মতে। তছুক্ত"মবয়বাবয়বি-প্রসঞ্জনৈচবমাপ্রলয়া"দিতি।

অনুবাদ। যদি পদার্থসমূহের বুদ্ধির দারা বিবেচন হয়, তাহা হইলে সকল পদার্থের স্বরূপের অনুপলির হয় না। আর যদি সকল পদার্থের স্বরূপের অনুপলির হয়, তাহা হইলে বুদ্ধির দারা বিবেচন হয় না। (অতএব) পদার্থসমূহের বুদ্ধির দারা বিবেচন এবং স্বরূপের অনুপলির ব্যাহত অর্থাৎ পরস্পার বিরুদ্ধ হয়। "অবয়বাবয়বি-প্রসঙ্গ শৈচবমাপ্রলয়াৎ" (১৫শ) এই সূত্রের দারা তাহা উক্ত হইয়াছে। অর্থাৎ উপলব্ধির বিষয়াভাবে উপলব্ধি না থাকিলে আশ্রয়ের অভাবে কোন হেতুই যে থাকে না, স্ত্তরাং কোন হেতুর দারা অভিমত সিদ্ধি যে সম্ভবই হয় না, ইহা ঐ সূত্রের দারা পূর্বেব ক্থিত হইয়াছে]।

টিপ্লনী। মহর্ষি পূর্বাহাজে পূর্বাহাজের খণ্ডন করিতে এই হ্রের দারা বলিয়াছেন থে,
পূর্বাপক্ষরাদীর কথিত হেতু হেতুই হয় না। কারণ, উহা বাহত অর্থাৎ বিকল্প। তাৎপর্যা এই যে,
পূর্বাপক্ষরাদী বৃদ্ধির দারা বিবেচন করিলে সকল পদার্থেরই স্বরূপের উপলব্ধি হয় না, এই কথা বলিয়া
সকল পদার্থের স্বরূপের অন্তর্পলব্ধিকেই উহার অভাবের সাধক হেতু বলিয়াছেন এবং বৃদ্ধির দারা
বিবেচনকে সেই অন্তর্পলব্ধির সাধক হেতু বলিয়াছেন। কিন্তু ঐ উভয় হেতু পর্মপর বিকল্প।
ভাষাকার এই বিরোধ ব্রাইতে বলিয়াছেন যে, যদি বৃদ্ধির দারা সকল পদার্থের বিবেচন হয়, তাহা

তছ্ত ভাৰত লম্বাৰতার—বৃদ্ধা বিবিচামানানাং বভাবো মাৰ্থাবাতে।
 অতো নিরভিলগাতে নিংবভাবাক দ্বিতাঃ ।

হইলে স্বরূপের অনুপলনি থাকে না। কারণ, বৃদ্ধির ছারা বিবেচন হইলে স্বরূপের উপলবিহি হয়। কোন পদার্থের অরূপ না থাকিলে বৃদ্ধির ছারা বিবেচন হইতেই পারে না। অরূপের অনুপ্লবি হইলে বৃদ্ধির দারা বিবেচনও হয় না। স্কুতরাং পদার্থসমূহের বৃদ্ধির দারা বিবেচন ও স্বরূপের অমুপল্রি একত্র সম্ভব না হওয়ায় উহা পরস্পর বিরুদ্ধ। ফলকথা, পূর্বপক্ষবাদী পদার্থসমূহের বৃদ্ধির দারা বিবেচনকে হেতুরূপে স্বীকার করায় স্বরূপের উপলব্ধি স্বীকার করিতে বাধা। স্থতরাং পদার্থের স্বরূপ স্বীকার করিতেও তিনি বাধ্য হওয়ায় তাঁহার অভিমত সিদ্ধি হইতে পারে না। তাৎপর্যাটীকাকার সিদ্ধান্তবাদী মহর্ষির গুঢ় তাৎপর্য্য ব্যক্ত করিরাছেন যে, যে পদার্থকৈ বৃদ্ধির দারা বিবেচন করিয়া তাহার অরূপের অরূপলবি সমর্থন করিবে, ঐ পদার্থকৈ কোন পদার্থবিশেষ হইতেই বিবেচন করিতে হইবে। যে পদার্থ হইতে ঐ বিবেচন হয়, তাহাকে ঐ বিবেচনের "অবধি" বলা হয়। ঐ "অবধি" না থাকিলে সেই বিবেচন হইতেই পারে না। স্নতরাং ঐ বিবেচন-নির্মাহের ্জন্ত যে পদাৰ্থ অবশ্ৰ স্বীকাৰ্য্য, ঐ পদাৰ্থেরই স্বন্ধপের উপলব্ধি ও সভা তাঁহার অবশ্ৰ স্বীকার্য্য। দেই প্রার্থের কোন স্থানে অবস্থান স্বীকার না করিলে অনবস্থা-দোব ও তন্মূলক অন্তান্ত দোষ অনিবার্যা। ফলকথা, পূর্ব্বোক্তরূপে বৃদ্ধির ছারা বিবেচন স্বীকার করিতে গেলেই ঐ বিবেচনের "অবধি" কোন পদার্থ স্থীকার করিতেই হইবে। স্নতরাং বৃদ্ধির ধারা বিবেচন ও স্কল পনার্থের অমুপলব্ধি পরস্পার বিশ্বন্ধ। পূর্মোক্ত ১৫শ হত্তের ভাষ্যে ভাষ্যকার বলিয়াছেন বে, উপলব্ধির বিষয় না থাকিলে উপলব্ধিরও অভাব হওয়ায় সেই উপলব্ধিকে আশ্রয় করিয়া যে হেতু সিদ্ধ করিতে হইবে, তাহা আশ্রন্নের বাাঘাতক হওরায় আস্ম্বাতী হয়, উহা আস্ম্বনাত করিতেই পারে না। ভাষ্যকার এথানেও তাঁহার ঐ যুক্তি শ্বরণ করাইবার জন্ত শেষে পূর্ব্বোক্ত ঐ স্ত্রেরও উল্লেখ করিয়াছেন। বার্ত্তিককার দর্বশেষে ইহাও বলিয়াছেন যে, পুর্ব্বোক্ত "দর্ব্বমভাবঃ" ( ৪।১।০৭ ) ইত্যাদি ফ্লোক্ত মতে বে দোৰ বলিয়াছি, তাহা এখানেও ব্বিতে হইবে। তাৎপৰ্য্য এই বে, পূৰ্ব্বোক্ত মতে যে বাাগাতচতুইর প্রদর্শন করিয়াছি, তাহা এই মতেও আছে। এই হজোক্ত বাাগাতের স্থায় সেই ব্যাঘাতচত্ত্তীয়ও এখানে পূর্বাপক্ষবাদীর অমত-সিদ্ধির বাধক। বার্ত্তিককারের পূর্বাপ্রদর্শিত সেই বাাঘাতচতুষ্টমের বাাধ্যা চতুর্থ খণ্ডে ২০৬ পৃষ্ঠায় স্তষ্টবা ৷২৭৷

# সূত্র। তদাশ্রয়ত্বাদপৃথগ্তাহণং ॥২৮॥৪৩৮॥

অমুবাদ। (উত্তর) তদাশ্রিতত্ববশতঃ অর্থাৎ কার্য্যন্তব্যের কারণ-দ্রব্যাশ্রিতত্ব-বশতঃ (কারণ-দ্রব্য হইতে) পৃথক্রপে জ্ঞান হয় না।

ভাষ্য। কার্যান্তবাং কারণ-দ্রবাশ্রিতং, তৎকারণেভাঃ পৃথঙ্-নোপলভাতে। বিপর্যায়ে পৃথগ্গ্রহণাৎ। যত্রাশ্রমাশ্রিতভাবো নান্তি,

১। বশ্চ "সর্ক্ষণ্ডাবো ভাবেধিতবেতরাপেক্ষণিজে"রিভোতমিন বাবে দোব উত্তঃ স ইছালি এইবা ইতি। —আছবার্তিক।

তত্র পৃথগ্গ্রহণমিতি। বুদ্ধা বিবেচনাত্ত্ ভাবানাং পৃথগ্গ্রহণমতী ক্রিয়ে-মণুষু। যদি ক্রিয়েণ গৃহতে তদেতয়। বুদ্ধা বিবিচামানমন্যদিতি।

অনুবাদ। কার্যাদ্রব্য কারণদ্রব্যাশ্রিত, সে জন্ম কারণ-দ্রব্যসমূহ হইতে পৃথক্রূপে উপলব্ধ প্রত্যক্ষ) হয় না। যেহেতু বিপর্যায় থাকিলে অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত
বিপরীত স্থলেই পৃথক্রপে জ্ঞান হয়। (তাৎপর্য্য) যে স্থলে আশ্রয়াশ্রিতভাব
নাই, সেই স্থলে পৃথক্রপে জ্ঞান হয়। কিন্তু পদার্থসমূহের (বস্তাদি পদার্থের)
বুদ্ধি দ্বারা বিবেচনপ্রযুক্ত অতীন্দ্রিয় পর্মাণুসমূহ বিষয়ে পৃথক্রপে জ্ঞান হয়।
(তাৎপর্য্য) যাগ (বস্তাদি) ইন্দ্রিয়ের দ্বারা গৃহীত হয়, তাহা এই বুদ্ধির দ্বারা
বিবিচ্যমান হইয়া অন্ত অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত পর্মাণুসমূহ হইতে ভিন্ন বলিয়া গৃহীত
হয়।

টিগ্লনী। পূর্ব্বপক্ষবাদী অবশ্বই আপত্তি করিবেন যে, বন্ধাদি দ্রব্য যদি তাহার উপাদান স্ত্রাদি হ্ইতে ভিন্ন পদার্থ ই হয়, তাহা হইলে ঐ স্ত্রাদি জব্যকে বৃদ্ধির দারা বিবেচন করিলে বস্ত্রাদি জব্যের পৃথক্ উপলব্ধি হউক ? কিন্তু তাহা ত হয় না। কুত্রাপি হুত্র হইতে পৃথক্রপে বত্তের প্রতাক হয় না। এতছত্তরে নহর্ষি এই স্থতের দারা বলিয়াছেন যে, তদাশ্রিতত্বশতঃ পৃথক্ রূপে জ্ঞান হয় না। পূর্ব্ধপক্ষবাদী যে স্থাদি জব্যকে বৃদ্ধির দারা বিবেচন করিয়া বজাদি জব্যের স্বর্গপের অন্প্রদানি বলিয়াছেন, ঐ স্ত্রাদি দ্রবাই এই স্ত্রে "তৎ" শব্দের দারা মহর্দির বৃদ্ধিস্থ এবং সেই স্ত্রাদি দ্রব্য যাহার আশ্রম, এই অর্থে বহুত্রীতি সমাসে "তদাশ্রম" শব্দের দারা তদাশ্রিত, এই অর্থ ই মহর্ষির বিবক্ষিত। স্ত্রাদি দ্রবা হইতে বস্তাদি দ্রবোর যে পৃথক্রপে জ্ঞান হয় না, মহর্ষি এই স্থত্তে তাহার হেতু বলিয়াছেন—তদাশ্রিতত্ব। ভাষাকার মহর্ষির যুক্তি বাক্ত করিতে বলিয়াছেন যে, কার্যান্তব্য কারণ-স্তবাশ্রিত, এই জ্লাই ঐ কারণ-দ্রব্য হইতে কার্যাদ্রব্যের পৃথক্রূপে জ্ঞান হয় না। কারণ, উহার বিপরীত স্থলেই অর্থাৎ যে স্থানে উভয় জব্যের আশ্রয়াশ্রিতভাব নাই, সেই স্থলেই উভয় জব্যের পৃথক্রণে আন হইরা থাকে। তাৎপর্যা এই যে, যে সমস্ত সূত্র হইতে বাস্তের উৎপত্তি হয়, ঐ সমস্ত স্থ্য সেই বস্ত্রের উপাদান কারণদ্রব্য । বস্ত্র উহার কার্যান্ত্রব্য । উপাদান-কারণ-দ্রব্যেই কার্যান্ত্রব্যের উৎপত্তি হয়। স্থতরাং কার্যান্তব্য তাহার উপাদান-কারণেই সমবায় সম্বন্ধে বিদামান থাকে। উপাদান-কারণ্ট কার্য্যন্তার আশ্র হওয়ায় স্ত্রসমূহ ব্বের আশ্র এবং বস্ত উহার আশ্রিত। স্থুত্ত ও ব্যান্তর ঐ আশ্রয়াশ্রিতভাব আছে বলিয়াই স্থুত্ত হাতে ব্যান্তর পূথক্রপে জ্ঞান হয় না। কারণ, বত্তে চক্ষ্যংযোগকালে উহার আশ্রন স্ত্তেও চক্ষ্যংযোগ হওয়ার স্তত্তরও প্রত্যক্ষ হইয়া থাকে। এবং ঐ সমস্ত স্থাত্রেই বাস্ত্রের প্রত্যক্ষ হইয়া থাকে, স্থা হইতে ভিন্ন কোন স্থানে বাস্ত্রের প্রত্যক্ষ হয় না। কিন্তু গো এবং অশাদি জব্যের ঐকপ আশ্রয়াশ্রিতভাব না থাকার পৃথক্রপেই প্রত্যক্ষ হইরা থাকে। স্ত্ৰ হইতে ব্স্তের অপূথক্ প্রহণ কি ? এইরূপ প্রশ্ন করিয়া তাৎপর্যাটীকাকার এখানে কএকটা পক্ষ খণ্ডনপূৰ্ত্মক বলিয়াছেন বে, হুত হইতে ভিন্ন স্থানে বস্ত্ৰের অদুৰ্শনই ঐ অপুথক্ঞাহণ

বলিতে হইবে। কিন্তু উহা ক্ষম্ম ও বন্ধের অভেনের সাধক হর না। কারণ, বস্ত্র ক্ষম হইতে তির পথার্থ হইলেও ক্ষমক আশ্রার করিয়া তাহাতেই বিদ্যমান থাকে, এই জন্মই উহা হইতে তির স্থানে বস্ত্রের অদর্শন হয়। স্কতরাং ক্ষম ও বস্ত্রের ভেদ সন্ত্রেও উরূপ অপৃথক্ষাহণের উপপত্তি হওয়ার উহার দ্বারা ক্ষম ও বস্ত্রের অভেদ সিদ্ধ হর না। ভাষ্যকার শেষে বলিয়াছেন যে, বৃদ্ধির দ্বারা বিবেচন করিলে ক্ষম হইতে বস্ত্রের পৃথক্ষাহণ না হইলেও ঐ ক্ষম হইতে পরমাণ্ পর্যান্ত বিবেচন করিলে পরমাণ্ড্রমূহ হইতে ঐ বস্ত্রের পৃথক্ষাহণ আবস্তাই স্থাকার্য্য। কারণ, পরমাণ্ড্রমূহ অতীন্ত্রিয়। বস্ত্রের প্রত্যক্ষ হইলেও পরমাণ্ড্র প্রত্তাক্ষ হয় না। স্তত্রাহ অন্ত্রানানিদ্ধ নেই সমস্ত পরমাণ্ড্রহাই বস্ত্রের প্রতাক্ষ হইলেও পরমাণ্ড্রহাই ব্যক্তি করিয়াছেন যে, থাহা ইন্দ্রিরের দ্বারা গৃহীত হর, তাহা প্র্যোক্তরূপ ঐ বৃদ্ধির দ্বারাই বিবিচ্যমান হইয়া অতীন্ত্রিয় পরমাণ্ড্রমূহ হইতে তির ব্রিয়াই গৃহীত হয়। পরমাণ্ড্রমূহ ক্ষিরে দ্বারাই বিবিচ্যমান হইয়া অতীন্ত্রিয় পরাণ্ড্রমূহ হইতে তির ব্রিয়াই গৃহীত হয়। পরমাণ্ড্রম্বির হারাই হিন্তেরাক্স ব্রাণিত তাহার ভেল প্রত্যক্ষ হইতে পারে। কারণ, ভেলের প্রত্যক্ষে আধারের ইন্দ্রির্যাক্সতাই অপেন্সিত। ঐ ভেলের প্রতিযোগীর ইন্দ্রির্যাক্সতা না থাকিলেও উহার প্রত্যক্ষ হইয়া থাকে, ইহাই সিদ্ধান্ত। এথানে ভাষ্যকারের শেষ কথার দ্বারাও ঐ সিদ্ধান্ত তাহার সন্ত্রের ব্যারা যায়। যায় । ২৮।

#### সূত্র। প্রমাণত কার্থ-প্রতিপতেঃ ॥২৯॥৪৩৯॥

অনুবাদ। (উত্তর) এবং ষেহেতু প্রমাণের দ্বারা পদার্থের উপলব্ধি হয় ( অত্এব পূর্ববপক্ষবাদীর হেতু অহেতু )।

ভাষ্য। বৃদ্ধ্যা বিবেচনাদ্ভাবানাং যাথাল্যোপলব্ধিঃ। যদন্তি যথাচ, যদ্মান্তি যথাচ, তৎ দৰ্বাং প্রমাণত উপলব্ধ্যা দিখাতি। যাচ প্রমাণত উপলব্ধিন্ত দ্বৃদ্ধ্যা বিবেচনং ভাবানাং। তেন দর্ব্বশাস্ত্রাণি দর্বেকর্মাণি দর্বেচ প্রাণিনাং ব্যবহারা ব্যাপ্তাঃ। পরীক্ষমাণো হি বৃদ্ধ্যাহধ্যবস্থতি ইদমন্তীদং নাস্তাতি। তত্র দর্বেভাবাকুপপত্তিঃ।

অনুবাদ। বৃদ্ধির দ্বারা বিকেনপ্রযুক্ত পদার্থসমূহের স্বরূপের উপলব্ধি (স্বীকার্য্য)। কারণ, যে বস্তু আছে ও যে প্রকারে আছে, এবং যাহা নাই ও যে প্রকারে নাই, সেই সমস্ত, প্রমাণ দ্বারা উপলব্ধি প্রযুক্ত সিদ্ধ হয়। যাহা কিন্তু প্রমাণ দ্বারা উপলব্ধি, তাহাই সকল পদার্থের বৃদ্ধির দ্বারা বিকেচন। তদ্দ্বারা সর্ববশান্ত্র, সর্ববকর্ম ও প্রাণিগণের সমস্ত ব্যবহার ব্যাপ্ত অর্থাৎ সর্ববত্রই বৃদ্ধির দ্বারা বিকেচন থাকে। কারণ, পরীক্ষক ব্যক্তি "ইহা আছে," "ইহা নাই" ইহা বৃদ্ধির দ্বারাই নিশ্চয় করে। তাহা হইলে অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত সত্য অবশ্য স্বীকার্য্য হইলে সকল পদার্থের অনুপপত্তি (অসত্তা) নাই।

টিপ্রনী। পূর্ব্বোক্ত "বাহতভানহেতু:" (২৭ শ) এই স্তত্ত হইতে "অহেতুঃ" এই পদের অমুবৃত্তি এই পূত্রে মহর্ষির অভিপ্রেত ব্রা বার। পূর্বেলিক ঐ পূত্র পূর্বেণকবালীর হেতুকে মহর্ষি বিকল বলিয়া অহেত্ বলিরাছেন। শের এই সূত্রে হারা প্রত কথা বলিরাছেন বে, পূর্বপক্ষবানীর ঐ হেতুই অনিদ্ধ। স্তরাং উহা অ:হতু। ঐ হেতু অনিদ্ধ কেন । ইহা বুঝাইতে এই স্থাত্ত ছারা মহর্ষি বলিলাছেন বে, বেহেতু প্রমাণ ছারা প্রার্থের উপলব্ধি হয়। তাৎপর্য্য এই বে, পূর্ম্বপক্ষ-বালী বুদ্ধির ছারা বিবেচন প্রযুক্ত সকল প্রার্থের অরুপের অরুপল্জিকে তাঁহার অনতের সাধক হেতু বলিরাছেন। কিন্তু বৃদ্ধির ধারা বিবেচনপ্রযুক্ত স কল পনার্থের অরূপের উপলব্ধিই স্বীকার্য্য হইলে ঐ হেতু তাঁহার নিজের কথানুগারেই অসিদ্ধ হইবে। ভাষাকার প্রথমে মহর্ষির সিদ্ধান্ত প্রকাশ করিয়া, পরে উহা সমর্থন করিতে মংখির অভিমত যুক্তির ব্যাখ্যা করিবাছেন যে, যে বস্ত আছে এবং বে প্রকারে অর্থাৎ বেরূপ বিশেষগরিশিষ্ট হইরা আছে, এবং বাহা নাই এবং বে প্রকারে वर्षां दातन वित्मवनविभिष्ठे इहेबा नाहे, त्महे ममखहे अमान बांबा जिननिक अयुक्तहे मिक इब, अमान দারা উপলব্ধি বাতীত কোন বস্তর্বই সন্তা ও মদন্তা প্রভৃতি কিছুই দিল্প হয় না। পূর্মপক্ষবাদীও বুদ্ধির দারা বিবেচন স্বীকার করিয়া প্রমাণের দারা উপদন্ধি স্বীকার করিয়াছেন। कांत्रन, श्रमान बाता एव डेलनिक, छाड़ाई छ तुक्तित बाता वित्वहन। अवर मर्खनाञ्च, मर्खकर्म ও ममख জীবব্যবহার উহার দারা ব্যাপ্ত। অর্থাৎ সর্মত্রই বুদ্ধির দারা বিবেচন আছে। উহা ব্যতীত শাস্ত্র, কর্ম ও জীববাবহার কিছুই হইতে পারে না। পরীক্ষক অর্থাৎ তত্ত্ব-নির্বন্ধকারী ব্যক্তিও "ইহা আছে" এবং "ইছা নাই", ইছা বৃদ্ধির ছারাই নির্ণর করেন। স্মতরাং বৃদ্ধির ছারা বিবেচন সকলেরই অবশ্ৰ স্বীকাৰ্য্য হওয়ার প্রমাণ দারা বস্তাহকপের উপলব্ধি হয় না, ইহা কেহই বলিতে পারেন না। স্তুতরাং দকল পদার্থের অনত। হইতে পারে না। কারণ, প্রমাণ ছারা বস্তুস্বরূপের মধার্থ উপলব্ধিই স্বীকার্য্য হইলে সেই সমস্ত বস্তর সভাই সিদ্ধ হর। বস্তম্বরূপের অনুপলন্ধি অসিদ্ধ হওয়ার ঐ হেতুর ছারা সকল বস্তর অসভা দিছা হইতে পারে না। এখানে ভাষাকারের শেষ কথার ছারা তিনি যে তাহার পুর্ব্বোক্ত সর্বা ভাববাদী "আতুপগন্তিক"কেই পূর্ব্ব পক্ষবাদিরণে গ্রহণ করিয়াছেন, ইহা বুঝা যার। পরবর্তী স্থাত্তর ভাষোর বারা ইহা আরও স্কুপান্ত বুঝা বার। ভাষাকার মহর্ষির এই স্থান্ত্রসারেই ভাষাারত্তে বলিয়াছেন, — "প্রমাণতোহর্থপ্রতিপত্তৌ"। বার্ত্তিককার দেখানে লিখিয়াছেন বে, "প্রমাণতঃ" এই পদে তৃতীয়া ও পঞ্চমী বিভক্তির সমস্ত বচনের অর্থ প্রবাশের জ্ঞুই "তদিল" প্রত্যর বিহিত হইরাছে। বার্ত্তিককারের তাৎপর্য্য দেখানেই ব্যাখ্যাত হইরাছে। প্রথম খণ্ড, ৮ম পূর্ত্তা দ্রম্ভবা )। মহর্ষির এই স্থরেও "প্রমাণতঃ" এইরূপ প্রয়োগের দ্বারা বার্ত্তিককারের পূর্ব্ব-কৰিত উদ্দেশ্য গ্ৰহণ করা যায় । ২৯।

# সূত্র। প্রমাণার্পপত্যপাতিভ্যাং ॥৩०॥৪৪०॥

অমুবাদ। (উত্তর) প্রমাণের সতা ও অসতাপ্রযুক্ত (সর্ববাভাবের উপপত্তি হয় না)। ভাষ্য। এবঞ্চ সতি সর্বাং নাস্তাতি নোপপদ্যতে, কস্মাৎ ? প্রমাণানুপপত্ত প্রপাতিভাগং। যদি সর্বাং নাস্তাতি প্রমাণমুপপদ্যতে, সর্বাং নাস্তাত্তেদ্বাহন্ততে। অথ প্রমাণং নোপপদ্যতে সর্বাং নাস্তাত্যস্ত কথং সিদ্ধিঃ। অথ প্রমাণমন্তরেণ সিদ্ধিঃ, সর্বামন্তাত্যস্ত কথং ন সিদ্ধিঃ।

অমুবাদ। এইরূপ হইনে অর্থাৎ প্রমাণের দ্বারা বস্তুস্বরূপের উপলব্ধি স্বীকার্য্য হইলে "সমস্ত বস্তু নাই" ইহা উপপন্ন হয় না। (প্রশ্ন) কেন? (উত্তর) প্রমাণের অমুপপত্তি ও উপপত্তিপ্রযুক্ত। (তাৎপর্য্য) যদি "সমস্ত বস্তু নাই" এই বিষয়ে প্রমাণ থাকে, তাহা হইলে "সমস্ত বস্তু নাই" ইহা ব্যাহত হয়। আর যদি প্রমাণ না থাকে, তাহা হইলে "সমস্ত বস্তু নাই" ইহার সিদ্ধি কিরূপে হইবে ? আর যদি প্রমাণ ব্যতীতই সিদ্ধি হয়, তাহা হইলে "সমস্ত বস্তু স্বাছে" ইহার সিদ্ধি কেন হয় না ?

টিপ্পনী। মহর্ষি পূর্ব্বোক্ত "সর্ব্বাভাববাদ" থণ্ডন করিতে শেষে এই ফ্রের হারা চরম কথা হলিয়াছেন বে, প্রমাণের অন্থপতি ও উপপত্তিপ্রকৃত সমন্ত বন্ধ ই নাই, ইহা উপপর হয় না। ভাষাকার প্রথমে মহর্ষির বিবক্ষিত উ সাধ্য প্রকাশ করিয়া মহর্ষির স্থাবাক্যের উরেপপূর্বাক্ উহার হেতু প্রকাশ করিয়াছেন। পরে মহর্ষির তাৎপর্য্য ব্যক্ত করিয়াছেন বে, সমন্ত বন্ধই নাই, অর্থাৎ জগতে কোন পদার্থাই নাই, এই বিষয়ে যদি প্রমাণ থাকে, তাহা হইলে সেই প্রমাণ-পদার্থের সন্ত্রা থাকার সকল পদার্থের অসন্ত্রা থাকিতে পারে না। প্রমাণের সন্ত্রা ও সমন্ত পদার্থের অসন্ত্রা থাকিতে পারে না। প্রমাণের সন্ত্রা ও সমন্ত পদার্থের অসন্ত্রা থাকার বিকলে। আর যদি সকল পদার্থ নাই, এই বিষয়ে কোন প্রমাণ না থাকে, তাহা হইলে কিরুপে উহা সিদ্ধ হইবে ? প্রমাণ বাতীত কিছু সিদ্ধ হইতে পারে না। সর্ব্বাভাববাদী বদি বলেন বে, প্রমাণ বাতীতই উহা সিদ্ধ হয়, তাহা হইলে সকল পদার্থই আছে, ইহা কেন সিদ্ধ হইবে না ? প্রমাণ বাতীত সকল পদার্থের অসন্তা। সিদ্ধ হইবে, কিরু সন্তা সিদ্ধ হইবে না, ইহার কোন কারণ থাকিতে পারে না। স্নতরাং প্রমাণের সন্তা ও অসন্তা, এই উত্তর পক্ষেই যখন পূর্বোক্ত সর্বাভাববাদের উপপত্তি হয় না, তথন কোনজনেই উহা উপপন্ন হইতে পারে না। প্রমাণের উপপত্তি অর্থাৎ সন্তা এবং অনুপপত্তি অর্থাৎ অসন্তা, এই উত্তরই উক্ত মতের অনুপপত্তি বা অসিদ্ধির প্রয়োছক হওয়ার মহর্ষি এই ফ্রের ঐ উত্তর্গেক হৈত্বলেপ উরেথ করিলাছেন। মহর্ষি স্বেছ্যান্থনারে প্রথমে "অনুপণ্ডি" শব্দের প্রয়োগ করিলেও ভাষ্যকার "উপপত্তি" পদার্থই প্রথম বৃদ্ধিঞ্জ হলিয়া প্রথমে উহাই গ্রহণ করিয়াছেন। ।০০।

সূত্র। স্বপ্ন-বিষয়াভিমানবদয়ৎ প্রমাণ-প্রমেয়াভিমানঃ॥ ॥৩১॥৪৪১॥

মারা-গন্ধর্বনগর-মূগতৃষ্ণিকাবদ্বা ॥৩২॥৪৪২॥ অনুবাদ। (পূর্বপক্ষ) স্বপ্লাবস্থায় বিষয়ভ্রমের তায় এই প্রমাণ ও প্রমেয়-বিষয়ক ভ্রম হয়। অথবা মায়া, গন্ধর্বনগর ও মরীচিকা-প্রযুক্ত ভদের ভায় এই প্রমাণ ও প্রমেয়বিষয়ক ভদ হয়।

ভাষ্য। যথা স্বপ্নে ন বিষয়াঃ সন্ত্যথ চাভিমানো ভবতি, এবং ন প্রমাণানি প্রমেয়ানি চ সন্ত্যথচ প্রমাণ-প্রমেয়াভিমানো ভবতি।

অনুবাদ। বেমন স্বপাবস্থায় বিষয়সমূহ নাই অথচ "অভিমান" অর্থাৎ নানা-বিষয়ক জন হয়, এইরূপ প্রমাণ ও প্রমেয়সমূহও নাই, অথচ প্রমাণ ও প্রমেয়-বিষয়ক জম হয়।

টিপ্লনী। মহর্ষি পূর্ব্বস্থতের দারা বে চরম কথা বলিয়াছেন, তছত্তরে পূর্ব্বপক্ষবাদীর চরম কথা এই বে, প্রমাণ বলিয়া কোন পদার্থ বস্তুতঃ নাই এবং প্রমেরও নাই। স্কুতরাং বাস্তব প্রমাণের বারা কোন বাস্তব প্রদেষসিদ্ধিও হয় না। প্রদাণ-প্রদেষভাবই বাস্তব নহে। কিন্তু উহা অনাদি সংস্কারপ্রযুক্ত করনামূলক। যেমন স্বপাবস্থার নানা বিষয়ের যে সমস্ত জ্ঞান জন্মে, তাহা ঐ সমস্ত বিষয়ের সভা না থাকায় অসদ্বিষয়ক বলিয়া ভ্রম, তক্ষণ জাঞ্জনবস্থায় "ইহা প্রমাণ" ও "ইহা প্রমের", এইরূপে যে সমস্ত জ্ঞান জন্মে, তাহাও ভ্রম। কারণ, প্রমাণ ও প্রমের সংগদার্থ নহে। অসৎ বিষয়ে যে সমস্ত জ্ঞান জন্মে, তাহা অবগ্রাই ভ্রম। আপত্তি হইতে পারে যে, জাঞ্জনবস্তায় যে অসংখ্য বিষয়জ্ঞানজন্ত লোকব্যবহার চলিতেছে, উহা স্থগাবস্থার বিষয়জ্ঞান হইতে অত্যন্ত বিলক্ষণ। স্থতরাং তদদৃষ্টান্তে জাগ্রদবস্থার সমস্ত বিষয়জ্ঞানকে ভ্রম বলা বায় না। এ জন্ত পূর্ব্বোক্ত মতবাদীরা শেষে বলিয়াছেন যে, জাঞ্জনবস্থাতেও যে বছ বছ ভ্রমজ্ঞান জন্মে, ইহাও সর্ব্বসন্মত। ঐক্রজালিক মান্না প্ররোগ করিনা বছ অসনবিষয়ে দ্রাষ্টার ভ্রম উৎপর করে। এবং আকাশে গৃন্ধর্ক-নগর না থাকিলেও কোন কোন দমরে গন্ধর্জনগর বলিয়া ত্রম হয় এবং মরীচিকায় জলত্রম হয়, ইহা ত সকলেরই স্বীকৃত। স্থতরাং জাগ্রদবস্থার ঐ সমস্ত ভ্রমজ্ঞানকে দৃষ্টান্ত করিয়া সমস্ত জ্ঞানই ভ্রম, স্থতরাং প্রমাণ ও প্রমেরবিষয়ক জ্ঞানও ভ্রম, ইহা অবস্থা বলিতে পারি। মহর্ষি এথানে পূর্ব্বোক্ত চুইটা সূত্রের দ্বারা পূর্ব্বপক্ষরূপে পূর্ব্বোক্ত মত প্রকাশ করিয়াছেন। ভাষা ও বার্ত্তিকে "মায়া-গন্ধর্ম" ইত্যাদি দ্বিতীয় স্থত্তের ব্যাখ্যা দেখা বায় না ; স্থতরাং উহা প্রকৃত স্তারস্থত্ত কি না, এ বিষয়ে সন্দেহ জন্মিতে পারে। কিন্তু তাৎপর্যাটীকাকার শ্রীমদ্বাচম্পতি মিশ্র এখানে পূর্ব্বোক্ত পূর্ব্বপক্ষ ন্মর্থনের জন্ত "মায়া-গন্ধর্বা" ইত্যাদি বাক্যের পূর্ব্বোক্তরূপ প্রয়োজন বর্ণন করিয়াছেন এবং তিনি "ভারস্থতীনিবন্ধে"ও উহা স্তর্মধোই গ্রহণ করিরাছেন। মিথিলেখরস্থরি নব্য বাচস্পতি মিশ্রও "ক্তারস্থত্যোদ্ধারে" "মারাগন্ধর্ক" ইত্যাদি স্থত্ত গ্রহণ করিয়াছেন। পরে বৃত্তিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতিও উহা হাত্র বলিয়াই গ্রহণ করিয়াছেন। ভাষাকারও পরবর্তী ৩৫শ হত্তের ভাষো মারা, গন্ধর্কনগর ও মুগত্কিকার ব্যাখ্যা করিয়া পূর্ব্ধপক্ষবাদীর কথিত ঐ সমস্ত দৃষ্টান্ত হারা সমস্ত ক্ষানেরই যে ভ্রমত্ব দিন্ধ হয় না, ইহা প্রতিপন্ন করিয়াছেন। পরে বার্ত্তিককারও "মায়াগরুর্বনেগর-

মুগতৃষ্ণিকান।" এই বাক্যের উল্লেখপুর্বাক পূর্বাপক্ষবাদীর যুক্তি খণ্ডন করিয়াছেন। পূর্ব্বোক্ত নানা কারণে উহা বে, মহর্ষি গোতমেরই হতা, ইহা ব্ঝা যায়। স্থতরাং পূর্ব্বোক্ত "স্থপনিবয়াতিমানবং" ইত্যাদি স্থতের ভাষা হারাই ঐ দ্বিতীর স্থতের কর্ষ ব্যক্ত হওরার ভাষাকার পূথক্ করিয়া আর উহার ভাষা করেন নাই, ইহাই এখানে বুরিতে হইবে। ভাষাকার তৃতীর অধ্যান্তেও এক স্থানে মহর্ষি গোতমের ছইটা স্থতের মধ্যে প্রথম স্থতের ভাষা করেন নাই (তৃতীর খণ্ড, ১৫৫ পূর্চা ক্রষ্টবা)। এবং পরেও স্পষ্টার্থ বিলিয়া কোন স্থতের ব্যাখ্যা করেন নাই এবং ব্যাখ্যা না করার পূর্ব্বোক্তরূপ কারণও তিনি দেখানে ব্যক্ত করিয়া গিয়াছেন। পরবর্ষী ৪৮শ স্থতের ভাষা ক্রষ্টবা।

এথানে ইহা অবশ্য বক্তব্য এই বে, বিজ্ঞানবাদী ও শৃত্যবাদী বৌদ্ধদন্ত্ৰপাৰই বে প্রথমে উক্ত মান্নাদি দৃষ্টান্তের উদ্ভাবন ও উল্লেখ করিয়া তদ্বারা তাহাদিগের মত দমর্থন করিয়াছিলেন, ওদক্ষদারেই পরে স্থারদর্শনে উক্ত স্ক্রেব্র সন্নিবেশিত হইয়াছে, ইহা কোনরপেই নির্ণয় করা বায় না। কারণ, স্থ্প্রাচীন কাল হইতেই ঐ সমস্ত দৃষ্টান্তের বারা নানা মতের সমর্থন ও প্রচার হইয়াছে। মৈত্রী উপনিবদেও চতুর্থ প্রপাঠকে দেখা যায়, "ইক্তরালমিব মান্নাময়ং স্থা ইব মিখ্যাদর্শনং" ইত্যাদি। অবৈত্তবাদী বৈদিকসম্প্রদারও শ্রুতি অনুসারে কোন কোন অংশে ঐ সমস্ত দৃষ্টান্ত গ্রহণ করিয়া বিবর্ত্তবাদ সমর্থন করিয়াছেন। তবে তাহারা বৌদ্ধসম্প্রদারের মতান্ত্রসারে ঐ সমস্ত দৃষ্টান্ত গ্রহণ করেন নাই। পরস্ত উহার প্রতিবাদই করিয়াছেন। কিন্তু অবৈত্রমতনির্ভ আধুনিক কোন কোন শাস্ত্রজ্ঞ পঞ্জিতও বে এখানে মহর্ষি গোতমের উক্ত হইটী স্ক্রের উল্লেখ করিয়া, তদ্বারা মহর্ষি গোতমকেও অবৈত্রমতনির্ভ বিলিয়া বোবণা করিয়াছেন, তাহা একেবারেই অমূলক। কারণ, মহর্ষি গোতম এখানে উক্ত হুইটী পূর্ব্বপক্ষস্ত্র বলিয়া, পরে কতিপয় স্ক্রের বারা উহার খণ্ডনই করিয়াছেন। পরস্ত তাহার সমর্থিত অন্তান্ত সমস্ত সিদ্ধান্ত্রত অবৈত্রমতের বিক্রন্ধ কি না, তাহাও প্রণিবানপূর্বক বুঝা আবন্তক। তৃতীর বন্তে আল্লপরীক্ষার শেষে এবং চতুর্থ বড়ে কএক স্থানে এ বিষয়ে যথামতি আলোচনা করিয়াছি। স্ক্রীগণ নিরপেক্ষতাবে উহার বিচার করিবেন।০১০২।

## সূত্র। হেত্বভাবাদসিদ্ধিঃ॥৩৩॥৪৪৩॥

অনুবাদ। (উত্তর) হেতুর অভাববশতঃ অসিন্ধি [ অর্থাৎ অত্যাবশ্যক হেতুর অভাবে কেবল পূর্বেবাক্ত দৃষ্টান্ত দ্বারা পূর্বেবাক্ত মতের সিন্ধি হইতে পারে না ]।

ভাষ্য। স্বপ্নান্তে বিষয়াভিমানবং প্রমাণ-প্রমেয়াভিমানো ন পুন-র্জ্জাগরিতান্তে বিষয়োপলব্ধিবদিত্যক্ত হেতুর্নান্তি,—হেত্বভাবাদসিদ্ধিঃ। স্বপ্নান্তে চাসন্তো বিষয়া উপলভ্যন্ত ইত্যক্তাপি হেত্বভাবঃ।

প্রতিবোধেং মুপলম্ভাদিতি চেৎ ? প্রতিবোধবিষয়োপ-লম্ভাদপ্রতিষেধঃ। যদি প্রতিবোধেং মুপলম্ভাৎ স্বথে বিষয়া ন দন্তীতি, তর্হি য ইমে প্রতিবৃদ্ধেন বিষয়া উপলভাবে, উপলম্ভাৎ দন্তীতি।
বিপর্যায়ে হি হেতুসামর্থ্যং। উপলম্ভাৎ দন্তাবে দতাবুপলম্ভাদভাবঃ দিখাতি। উভয়থা ছভাবে নানুপলম্ভত্য সামর্থ্যমন্তি।
যথা প্রদীপস্থাভাবাক্রপস্থাদর্শনমিতি তত্র ভাবেনাভাবঃ সমর্থ্যত ইতি।

স্থান্তবিকল্পে চ হেতুবচনং। "স্থাবিষয়াভিমানব"দিতি ক্রবতা স্থান্তবিকল্পে হেতুর্বাচাঃ। কশ্চিৎ স্থাপা ভাষাপসংহিতঃ, কশ্চিৎ প্রমোদোপসংহিতঃ, কশ্চিত্রভাষবিপরীতঃ, কদাচিৎ স্থামেব ন পশ্যতীতি। নিমিত্তবতস্তু স্থাবিষয়াভিমানস্ত নিমিত্রবিকল্পান্থিকল্পোপতিঃ।

অনুবাদ। স্বপ্লাবস্থায় বিষয়ভ্ৰমের ভায় প্ৰমাণ ও প্ৰমেয়বিষয়ক ভ্ৰম হয়, কিন্তু জাগ্ৰদক্ষায় বিষয়ের উপলব্ধির ভায় নহে—এই বিষয়ে হেতু নাই, হেতুর অভাব-বশতঃ সিদ্ধি হয় না। এবং স্বপ্লাবস্থায় অসৎ বিষয়সমূহই উপলব্ধ হয়, এই বিষয়েও হেতুর অভাব।

পূর্ববপক্ষ ) "প্রতিবোধ" অর্থাৎ জাগরণ হইলে অনুপলর্মিবশতঃ, ইহা যদি বল ? (উত্তর) জাগরণে বিষয়ের উপলব্ধিবশতঃ প্রতিষেধ হয় না। বিশার্মণ এই যে, যদি জাগরণ হইলে (স্বপ্রদৃষ্ট বিষয়সমূহের) উপলব্ধি না হওয়ায় স্বপ্রে বিষয়সমূহ নাই অর্থাৎ অসৎ, ইহা বল, তাহা হইলে "প্রতিবৃদ্ধ" (জাগরিত) ব্যক্তিকর্ত্বক এই যে, সমস্ত বিষয় উপলব্ধ হইতিছে, উপলব্ধিবশতঃ সেই সমস্ত বিষয় আছে অর্থাৎ সৎ, ইহা স্বীকার্যা। যেহেতু বিপর্যয় থাকিলে হেতুর সামর্থ্য থাকে। বিশার্মণ এই যে, উপলব্ধিপ্রযুক্ত সত্তা (বিপর্যয় ) থাকিলে অনুপলব্ধিপ্রযুক্ত অভাবি সিদ্ধ হয়। কিন্তু উভয়থা অভাব হইলে অর্থাৎ বিষয়ের উপলব্ধি ও অনুপলব্ধি, এই উভয় পক্ষেই বিষয়ের অভাব সিদ্ধ হইলে অনুপলব্ধির (বিষয়াভাব সাধনে) সামর্থ্য থাকে না। যেমন প্রদীপের অভাবপ্রযুক্ত রূপের দর্শনাভাব হয়, এ জন্য সেই স্থলে "ভাবে"র দ্বারা অর্থাৎ কোন স্থলে প্রদীপের সত্তাপ্রযুক্ত রূপ দর্শনের সত্তার দ্বারা "আভাব" (প্রাদীপাভাবপ্রযুক্ত রূপদর্শনাভাব ) সমর্থিত হয়।

এবং "স্বপ্নান্ত বিকল্পে" অর্থাৎ স্বপ্নের বিবিধ কল্প বা বৈচিত্র্যে হেতু বলা আবশ্যক। বিশদার্থ এই যে, "স্বপ্নে বিষয়ভ্রমের হ্যায়" এই কথা যিনি বলিভেছেন, তৎকর্জ্বক স্বপ্নের বৈচিত্র্যে হেতু বক্তব্য। কোন স্বপ্ন ভয়াহিত, কোন স্বপ্ন আনন্দাহিত, কোন স্থপ ঐ উভয়ের বিপরীত, অর্থাৎ ভয় ও আনন্দ, এই উভয়শূন্য,—কদাচিৎ স্বপ্নই দেখে না।

কিন্তু স্বপ্নে বিষয়ভ্রম নিমিন্তবিশিষ্ট হইলে অর্থাৎ কোন নিমিন্ত বা হেতুবিশেষ-জন্ম হইলে তাহার হেতুর বৈচিত্র্যবশতঃ বৈচিত্র্যের উপপত্তি হয়।

টিপ্লনী। মহর্ষি পূর্বোক্ত মতের খণ্ডন করিতে প্রথমে এই স্থতের বারা বলিয়াছেন যে, ছেতুর অভাববশতঃ সিদ্ধি হয় না। অর্থাৎ পূর্ব্বপক্ষবাদীর মতে হেতু না থাকায় তাঁহার ঐ মতের সিদ্ধি হুইতে পারে না। ভাষাকার মহর্ষি-কথিত "হেন্কভাবে"র ব্যাখ্যা করিতে বলিরাছেন বে, স্বপ্নাবস্থার বিষয়ভ্ৰমের স্থায় প্রমাণ-প্রমেয়-বিষয়ক জ্ঞান ভ্রম, কিন্তু জাগ্রদবস্থায় বিষয়োগলন্ধির স্থায় উহা যথার্থ নতে, এই বিষয়ে পূর্ব্বপক্ষবাদীর মতে কোন হেতু নাই এবং স্বপ্নাবস্থায় বে দমস্ত বিষয়ের উপলব্ধি হয়, সেই সমস্ত বিষয় যে অসৎ, এই বিষয়েও তাহার মতে কোন হেতু নাই। এবং স্বপ্লের যে বিকল্প অর্থাৎ বৈচিত্রা, তাহারও হেতু বলা আবশ্বক। কিন্তু পূর্বপক্ষবাদীর মতে তাহারও কোন হেতু নাই। ভাষ্যকারের প্রথম কথার তাৎপর্য্য এই বে, স্বপ্নাবস্থার সমস্ত জ্ঞান যে ভ্রম, ইহা পরে উহার বাধক কোন জ্ঞান ব্যতীত প্রতিপন্ন হয় না। স্বতরাং জ্ঞাগ্রদবস্থার জ্ঞানকেই উহার বাধক বলিতে হইবে। তাহা হইলে সেই জ্ঞানকে বথার্থ বলিদ্বাও স্বীকার করিতে হইবে। কারণ, বথার্থ ক্ষান বাতীত ভ্রমজ্ঞানের বাধক হইতে পারে না। তাহা হইলে জাগ্রদবস্থার দেই যথার্থ জ্ঞানকে দৃষ্টাস্ত করিয়া প্রমাণ ও প্রমেয়বিষয়ক জ্ঞান বথার্থ, ইহাও ত বলিতে পারি। জাঞানবস্থার বধার্থ জ্ঞানের স্তার প্রমাণ-প্রমের-বিষয়ক জ্ঞান বর্ণার্থ নহে, কিন্ত অপাবস্থার ভ্রমজ্ঞানের স্তার উহা ভ্রম, এ বিষয়ে কোন হেতু নাই। ভাষো "অপ্লাস্ত" ও "জাগরিতান্ত" শব্দের অর্থ অপ্লাবস্থা ও লাগরিতাবস্থা। ঐ স্থলে অবস্থা অর্থে "অস্ত" শব্দের প্রয়োগ হইয়াছে। তাৎপর্যাটীকাকারও ইহাই লিখিয়াছেন। উপনিষদেও "খপ্নান্ত" ও "কাগরিতান্ত" শব্দের প্রয়োগ দেখা যার'। কিন্ত শেখানে আচার্য্য শঙ্করের ব্যাথ্যা অন্তর্রুপ । বস্তুতঃ "খ্রপ্ন" নামক ভ্রমজ্ঞানই স্থপাবস্থা । কদাচিৎ স্বপ্লদৃষ্ট পদার্থের "ইহা আমি দেখিয়াছি" এইকপে স্বপ্লাবস্থাতেই স্পরণ হয়। উহা স্বপ্লাবস্থায় স্বপ্লের অস্তে জন্মে, এ জন্ত ঐ স্মরণাত্মক জ্ঞানবিশেষ "হুপ্লান্তিক" নামে কথিত হুইয়াছে। বৈশেষিকদর্শনে মহর্ষি কণাদ "তথা অপ্রঃ" এবং "অপ্নান্তিকং" (মাহাণা৮) এই ছাই স্থাত্রের দারা আত্মমনঃসংবোগবিশেষ ও সংস্কারবিশেষজ্ঞ "অপ্ন" ও "অপ্নান্তিক" জন্মে, ইহা বলিয়াছেন। তদরুসারে বৈশেষিকাচার্য্য প্রশস্তপাদ তাঁহার কবিত চতুর্বিধ ভ্রমের মধ্যে চতুর্থ অগ্নকে আত্মমনঃসংযোগবিশেষ ও সংস্কার-বিশেষজ্ঞ অবিদামান বিষয়ে মান্স প্রতাক্ষবিশেষ বলিয়াছেন। পূর্ব্বোক্ত "স্থান্তিক" নামক ক্কান স্মৃতি, উহা প্রত্যক্ষ নহে। স্থতরাং উহা স্বপ্নজান নহে, ইহাও তিনি বলিয়াছেন। ফায়াচার্য্য-গণের মতেও স্বপ্নজ্ঞান জ্বলৌকিক মানদ প্রত্যক্ষবিশেষ, উহা স্মৃতি নহে। প্রশস্তপাদ ঐ স্বপ্নকে

বল্লান্তর আগরিতান্তর বানার্গরত ।—কটোপনিবং, চতুর্ববলী । । "বল্লান্তর বল্লান্তর বল্

[ ৪অ০, ২আ০

(১) সংখ্যারের পটুতা বা আধিকাজন্ত, (২) ধাতুদোষজন্ত এবং (৩) অদৃষ্ট্রবিশেষজন্ত-এই ত্রিবিধ বলিয়াছেন। কামী অথবা ক্রন্থ ব্যক্তি বে সময়ে তাহার প্রিয় অথবা কেয় ব্যক্তিকে ধারাবাহিক চিন্তা করিতে করিতে নিজিত হয়, তথন তাহার ঐ সমস্ত চিন্তা বা স্থৃতিসম্ভতিই সংস্কারের আধিকা-প্রযুক্ত প্রত্যক্ষাকার হর অর্থাৎ সেই চিস্তিত বিষর স্বপ্নজ্ঞানের জনক হয়। ধাতুদোষজ্ঞ স্বপ্ন একপ নছে। তাহাতে পূর্বে কোন চিন্তার অপেকা নাই। বেমন বাতপ্রকৃতি অথবা বাত-দূবিত ব্যক্তি স্বংগ আকাশ-গমনাদি দর্শন করে। পিত্তপ্রকৃতি অথবা পিত্তদূষিত ব্যক্তি স্বংগ অগ্নি-প্রবেশ ও অর্ণপর্কাতাদি দর্শন করে। শ্লেমপ্রকৃতি অথবা শ্লেমদূবিত ব্যক্তি নন্ট, সমুদ্র প্রতরণ ও হিমপর্কাতাদি দর্শন করে। প্রশন্তপাদ পরে বলিয়াছেন বে, নিজের অরুভূত অথবা অনমুভূত বিষয়ে প্রসিদ্ধ পদার্থ অথবা অপ্রসিদ্ধ পদার্থ বিষয়ে শুভস্চক গজারোহণ ও ছত্রলাভাদিবিষয়ক যে স্বপ্ন জন্ম, তাহা সমস্তই সংস্থার ও ধর্মজন্ম এবং উহার বিপরীত অভভত্তক তৈলাভাজন ও গদিভ, উট্টে আরোহণাদিবিষয়ক যে স্বথ জন্মে, তৎসমস্ত অধর্ম ও সংস্থারজন্ত। শেষে বলিয়াছেন যে, অত্যন্ত অপ্রসিদ্ধ অর্থাৎ একেবারে অজ্ঞাত পদার্থ বিষয়ে অনৃষ্টবিশেষপ্রযুক্তই বল্প জন্ম। দার্শনিক-চূড়ামণি মহাকবি আহর্ষও নৈববীয় চরিতে বলিয়াছেন,—"অদৃষ্টমপার্থমদৃষ্টবৈভবাৎ করোতি স্থাপ্তি-জ্ঞানদর্শনাতিথিং" (১৩৯)। দমরন্তী নলরাজাকে পূর্বের প্রতাক্ষ না করিরাও স্বপ্নে তাঁহাকে দেখিয়াছিলেন, ইহা ত্রীহর্ষ উক্ত শ্লোকে "অদৃষ্টবৈভবাৎ" এই হেতুবাকোর দারা সমর্থন করিয়াছেন। কিন্তু মহর্বি গোতমের স্ত্রামুদারে ভাষ্যকার বাৎস্থায়ন প্রভৃতি স্তায়াচার্য্যগণ পূর্বামুভ্ত বিষয়েই সংস্কারবিশেবজন্ম স্বপ্ন করিয়াছেন। একেবারে অজ্ঞাত বিবয়ে সংস্কারের অভাবে স্থপ জন্মিতে পারে না। প্রশন্তপাদও স্বপ্নজানে "স্থাপ" নামক দংস্কারকে কারণ বলিরাছেন। নল রাজা দময়ন্ত্রী কর্তৃক পূর্বেল অনৃষ্ট হইলেও অজ্ঞাত ছিলেন না। তদ্বিরে দময়ন্ত্রীর প্রবণাদি জ্ঞানজন্ত সংস্কার পূর্বের অবশুই ছিল। ফলকথা, একেবারে অজ্ঞাত বিষয়েও যে স্ব প্রজ্ঞান জ্ঞান, ইহা বাৎস্থায়ন প্রভৃতির সন্মত নহে। পরবন্তী স্থ্রে ইহা ব্যক্ত হইবে। তবে স্বপ্নজ্ঞান বে ভ্রম, ইহা সর্বসন্মত। কারণ, স্বপ্রদৃষ্ট বিষয়গুলি স্বপ্নকালে জন্তার সন্মুখে বিদ্যমান না থাকার স্বপ্নজ্ঞান অনদ্বিষয়ক অর্থাৎ অবিদানানবিষয়ক। কিন্তু পূর্ব্বোক্ত পূর্ব্বপক্ষবাদীর মতে উহা সিদ্ধ হয় না। কারণ, স্বপ্নদৃষ্ট বিষয়গুলি বে অলীক, এ বিষয়ে তাঁহার মতে কোন দাধক হেতু নাই। ভাষাকার ইহা সমর্থন করিতে পরে বলিয়াছেন যে, যদি বল, স্বপ্নের পরে জাগরণ হইলে তথন স্বপ্নদৃষ্ট বিষয়গুলির উপলব্ধি না হওয়ায় ঐ সমস্ত বিষয় যে অগীক, ইহা সিন্ধ হয়। তৎকালে বিষয়ের অভাব দাখনে পরে জাগ্রদবস্থায় অনুপলবিই হেড়। কিন্ত ইহা বলিলে জাগ্রদবস্থায় অক্তান্ত সময়ে নানা বিষয়ের উপলব্ধি হওয়ার দেই সমস্ত বিধরের প্রতিষেধ বা জভাব হইতে পারে না। সেই সমস্ত বিধরকে দৎ বলিরাই স্বীকার করিতে হর। কারণ, অন্তুগলব্বিপ্রযুক্ত বিধরের অদ্ভা দিব্ধ করিতে হইলে উপলব্জিপ্রযুক্ত বিধারের সতা অবশ্রাই স্বীকার করিতে হইবে। ভাষ্যকার ইহা সমর্থন করিতে পরে বলিয়াছেন যে, যেতেতু বিপর্যায় থাকিলেই হেতুর সামর্থা থাকে। তাৎপর্যা এই যে, পুর্ব্নপক্ষ-বাদী যে অনুগলন্ধি প্রযুক্ত অদত্তা বলিয়াছেন, উহার বিপর্যায় বা বৈপরীতা হইতেছে – উপলন্ধি-

প্রযুক্ত সন্তা। উহা ত্বীকার না করিলে অনুপানির ছারা বিষয়ের অভাব দাবন করা বার না।
কিন্তু পূর্বপক্ষবাদীর মতে তাপের পরে তাপুন্ট বিষয়ের অনুপানিত্ব নার জারানবহার অন্যান্ত
সময়ে নানা বিষয়ের উপলব্ধিত্বলেও বধন দেই সমন্ত বিষয়ের অভাবই ত্বীকৃত, তথন তাপুত্বনে পরে
অনুপানি হেতুর হারা তিনি তাপুন্ট বিষয়ের অন্তা দিন্ধ করিতে পারেন না। তাহার মতে ঐ
অনুপানি হেতু বিষয়ের অভাব সাধনে সমর্থ নহে। কারণ, তাহার মতে উপলব্ধি হইলেও বিষয়ের
সন্তা নাই। ভাষাকার পরে একটি দৃষ্টান্ত হারা ইহা ব্রাইতে বলিয়াছেন লে, বেমন অন্ধকারে
প্রদীপের অভাবপ্রযুক্ত রূপ দর্শন না হওয়ায় দেখানে প্রদীপের সন্তাপ্রযুক্ত রূপ দর্শনের সন্তা
আছে বলিয়াই তন্থারা দেই রূপদর্শনাভাব দিন্ধ হয়। তাৎপর্য্য এই লে, উক্ত ত্বলে প্রনীপ থাকিলে
রূপ দর্শন হইয়া থাকে, এ জন্তই প্রদীপের অভাবপ্রযুক্ত যে রূপদর্শনাভাব, ইহা দিন্ধ হয়। কিন্তু
যদি ঐ ত্বলে প্রদীপ থাকিলেও রূপ দর্শন না হইত, তাহা হইলে প্রদীপের অভাব রূপ দর্শনাভাবের
সাধক হেতু হইত না। বস্ততঃ ঐ ত্বলে প্রদীপের সন্তা রূপদর্শনের হেতু বলিয়াই প্রদীপের অন্তা
রূপের অনুর্শনের হেতু বলিয়া ত্বীকার করা বায়। এইরূপ জাগ্রদবন্থায় নানা বিষয়ের উপলব্ধি
ঐ সমন্ত বিষয়ের সন্তার সাধক হইলেই ত্বপের পরে ত্বপদৃত্বি বিষয়ের অন্তপ্রান্ধি ঐ সমন্ত বিষয়ের অন্তার
সাধক হেতু হয় না। স্বতরাং তাহার মতে ঐ বিয়য়ের কেনে হেতু নাই।

সাধক হেতু হয় না। স্বতরাং তাহার মতে ঐ বিয়য়ের কেনে হেতু নাই।

ভাষ্যকার শেষে বলিয়াছেন যে, পূর্ব্বপক্ষবাদীর মতে স্বপ্ন-বিকরেরও কোন হেতু নাই।
বিকর বলিতে বিবিধ কর বা নানাপ্রকারতা অর্থাৎ বৈচিত্র। কোন স্বপ্নে তৎকালে ভর জ্বেম, কোন স্বপ্নে আনন্দ জ্বেম, কোন স্বপ্নে ভর্মর নাই, আনন্দও নাই, এইরুপে স্বপ্নের যে বৈচিত্র্য এবং উহার মধ্যে কোন সমরে যে, ঐ স্বপ্নের নির্ত্তি, এ বিষ্যে অবস্থা হেতু বলিতে হইবে। কারণ, হেতু বাতীত উহার উপপত্তি হইতে পারে না। কিন্তু পূর্ব্বপক্ষবাদীর মতে বখন কোন পদার্থেরই সন্তা নাই, তখন তিনি উক্ত বিষয়ে কোন হেতু বলিতে পারেন না। তাঁহার মতে উক্ত বিষয়ে কোন হেতু নাই। কিন্তু "স্বপ্রবিষয়াভিমানবং" এই কথা বলিয়া ম্বখন তিনি স্বপ্ন স্বীকার করিয়াছেন, তখন ঐ স্বপ্নের বৈচিত্রাের হেতু কোন পদার্থ স্বীকার করিত্রত তিনি বাধা। তাহা হইলে সেই নিমিত্ত বা হেতুর বৈচিত্রাবশতঃ স্বপ্নের বৈচিত্রা উপপন্ন হইতে পারে। আমানিগের মতে সেই হেতুর সন্তা ও বৈচিত্রা থাকার উহা উপপন্ন হয় । কিন্তু পূর্ব্বপক্ষবাদীর মতে তাহা উপপন্ন হয় না। স্থতরাং হেতুর অভাববশতঃ তাহার মতের সিদ্ধি হয় না। তে।

#### সূত্র। স্মৃতি-সংকণ্পাবচ্চ স্বপ্রবিষয়াভিমানঃ॥ ॥৩৪॥৪৪৪॥

অমুবাদ। এবং স্বপ্নে বিষয়ভ্রম শ্বৃতিও সংকল্লের ভায় (পূর্ববামুভূতবিষয়ক)। ভাষ্য। পূর্বোপলব্ধবিষয়ও। যথা স্মৃতিশ্চ সংকল্পশ্চ পূর্বেবাপ- লক্ষবিষয়ে, ন তম্ম প্রত্যাখ্যানায় কল্পেতে, তথা স্বপ্নে বিষয়গ্রহণং পূর্ব্বোপলক্ষবিষয়ং ন তম্ম প্রত্যাখ্যানায় কল্পত ইতি। এবং দৃষ্ঠ-বিষয়শ্চ স্বপ্নান্তো জাগরিতান্তেন। যং ম্প্রং স্বপ্নং পশ্যতি, স এব জাগ্রৎ স্বপ্নদর্শনানি প্রতিসন্ধত্তে ইদমদ্রাক্ষমিতি। তত্র জাগ্রদ্বিদ্ধান্তি ব্যবসায়ঃ। সতি চ প্রতিসন্ধানে যা জাগ্রতো বৃদ্ধি-রত্তিস্তহশাদয়ং ব্যবসায়ঃ স্বপ্নবিষয়াভিমানো মিথ্যেতি।

উভয়াবিশেষে তু সাধনানর্থক্যং। যক্ত স্বপ্নান্তজাগরিতান্তরো-রবিশেষস্তদ্য ''স্বপ্নবিষয়াভিমানব''দিতি সাধনমনর্থকং, তদাশ্রমপ্রত্যা-খ্যানাং।

অতি সিং স্ত দিতি চ ব্যবসায়ঃ প্রধানাপ্রয়ঃ। অপুরুষে স্থাণো পুরুষ ইতি ব্যবসায়ঃ স প্রধানাপ্রয়ঃ। ন ধলু পুরুষেই মুপলকে পুরুষ ইত্যপুরুষে ব্যবসায়ো ভবতি। এবং স্বপ্রবিষয়ত্ত ব্যবসায়ো হস্তিনমদ্রাক্ষং পর্বতমদ্রাক্ষমিতি প্রধানাপ্রয়ো ভবিতুমইতি।

অমুবাদ। পূর্বানুভূতবিষয়ক অর্থাৎ সূত্রোক্ত স্বপ্নবিষয়াভিমান পূর্বানুভূত সংপদার্থবিষয়ক। (তাৎপর্য) যেমন স্মৃতি ও সংকল্প পূর্বানুভূতবিষয়ক হওয়ায় সেই বিষয়ের প্রত্যাখ্যানের নিমিত্ত সমর্থ হয় না, তজ্ঞপ স্বপ্নে বিষয়জ্ঞানও পূর্বানুভূত-বিষয়ক হওয়ায় সেই বিষয়ের প্রত্যাখ্যানের নিমিত্ত সমর্থ হয় না অর্থাৎ স্বপ্নজ্ঞানও তাহার বিষয়ের অসন্তা সাধন করিতে পারে না।

এইরূপ হইলে "স্থান্ত" অর্থাৎ স্থপ্রজ্ঞানরূপ স্থাব্যা জাগরিতাবস্থা কর্ত্বক দৃষ্টবিষয়কই হয় (অর্থাৎ জাগরিতাবস্থায় যে বিষয় দৃষ্ট বা জ্ঞাত হইয়াছে, স্থপ্রজ্ঞানে
তাহাই বিষয় হয়)। যে ব্যক্তি নিদ্রিত হইয়া স্থপ্র দর্শন করে, সেই ব্যক্তিই জাগ্রত
হইয়া "ইহা দেখিয়াছিলাম" এইরূপে স্থপ্রদর্শনগুলি প্রতিসন্ধান (সারণ) করে।
তাহা হইলে অর্থাৎ ঐ প্রতিসন্ধান হইলে জাগ্রত ব্যক্তির বুদ্ধির্তিবশতঃ অর্থাৎ
বুদ্ধিবিশেষের উৎপত্তিবশতঃ স্বপ্নে বিষয়াভিমান মিথ্যা, এইরূপ নিশ্চয় হয়।
তাৎপর্যা এই যে, প্রতিসন্ধান হইলেই অর্থাৎ পূর্বেবাক্তরূপে স্বপ্নদর্শনের স্মরণপ্রযুক্তই
জাগ্রত ব্যক্তির যে বুদ্ধির্তি অর্থাৎ বুদ্ধিবিশেষের উৎপত্তি হয়, তৎপ্রযুক্ত "স্বপ্নে
বিষয়াভিমান মিথ্যা" এই নিশ্চয় জন্মে।

উভয়ের অবিশেষ হইলে কিন্তু সাধনের আনর্থক্য হয়। তাৎপর্য্য এই যে, হাঁহার মতে স্বপাবস্থা ও জাগরিতাবস্থার বিশেষ নাই, তাঁহার "স্বপ্নে বিষয়াভিমানের তায়" এই সাধন অর্থাৎ উক্ত দৃষ্টান্ত-বাক্য নির্থিক হয়। কারণ, তাঁহার আশ্রয়ের প্রত্যাখ্যান হইয়াছে, অর্থাৎ তিনি ঐ স্বপ্নজ্ঞানের আশ্রয় যথার্থজ্ঞান একেবারেই স্বীকার করেন না।

তদ্ভিন্ন পদার্থে "তাহা," এইরূপ রূপব্যবদায় কিন্তু প্রধানাশ্রিত। তাৎপর্য্য এই বে, পুরুষ ভিন্ন স্থাণুতে "পুরুষ" এইরূপ ব্যবদায় অর্থাৎ ভ্রমান্থাক নিশ্চয় জন্মে, তাহা প্রধানাশ্রিত। যে হেতু, পুরুষ অনুপলন্ধ হইলে অর্থাৎ কথনও বাস্তব পুরুষের যথার্থ প্রত্যক্ষ না হইলে পুরুষ ভিন্ন পদার্থে "পুরুষ" এইরূপ নিশ্চয় (ভ্রম) হয় না। এইরূপ হইলে "হস্তা দেখিয়াছিলাম," "পর্ববত দেখিয়াছিলাম" এইরূপে স্বপ্নজ্ঞানের বিষয়ের নিশ্চয়ও প্রধানাশ্রিত হইবার যোগ্য [অর্থাৎ যথার্থ জ্ঞানই ভ্রমজ্ঞানের আশ্রয় হওয়ায় প্রধান জ্ঞান। স্বতরাং কোন স্থলে ঐ প্রধান জ্ঞান না হইলে তদ্বিয়ের ভ্রমজ্ঞান হইতেই পারে না। স্বপ্নজ্ঞানের বিষয়-নিশ্চয়ও তদ্বিয়ে যথার্থজ্ঞান ব্যত্তীত সম্ভব হয় না]।

টিপ্ননী। মহর্বি পূর্ব্বোক্ত মত খণ্ডন করিতে পরে এই হ্রেরের বারা সিদ্ধান্ত প্রকাশ করিয়াছেন যে, বারা বিষয়ত্রম স্থাতিও সংকরের তুলা। ভাষাকার হ্রেশেবে "পূর্ব্বোপলকাবিষয়ং" এই পদের পূরণ করিয়া মহর্বির বৃদ্ধিন্ত তুলাতা বা সাল্লা প্রকাশ করিয়াছেন। মাহার বিষয় পূর্বের উপলক হইয়াছে, এই অর্থে বছরীহি সমাসে ঐ পদের বারা পূর্বায়্ত্ত্তবিষয়ক, এই অর্থ বৃঝা বায়। তাহা হইলে হ্রেশেষে ঐ পদের বোগ করিয়া হ্রোর্থ বৃঝা বায় যে, যেমন স্থাতিও সংকর পূর্বেরিয়্ত্রত পদার্থবিষয়ক, তক্রপ অরে বিষয়ভিমান অর্থাৎ হ্রপ্রনামক ত্রমজ্ঞানও পূর্ব্বায়্মত্ত্ত-পদার্থবিষয়ক। ভাষাকার অন্তর্জ সংকর করি বিষয়ভিমান অর্থাৎ হ্রির বিবিক্ষিত, ইহা তাহার হ্রেরার্থ ব্যাঝার হারাও বৃঝা বায়। করিল, পূর্ব্বায়্রত্রত বিষয়ের প্রার্থনারূপ ইজাবিশেরই বে "সংকর" শব্দের হারা মহর্বির বিবক্ষিত, ইহা তাহার হ্রেরার্থ ব্যাঝার হারাও বৃঝা বায়। করিল, পূর্ব্বায়্রত্রত বিষয়ের প্রার্থনারূপ সংকরই নিয়মতঃ পূর্বায়্যভ্ত বিষয়েক হইয়া থাকে। রিত্তিকার বিশ্বনাথ এথানে "সংকর" শব্দের হারা জ্ঞানবিশের অর্থই গ্রহণ করিয়াছেন। কিন্তু তাহার বাাঝাত ঐ অর্থ প্রসিদ্ধ নহে। প্রসিদ্ধ অর্থ ত্রাগ করিয়া অপ্রসিদ্ধ অর্থ প্রহণ করা সমূচিত নহে। স্থায়দর্শনে পূর্বের্বিরারেও অনক হ্রের "সংকর" শব্দের প্ররাণ ইইয়াছে। বার্ত্তিককার উদ্যোত্তকর তৃতীর অধ্যায়ে পূর্বায়্যভ্ত বিষয়ের প্রার্থনাতিন। ক্রইরা বিশ্বনাতিক তৃত্তীর অধ্যায়ে পূর্বায়্রভ্ত বিষয়ের প্রার্থনাতিন। ক্রইরা বি

ভাষ্যকার পরে মহর্ষির বক্তব্য ব্যক্ত করিয়া বলিয়াছেন বে, বেমন স্থৃতি ও সংকল্প পূর্ব্বাহুভূত পদাং বিষয়ক হওয়ায় উহা তাহার সেই সমস্ত বিষয়ের অসভা সাধন করিতে পারে না, তক্রপ স্থপ্ন জ্ঞানও পূর্ব্বায়ভূত পদার্থবিষয়ক হওয়ার উহা তাহার বিষয়ের অসতা সাধন করিতে পারে না। অর্থাৎ স্থৃতি ও সংকল্পের ভার স্বপ্নজ্ঞানের বিষয়ও অসৎ বা অণীক হইতে পারে না। কারণ, স্বপ্ন-জ্ঞানের পূর্বের ঐ বিষয় যথার্থজ্ঞানের বিষয় হওয়ায় উহা নং পদার্থ, ইহা স্বীকার্যা। স্বথজ্ঞান কিরূপে পূর্বাহুত্ত-পদার্থবিষয়ক হয় ? ইহা ব্যক্ত করিতে ভাষ্যকার পরেই বলিয়াছেন যে, এইরূপ হইলে অর্থাৎ অথজ্ঞান সদ্বিষ্ক হইলে "অগ্নান্ত" অর্থাৎ অগ্নজ্ঞানরূপ অগ্নাব্সা জাগরিতাবস্থা কর্ত্তক দৃষ্টবিষয়কই হয়, ইহা স্বীকার্য্য। অর্থাৎ জাগরিতাবস্থায় বে বিষয় দেখিয়াছে বা জানিয়াছে, স্থপাবস্থার ভাহাই বিষয় হওয়ায় উহা পূর্বামূভূত পদার্থবিষয়কই হইয়া থাকে। ভাষ্যে "দৃষ্টবিষয়ক" এই স্থলে "চ" শব্দের অর্থ অবধারণ। দৃষ্ট হইরাছে বিষয় বাহার, এই আর্থে "দৃষ্টবিষয়" শব্দে বছ-ব্রীহি সমাদ বুঝিতে হইবে। যদিও জাঞ্জৎ ব্যক্তিই দেই বিষয়ের স্রন্তী, তথাপি তাহার জাগরিতাবস্থায় ঐ বিষয়ের দর্শন হওয়ায় ভাহাতেই দেই বিষয়দর্শনের কর্ভৃত্ব বিবক্ষা করিয়া ভাষাকার বলিয়াছেন, "জাগরিতাত্তেন"। যাহা কর্ত্তা নহে, কিন্ত কর্ত্তার কার্য্যের সহায়, তাহাতেও প্রাচীনগণ অনেক স্থলে কর্তুত্বের বিবহ্না করিয়া দেইরূপ প্রয়োগ করিয়াছেন। ভাষ্যকারও অন্তত্ত্র ঐরূপ প্রয়োগ করিয়াছেন (তৃতীয় থণ্ড, ১৭৪—৭৫ পূর্চা দ্রষ্টব্য)। ভাষাকার পরে তাঁহার পূর্বোক্ত দিদ্ধান্তে যুক্তি প্রকাশ করিয়াছেন, যে ব্যক্তি স্থপ্ত হইয়া স্বপ্ন দর্শন করে, সেই ব্যক্তিই জাগরিত হইয়া "আমি ইহা দেখিয়াছিলাম" এইরাপে ঐ অপ্রদর্শন আরণ করে। তাৎপর্য্য এই যে, যে বিষয়ে অপ্রদর্শন হয়, দেই বিষয়টি পূর্ব্বান্থভূত না হইলে তহিষয়ে সংস্কার জন্মিতে পারে না। সংস্কার না জন্মিলেও ত্রিষয়ে অপ্রদর্শন এবং ঐ অপ্রদর্শনের পুর্বোক্তরূপে অরণ হইতে পারে না। কিন্ত বধন ত্রিষয়ে স্থাদর্শনের পূর্বোক্তরূপে স্থরণ হয় এবং ঐ স্থরণে জাতা ও জ্ঞানের স্থায় সেই স্থানুষ্ট পদার্থও বিষয় হয়, তথন দেই স্বপ্নদৃষ্ট বিষয়েও সংস্কার স্বীকার করিতে হইবে। তাহা হইলে ভদ্বিয়ে পুর্বাস্থভবও স্বীকার করিতে হইবে। কারণ, পূর্বাস্থভব সংস্কারের কারণ। অভএব স্বপ্নজ্ঞানের বিষয়গুলি যে জাগরিতাবস্থায় দৃষ্ট বা অমুভূত, ইহা স্বীকার্যা। ভাষাকার এথানে "বা মুপ্তঃ" ইত্যাদি সন্দর্ভের দ্বারা তাঁহার পূর্মাক্ত যুক্তিও স্বরণ করাইয়াছেন যে, একই আত্মা স্বগ্নদর্শন হইতে উহার স্বরণকাল পর্যান্ত স্থায়ী না হইলে স্বপ্রদর্শনের স্বরণ করিতে পারে না। স্বরণের হারা যে চিব্লস্থানী এক আত্মা দিছ হয়, এবং অতীত জ্ঞানের স্বরণে যে জ্ঞাতা, জ্ঞান ও জ্ঞের, এই পদার্থ-ত্ত্বাই বিষয় হয়, ইহা ভাষাকার তৃতীয় অধ্যায়ে বিশদভাবে প্রকাশ করিয়াছেন ( তৃতীয় খণ্ড, ৪৪ প্রন্ধা দ্রষ্টবা )। মূলকথা, স্বপ্নজান পূর্বাহভূত পদার্থবিষয়ক। স্করাং জাগরিতাবস্থায় যে বিষয় দৃষ্ট বা অনুভত, সেই সংপদার্থই স্বপ্নজ্ঞানের বিষয় হওয়ার উহা অসৎ অর্থাৎ অলীক নহে।

প্রশ্ন হইতে পারে যে, অপ্রজ্ঞান অসদ্বিষয়ক হইলেই অসদ্বিষয়কত্ব হেতৃর হারা উহার ভ্রমত্ব নিশ্চয় করা বায়। কিন্ত বদি উহা সদ্বিষয়কই হয়, তাহা হইলে উহার ভ্রমত্ব নিশ্চয় কিরুপে হইবে ? অপ্রজ্ঞান যে ভ্রম, ইহা ত উভর পক্ষেরই সন্মত। ভাষাকার এই জন্য পরেই বলিয়াছেন যে, অপ্রদানের পূর্নোক্তরপে স্মরণ হইলেই জাগ্রৎ ব্যক্তির বৃদ্ধিবিশেষের উৎপত্তিবশতঃ তাহার প্রস্থাক্তান মিথা। অর্থাৎ ভ্রম, এইরূপ নিশ্চয় জ্ঞানে। অর্থাৎ তথন জাগ্রৎ ব্যক্তির এইরূপ বৃদ্ধি-

বিশেবের উৎপত্তি হয় বে, আমি বে বিবয় দেখিয়াছিলাম, তাহা কিছুই এথানে নাই। এখানে অবিদামান বিবরেই আমার ঐ জ্ঞান হইয়াছে। তাই আমি এখানে ঐ সমস্ত বিবরের উপলব্ধি করিতেছি না। এইরূপ বৃদ্ধিবিশেবের উৎপত্তি হওয়ার তাহার পূর্বজ্ঞাত অগ্রজ্ঞান যে অম, ইহা নিশ্চর হয়। কারণ, যে স্থানে যে বিবর নাই, সেই স্থানে সেই বিবরের জ্ঞানই অম। অগ্রস্তা বে স্থানে নানা বিষয়ের উপলব্ধি করে, সেই স্থানে সেই সমস্ত বিবরের অভাবের বোধ হইলেই তাহার সেই পূর্বজ্ঞাত অগ্রজ্ঞানের অমন্ত্রনিশ্চর অবশ্রাই হইবে। উহাতে অগ্রনৃষ্ট বিষরের অলীকত্বজ্ঞান অনাবশ্রক। ফলকথা, অগ্রজ্ঞান অলীকবিবরক নহে। কিন্তু অগ্রম্ভারি নিকটে অবিদ্যমান পদার্থ উহাতে বিবর হওয়ার ঐ অর্থেই কোন কোন স্থানে উহাকে অসল্বিবরক বলা হইরাছে।

পূর্ব্বপক্ষবাদী অবগ্রাই বলিবেন যে, স্বগ্নজান পূর্বামুভ্তবিষয়ক হইলেও তাহার বিষয়ের সন্তা শিদ্ধ হয় না। কারণ, আমাদিগের মতে দমস্ত জ্ঞানই ভ্রম। স্কুতরাং দমস্ত বাস্থ বিধরই অসৎ বা অলীক। জাঞ্জনবস্থার বে সমস্ত বিষয়ের ভ্রমজ্ঞান হর, তজ্জন্তই ঐ সমস্ত বিষয়ে সংস্থার জলো। সেই সমস্ত ভ্রমজানজন্ত অনাদি সংখারবশতাই অগ্রজান ও তাহার অরণ হয়। উহার জন্ত বিষয়ের দত্তা স্বীকার অনাবশ্রক। ভাষাকার এ জন্ম পরে পূর্ব্বপক্ষবাদীর উক্ত মতের মূলোচ্ছেদ করিতে বলিগাছেন বে, স্বপ্নজ্ঞান ও লাগরিতজ্ঞানের বিশেষ না থাকিলে অর্থাৎ ঐ উভয় জ্ঞানই অম হইলে পূর্ব্বপক্ষবাদীর "স্বপ্নবিষ্যাভিমানবং" এই দৃষ্টান্তবাক্য নির্থক হয়। কারণ, তিনি স্বগ্নজানের আত্রয় কোন বধার্থ জ্ঞান স্বাকার করেন না। তাৎপর্য্য এই বে, বধার্থ জ্ঞান ব্যতীত ভ্রমজ্ঞান জন্মিতে পারে না। পূর্ব্বপক্ষবাদী বখন বথার্থজ্ঞান একেবারেই মানেন না, তখন ওঁহোর মতে স্বপ্নজ্ঞান জন্মিতেই পারে না। স্কতরাং উহাও অলীক। স্কতরাং তাঁহার "স্বপ্নবিষ্যাতিমানবৎ" এই যে সাধন, অর্থাৎ তাঁহার উক্ত মতের সাধক দৃষ্টান্তবাক্য, তাহা নিরর্থক। উহার কোন অর্থও নাই, উহার দারা তাঁহার মতদিদ্ধিও হইতে পারে না। কারণ, তাঁহার মতে অপজ্ঞানই জন্মিতে পারে না। ভাষাকার পরে ইহা দৃষ্টান্ত বারা ব্রাইতে বলিয়াছেন যে, যাহা তাহা নহে, তাহাতে "ভাহা" এইকপ বৃদ্ধি অর্থাৎ ভ্রমজান প্রধান-জ্ঞানাশ্রিত। বেমন স্থাপু ( শাধা-প্রবশ্য বৃক্ষ ) পুৰুষ নহে, কিন্তু তাহাতে কোন দদয়ে পুৰুষ বলিয়া যে ভ্ৰম জন্মে, উহা পূৰ্বেষ্ট ৰাস্তব পুৰুষে ৰঞাৰ্য পুরুষ-বৃদ্ধিরূপ প্রধান-জ্ঞানাশ্রিত। কারণ, যে ব্যক্তি কথনও বাত্তব পুরুষ দেখে নাই, তাহার স্থাপুতে পুরুষ-বৃদ্ধি জ্মিতে পারে না। কারণ, স্থাপুর সহিত চক্ষ্মংযোগ হইলে তথন তাহাতে বাত্তব পুরুষের সাদৃশ্রপ্রতাক্ষপ্রযুক্ত দেই বাত্তব পুরুষের শ্বরণ হয়। তাহার পরে "ইহা পুরুষ" এইব্রুপে স্থাপুতে পূরুষ-ভ্রম হয়। কিন্তু পূর্বের পূরুষবিষয়ক সংস্কার না থাকিলে তথন পূরুষের স্থরণ হইতে পারে না। স্কতরাং ঐরপ ভ্রমণ ভ্রমণ ভ্রমণ ভ্রমজানের নির্নাহের জন্ম ঐ স্থলে প্রুববিষয়ক যে সংস্কার আবশ্রক, উহার জন্ত পূর্বের বাস্তব প্রুববৃদ্ধিরূপ যথাৰ্থ জ্ঞান আবশ্ৰক। স্থাগতে প্ৰধৰ্দ্ধি হইতে ৰাস্তব প্ৰধে প্ৰথম্ছি প্ৰধান জ্ঞান, এবং উহা বাতীত ঐ ভ্রমজ্ঞান জন্মিতেই পাবে না, এ জন্ত ভাষ্যকার ঐ ভ্রমজ্ঞানকে প্রধানাশ্রিত বলিয়াছেন।

ভাষ্যকার দ্বিতীয় অধ্যায়ে এই কথা বিশদভাবে বলিয়াছেন। ভাষ্যকারের যুক্তি দেখানে ব্যাধ্যাত হইয়াছে (দ্বিতীয় ৭ও, ১৮১—৮৫ পৃষ্ঠা জন্তব্য)। ফলকথা, স্থাপুতে প্রুথ-বৃদ্ধির স্তায় সমস্ত ভ্রমজ্ঞানই প্রধানাপ্রিত, ইহা স্বীকার্য্য।

ভাষাকার উক্ত দিদ্ধান্তাত্রদারে উপসংহারে বলিয়াছেন যে, এইরূপ হইলে অপ্রান্তর ব্যক্তির যে, "হস্তী দেখিয়াছিলাম," "পর্মত দেখিয়াছিলাম," এইরূপে স্বপ্নজ্ঞানের বিষয়ের ব্যবসায় অর্থাৎ নিক্রাস্থক জ্ঞান জ্বো, উহাও প্রধানাপ্রিত হইবার যোগা। ভাষাকারের তাৎপর্য্য এই যে, পূর্ব্ব-পক্ষবাদীর মতে স্বপ্নজানের ভাষ জাগরিতাবস্থার সমস্ত জ্ঞানও ভ্রম। স্কুতরাং পূর্ব্বোক্তরূপে স্বপ্ন-জ্ঞানের বিষয়ের যে নিশ্চরাত্মক জ্ঞান জন্মে, যাহা স্বীকার না করিলে পূর্ব্বপক্ষবাদীও স্থপ্রজ্ঞানের উৎপত্তি বুঝিতে ও বুঝাইতে পারেন না, সেই জ্ঞানও তাঁহার মতে ভ্রম বনিয়া উহাও প্রধানাশ্রিত অবশ্রাই হইবে। তাঁহার মতে ঐ জ্ঞানেরও ভ্রমত্বরশতঃ উহাও প্রধানাপ্রিত হইবার যোগ্য হয়। তাই বনিয়াছেন, — "প্রধানাপ্রয়ো ভবিতুমইতি"। প্রধান জ্ঞান অর্থাৎ বথার্যজ্ঞান যাহার আশ্রয়, এই অর্থে বছব্রীহি সমাসে "প্রধানাশ্রম" শব্দের দারা ব্যা বার প্রধানাশ্রিত। মূলকথা, পূর্ব্বোক্ত কারণে স্বথজ্ঞানের আশ্রয় প্রধানজ্ঞান অবশ্র স্বীকার্য্য হুইলে আগরিতাবস্থার যথার্থজ্ঞান স্বীকার করিতেই হইবে। সেই মথার্থ জ্ঞানের বিষয় সংপদার্থ ই স্বপ্নজানের বিষয় হওলায় স্বপ্নজান शृद्धीयुक्त मर्भार्थिववहरू हहेहा थारक, हैहा खोकाँग। कावन, बाहा शृद्ध वर्धार्थ छात्नव বিষয় হইয়াছে, তাহা অসৎ অর্থাৎ অলীক হইতে পারে না। অলীক বিষয়ে যথার্থ জ্ঞান কেইই স্বীকার করেন না, তাহা হইতেই পারে না। স্থতরাং বথার্থ জ্ঞান অবশু স্বীকার্য্য হইলে তাহার বিষয়ের সন্তাও অবশ্র স্বীকার্যা। অতএব পূর্মপক্ষবাদীর পূর্ম্বোক্ত মত কোনরূপেই উপপন্ন হইতে পারে না।

পুর্বোক্ত দিন্ধান্তে অবশ্রাই আগত্তি হয় যে, যাহা পূর্ব্বে কথনও অহুভূত হয় নাই, এমন আনক বিষয়ই প্রবাহিত । শান্তেও নানা বিচিত্র ছঃঅথ ও স্কুলগের বর্ণন দেখা যায়—যাহার অনেক বিষয়ই পূর্বাহুভূত নহে। "ঐতরের আরণাকে"র তৃতীর আরণ্যকের হিতীর অধ্যারের চতুর্ব থণ্ডে "অথ অথাঃ পূক্ষং ক্ষণং ক্ষণেরং পশ্রতি, দ এনং হস্তি, বরাহ এনং হস্তি" ইত্যাদি শ্রতিবাক্যের দ্বারা মরণস্চক ছঃঅথ ও তাহার শান্তি কথিত হইরাছে। বাল্রাকি রামায়ণে তিঞ্চার বিচিত্র অথারভান্ত বর্ণিত হইরাছে। এইরপ শান্তে আরও নানা স্থানে নানাবিধ অথ ও তাহার ফলাদি বর্ণিত হইরাছে। "বীর্মিজোদর" নিবদ্ধে (রাজনীতিপ্রকাশ, ০০০-৪০ পূর্ত্তা) ঐ সমন্ত শান্তপ্রমাণ উদ্ভূত হইরাছে। শান্তবর্ণিত ঐ সমন্ত অথার সমন্ত বিষয়ই যে, অথারহার পূর্বাহুভূত, ইহা বলা যাইবে না। পরত্ত অথা কোন সমন্তে নিজের মন্তক ভক্ষণ, মন্তক ছেনন এবং স্থ্যাধারণ, স্থান্তক্ষণাদি কত কত অন্যুভূত বিষয়েরও যে জ্ঞান জন্মে, তহিষয়ে স্বথান্দান্তা বিশ্বনাথ এখানে পূর্বোক্তরূপ আগতি প্রকাশ করিয়া তছ্ত্রেরে বলিয়াছেন যে, সংগ্রে নিজের শির্ভেছনাদি দর্শন ত্রেও ঐ জ্ঞানের বিষয়গুলি পূর্বন্ পূর্থক প্রথক ভাবে ঐ স্বথ্যস্তিরার পূর্বাহুভূত। অর্থাৎ নিজের

মন্তক তাহার পূর্বাস্থভূত এবং ছেদনাদি ক্রিয়াও তাহার পূর্বাস্থভূত। অক্সত্র ঐ ছেদনাদি ক্রিয়ার সম্বন্ধও তাহার পূর্বান্তভত। উহার মধ্যে কোন পদার্থই ঐ স্বগ্নস্ত্রী ব্যক্তির একেবারে অজ্ঞাত নতে। সেই ব্যক্তি নিজের মন্তকে ছেদনাদি ক্রিয়ার সহন্ধ কথনও না দেখিলেও উহা অন্তক্র দেখিয়াছে। নিজ মন্তকে ঐ সম্বন্ধবোধই তাহার ভ্রম এবং ঐ ভ্রমই তাহার স্বপ্ন। উহাতে পুর্কে নিজ মন্তকে ছেদনাদি ক্রিগার সম্বন্ধবোধ অনাবশুক। কিন্তু পূথক পূথক ভাবে নিজ মন্তকাদি পদার্থগুলির বোধ ও তজ্জন্ত সংস্থার আবশুক। কারণ, নিজ মন্তকাদি পদার্থ বিষয়ে কোন সংস্কার না থাকিলে ঐক্রপ স্বপ্ন হইতে পারে না। যে ব্যক্তি কথনও ছেদনক্রিয়া দেখে নাই অথবা তহিষয়ে তাহার অন্ত কোনরূপ জ্ঞানও নাই, সে ব্যক্তি স্বপ্নেও ছেদনক্রিয়াকে ছেদন বলিয়া বুঝিতে পারে না। ফলকথা, স্বপ্নজানের সমস্ত বিষয়ই পূথক্ পূথক্রপেও পূর্মান্তভূত না হইলে তদ্বিরে অপজ্ঞান জন্মিতে পারে না। কারণ, অপজ্ঞান সর্বজেই সংখ্যারজন্ত । মহর্ষি গোতমও এই হুত্রে স্বপ্নজানকে শ্বৃতি ও সংকরের তুলা বলিয়া উক্ত দিদ্ধান্তই প্রকাশ করিরাছেন এবং উহার ধারা তাঁহার মতে স্বপ্নজ্ঞান বে, স্থৃতি নহে, কিন্তু স্থৃতির ন্তার সংস্কারবিশেষজন্ত অলৌকিক প্রত্যক্ষবিশেষ, ইহাও স্থচনা করিয়াছেন। বৈশেষিকাচার্য্য প্রশন্তপান্ত স্বপ্নজ্ঞানকে অলৌকিক প্রত্যক্ষবিশেষই বলিয়াছেন। কিন্তু তাঁহার মতে একেবারে অনমুভূত অপ্রসিদ্ধ পদার্থে সংখ্যার না থাকায় অদুষ্টবিশেষের প্রভাবেই স্বপ্নজান জন্ম, ইহা পুর্বের্ম বলিয়াছি। বৈশেষিকাচার্য্য শ্রীধর ভট্ট ইহা স্পষ্ট প্রকাশ করিয়াছেন'। কিন্ত মহর্ষি গোতমের এই স্থামুদারে ভারাচার্যাগণ উহা স্বীকার করেন নাই। তাঁহানিগের মতে স্বপ্নজ্ঞান দর্বতেই সংস্থার-বিশেষজ্ঞ, স্তত্ত্বাং সর্ব্বভ্রই পূর্ব্বান্তভূতবিষয়ক। মীমাংসাচার্য্য ভট্ট কুমারিলও বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ-মত খণ্ডন করিতে দর্বাত্র অ্থাজ্ঞানকে পূর্বান্মভূত বাহা পদার্থবিষয়ক বলিয়াই বিচারপূর্বাক সমর্থন করিয়াছেন<sup>২</sup>। তিনি উঠা সমর্থন করিতে ইতাও বলিয়াছেন যে, স্বপ্নজ্ঞানের কোন বিষয় ইহ জনো অমুভূত না ইইলেও পূৰ্ব্বতন কোন জন্মে উহা অবশ্য অমুভূত। যে কোন জন্মে, যে কোন কালে, বে কোন দেশে অন্তত্ত বিষয়ই অপজ্ঞানের বিষয় হইয়া থাকে। নৈয়ায়িকসম্প্রদায়েরও ইহাই

বা বালিপ্রতায়ে বাহন সর্ক্থা নহি নেযাতে। সর্ক্রালঘন বাহন দেশকালাভ্যধায়কং ।

ভাষাভ্যেক্স ভিলে বা তথা কালাভ্রেহিপি বা। তদেশো বাহভদেশো বা ব্যক্তানভ গোচয়ঃ ।

<sup>—</sup>লোকবার্ত্তিক, "নিরালম্বনবার", ২০৭—১।

কিমিতি নেবাতেহত আহ সক্তিত্রতি। বাহনের দেশাস্তরে কালাস্তরে বাহস্ত্তমের অসে স্থানাধ্য দোববশাং
সন্নিহিতদেশকালবভ্রবিগ্নাতহতোহত্রাপি ন বাহ্যভাব ইতি। নয় অনুসূত্তনি কৃতিং পরেহবানাতহতে আহ
"জন্মনী"তি। অনুস্তারিক্সামূত্ত্ত অসে বর্তমানবদ্ধখনাং স্তিরের তাবং বল্লভান্মিতি নিশ্চীয়তে, অস্ত্রাপি স্তিহ্ববের সূত্রে। তত্তাসিন জন্মনি অনুসূত্তভাপি কলে পৃথানান্ত জন্মান্ত্রাদাবসূত্র কলাত ইতি।—পার্থসার্থিবিশ্বভাত বিকা।

সিদ্ধান্ত। কিন্তু বিশেষ এই যে, কুমারিলের মতে অপ্রজ্ঞান স্মৃতিবিশেষ, উহা প্রতাক্ষ জ্ঞান নহে। কুমারিলের মতের ব্যাথ্যাতা পার্থদার্থি মিশ্র ইহা সমর্থন করিয়াছেন। ভগবান্ শঙ্করাচার্য্যও বেলাক্তস্থারুদারে অপ্রদর্শনকে স্থতি বলিয়া, উহা যে, জাঞ্জদবস্থার প্রত্যক্ষ জ্ঞান হইতে বিলক্ষণ, স্তুতরাং উহাকে দুষ্টান্ত করিয়া বিজ্ঞানবাদের সমর্থন করা যায় না, ইহা বুঝাইয়াছেন'। স্তুতরাং তাঁহার মতেও অপ্পঞ্জান বে, সর্পাত্রই সংস্থারবিশেষজন্ত, স্নতরাং পূর্পাত্রভূতবিষরক, ইহা বুঝা ধার। কারণ, যাহা স্মৃতি, তাহা সংস্কার বাডীত জ্ঞানো। যে বিজয়ে যাহার সংস্কার নাই, তাহার তিষ্বিয়ে স্মরণ হর না, ইহা সর্ব্ধসন্মত। পুর্বান্তভব বাতীতও সংস্কার জন্মিতে পারে না। নৈরাম্বিক ও বৈশেষিকসম্প্রদারের কথা এই যে, স্বপ্নের পরে জাগরিত হইলে "আমি হস্তী দেখিরাছিলাম," "আমি পর্বত দেখিরাছিলাম" ইত্যাদিরপেই ঐ অপ্রদর্শনের মানস জ্ঞান জনো; ভদছারা বুঝা যার, ঐ স্বপ্নজান প্রতাক্ষবিশেষ। উহা স্থৃতি হইলে আমি "হস্তা স্বরণ করিয়াছিলাম" ইত্যাদিরূপেই উহার জ্ঞান হইত। পরস্ত অপ্রজ্ঞান শ্বতি হইলে অপ্রস্তুলে বিবর্ত্তবাদী বৈদান্তিকসম্প্রদারের মিলা বিষয়ের স্ষষ্ট ও উহার প্রাতিভাসিক সন্তা স্বীকারের প্রয়োজন কি ? ইহাও বিচার্যা। সে বাহাই হউক, ফলকণা, স্বপ্নজ্ঞানের বিষয় যে, অলীক নহে এবং সমস্ত স্বপ্নজ্ঞানই যে, পুর্বাহুভূত-বাহু-পদার্থবিষয়ক, ইহা ভট্ট কুমারিল ও শঙ্করাচার্য্য প্রভৃতিও সমর্থন করিয়াছেন। শ্রুরাচার্য্যের মতে ঐ সমস্ত বাফ বিষয় সৎ না হইলেও অসৎও নহে। কারণ, অসৎ বা অলীক পদার্থের উপলব্ধি হয় না। কিন্তু স্বপ্নজ্ঞানের বিষয়গুলি পূর্ব্বান্থভূত, ইহা স্বীকার্য্য হইলে তদ-দৃষ্টান্তে প্রমাণ ও প্রমেন্তকে অদৎ বা অলীক বলা যায় না। কারণ, অপ্রজ্ঞানের বিষয়গুলিও অলীক নহে। যাহা পূর্বামুভূত, তাহা অলীক হইতে পারে না, ইহাই এখানে মহর্ষির মূল ভাৎপৰ্য্য 1081

ভাষ্য। এবঞ্চ সতি-

## সূত্ৰ। মিথ্যোপলব্ধের্বিনাশস্তত্ত্ব-জ্ঞানাৎ স্বপ্রবিষয়াভি-মানপ্রণাশবৎ প্রতিবোধে ॥৩৫॥৪৪৫॥

অমুবাদ। এইরূপ হইলেই অর্থাৎ ভ্রমজ্ঞান তত্তজানরূপ প্রধানাশ্রিত হইলেই তত্তজানপ্রযুক্ত মিধ্যাজ্ঞানের বিনাশ হয়—যেমন জাগরণ হইলে স্বপ্নে বিষয়ভ্রমের বিনাশ হয়।

ভাষ্য। স্থাণো পুরুষোহয়মিতি ব্যবসায়ো মিথ্যোপলবিঃ—অতস্মিং-স্তদিতি জ্ঞানং। স্থাণো স্থাণুরিতি ব্যবসায়স্তত্ত্বজ্ঞানং। তত্ত্ব-জ্ঞানেন চ

৩। "বৈধর্মাত ন ব্যাদিবং" (বেদারক্তর, ২।২।২৯)। অপিচ স্থৃতিরেখা বং ব্যাদর্শনং উপলব্ধিস্ত আপরিত-জান, স্থৃত্যুপলক্ষোশ্চ প্রতাদমন্ত্র ব্যামপুত্রতে" ইত্যাধি শারীরকভাবা।

মিথ্যোপলব্রিনিবর্ত্তাতে,—নার্থঃ স্থাণুপুরুষদামান্তালক্ষণঃ। যথা প্রতিবাধে যা জ্ঞানরভিস্তর। স্থাবিষয়াভিমানো নিবর্ত্তাতে,—নার্থো বিষয়সামান্তলক্ষণঃ। তথা মায়া-গর্কবনগর-মুগত্ফিকাণামপি যা বুরয়োহতিস্মিংস্তাদিতি ব্যবসায়াস্তত্তাপ্যনেনের কল্লেন মিথ্যোপলব্রিবিনাশস্তত্ত্ব-জ্ঞানায়ার্থ-প্রতিষেধ ইতি।

উপাদানবচ্চ মায়াদিষু মিথ্যাজ্ঞানং। প্রজ্ঞাপনীরদরূপঞ্চ দ্রব্যম্পাদার সাধনবান্ পরস্য মিথ্যাধ্যবসারং করোতি—সা মায়া। নীহার-প্রভূতীনাং নগর-রূপদানবেশে দ্রামগরবৃদ্ধিরুৎপদ্যতে, —বিপর্যয়ে তদভাবাৎ। সূর্যমরীচিয়্ ভোমেনোমণা সংস্টেয়্ স্পন্দমানেষ্দকবৃদ্ধি-র্ভবিত, সামাশ্বগ্রহণাৎ। অন্তিকস্থস্থ বিপর্যয়ে তদভাবাৎ। কচিৎ ক্লাচিৎ ক্লাচিজ্ঞ ভাবামানিমিত্তং মিথ্যাজ্ঞানং।

দৃষ্ঠঞ্চ বুদ্ধিবৈতং মায়াপ্রয়োক্ত্যুঃ পরস্ত চ, দূরান্তিকস্থয়োর্গন্ধবিনগরমুগত্ঞিকাস্থ, — স্থপ্রতিবৃদ্ধয়োশ্চ স্বপ্রবিষয়ে। তদেতৎ সর্ব্বস্থাভাবে
নিরুপাথ্যতায়াং নিরাত্মকত্বে নোপপদ্যত ইতি।

অমুবাদ। স্থাপুতে "ইহা পুরুষ" এইরূপ নিশ্চয় মিথ্যাজ্ঞান ( অর্থাং ) তদ্ভিন্ন পদার্থে "তাহা" এইরূপ জ্ঞান। স্থাপুতে ইহা "স্থাপু"—এইরূপ নিশ্চয় তত্ত্জান। কিন্তু তত্ত্জান কর্জ্ক মিথ্যাজ্ঞান নিবর্ত্তিত হয়, স্থাপু ও পুরুষসামান্তরূপ পদার্থ নিবর্ত্তিত হয় না। যেমন জাগরণ ইইলে যে জ্ঞানোংপত্তি হয়, তংকর্জ্ক স্বপ্নে বিষয়ভ্রম নিবর্ত্তিত হয়, বিষয়সামান্তরূপ পদার্থ নিবর্ত্তিত হয় না, অর্থাৎ জাগ্রাৎ ব্যক্তির জ্ঞানের দারা স্বপ্নবিষয় পদার্থের অভাব বা অলীকত্ব সিদ্ধ হয় না। তত্রূপ মায়া, গদ্ধবিনগর ও মৃগত্ঞিকার সম্বন্ধেও তদ্ভিন্ন পদার্থে "তাহা" এইরূপ নিশ্চয়াত্মক যে সমস্ত বুদ্ধি জন্মে, সেই সমস্ত স্থলেও এই প্রকারেই তত্ত্ব-জ্ঞানপ্রযুক্ত মিথ্যাজ্ঞানের বিনাশ হয়, পদার্থের অর্থাৎ ঐ সমস্ত ভ্রমবিষয় পদার্থসমূহের অভাব হয় না।

পরস্ত মায়া প্রভৃতি স্থলে মিথ্যাজ্ঞান উপাদানবিশিষ্ট অর্থাৎ নিমিত্রবিশেষজ্ঞ।
যথা—"সাধনবান্" অর্থাৎ মায়া প্রয়োগের উপকরণবিশিষ্ট মায়িক ব্যক্তি "প্রজ্ঞাপনীয়
সরূপ" অর্থাৎ বাহা দেখাইবে,তাহার সমানাকৃতি দ্রব্যবিশেষ গ্রহণ করিয়া অপরের মিথ্যা
অধ্যবসায় অর্থাৎ ভ্রমাত্মক নিশ্চয় জন্মায়,—তাহা মায়া। নীহার প্রভৃতির নগররূপে
সন্নিবেশ হইলে অর্থাৎ আকাশে হিম বা মেঘাদি গন্ধবনগরের ভায় সন্নিবিষ্ট হইলেই

দূর হইতে নগরবৃদ্ধি উৎপন্ন হয়। যেহেতু "বিপর্যায়ে" অর্থাৎ আকাশে নীহারাদির
নগররূপে সন্নিবেশ না হইলে সেই নগরবৃদ্ধি হয় না। সূর্য্যকিরণ ভৌম উন্ধা কর্ত্বক
সংস্ফট হইয়া স্পাননবিশিষ্ট হইলেই সাদৃশ্যপ্রত্যক্ষবশতঃ (তাহাতে) জলবৃদ্ধি
জন্মে। যে হেতু নিকটন্থ ব্যক্তির "বিপর্যায়"প্রযুক্ত অর্থাৎ সাদৃশ্যপ্রত্যক্ষের অভাববশতঃ সেই জলজ্ঞম হয় না। (ফলিতার্থ) কোন স্থানে, কোন কালে, কোন ব্যক্তিবিশেষেরই "ভাব" অর্থাৎ ঐ সমস্ত জ্ঞানের উৎপত্তি হওয়ায় ভ্রমজ্ঞান নিনিমিত্তক নহে
অর্থাৎ নিমিত্তবিশেষজন্ম।

পরস্তু মায়াপ্রয়োগকারী ব্যক্তি এবং অপর অর্থাৎ মায়ানভিজ্ঞ দ্রন্ধী ব্যক্তির বৃদ্ধির ভেদ দেখা যায়। দুরস্থ ও নিকটস্থ ব্যক্তির গদ্ধর্বনগর ও মরীচিকা বিষয়ে এবং মুপ্ত ও প্রতিবৃদ্ধ ব্যক্তির স্বপ্রবিষয়ে বৃদ্ধির ভেদ দেখা যায়। সেই ইহা অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত বৃদ্ধিষত, সকল পদার্থের অভাব হইলে (অর্থাৎ) নিরুপাখ্যতা বা নিঃস্বরূপতা হইলে উপপন্ন হয় না, অর্থাৎ সকল পদার্থিই অলীক হইলে সকলেরই একরূপই বৃদ্ধি জন্মিবে, বিভিন্নরূপ বৃদ্ধি জন্মিতে পারে না।

চিপ্পনী। পূর্ব্ধপক্ষবাদী বলিতে পারেন যে, ভ্রম্জানের বিপরীত ধর্থার্থজ্ঞান বা তক্বজ্ঞান স্থীকার করিলে তন্ধারাও পূর্ব্জাত ভ্রমজ্ঞানের বিষয়গুলির অলীকর প্রতিপদ হইবে। কারণ, তব্জ্ঞান হইবে তথন ব্রা যাইবে যে, পূর্ব্জাত ভ্রমজ্ঞানের বিষয়গুলি নাই, উহা থাকিলে কথনই ভ্রমজ্ঞান হইত না; স্থতরাং উহা অলীক। মহর্ষি এ জন্য পরে এই ফ্রেরের হারা দিলান্ত বলিয়াহেন যে, যেমন জাগরণ হইলে স্থাপ বিষয়ভ্রমের নিবৃত্তি হয়, তজ্ঞান প্রযুক্ত ভ্রমজ্ঞানের নিবৃত্তি হয়, ভিষ্মানার প্রভৃতির মতে মহর্ষির তাৎপর্য্য এই বে, তব্ধ্ঞানপ্রযুক্ত ভ্রমজ্ঞানেরই নিবৃত্তি হয়, কিন্তু ভ্রমজ্ঞানের বিষয়ের অলীকর প্রতিপদ হয় না। ভাষাকার ইহা দৃষ্টান্ত হারা ব্রাইবে বলিয়াহেন যে, স্থাপ্তে পূর্ষবৃত্তি, পুরুষবৃত্তি, স্থতরাং উহা মিথা উপলব্ধি অর্থাৎ ভ্রমজ্ঞান। এবং স্থাপ্তে স্থাপুত্ত হার্বুত্তি তব্ধ্জান বা হথার্থজ্ঞান। ঐ তব্ধজান জন্মিলে সেই পূর্ব্জাত স্থাপ্তে পুরুষবৃত্তির অন্জ্ঞান বা হথার্থজ্ঞান। ঐ তব্ধজান জন্মিলে সেই পূর্বজাত স্থাপ্তে স্কুষবৃত্তির অন্ত্ঞানের নিবৃত্তি হয়, কিন্তু স্থাপু ও পূর্ব্ধরূপ প্রার্থিনামান্য অর্থাৎ সামান্যতঃ সমস্ত স্থাপু ও সমস্ত প্রকৃষ পদার্থের নিবৃত্তি বা অভাব হয় না। অর্থাৎ তব্ধজ্ঞানের হায়া ভ্রমজ্ঞানের বিষয়ের অলীকন্ত প্রতিপদ হয় না। যেমন জাগরণ ইইলে তথন যে জ্ঞানোৎপত্তি হয়, তজ্জনা স্থাপ্রানির বিষয়ের অলীকন্ত প্রতিপদ হয় না। যেমন জাগরণ ইইলে তথন যে জ্ঞানোৎপত্তি হয়, তজ্জনা স্থাপ্রানের বিষয়ের অলীকন্ত প্রতিপদ হয় না।।

ভাষাকার মংখির এই স্ত্রোক্ত দৃষ্টান্তবাকোর বাাখ্যা করিয়া, পরে এই স্ত্রের ছারাই পুর্বোক্ত শমারাগন্ধর্কনগরস্থাত্ফিকাছা" (৩২শ) এই স্থ্রোক্ত দৃষ্টান্তের খণ্ডন করিতে বলিয়াছেন যে, তজ্ঞপ অর্থাৎ স্থান বিষয়ভ্রমের ন্থার পূর্বোক্ত মায়া, গন্ধর্কনগর ও মরীচিকাস্থ্যেও বে সমস্ত ক্রমজ্ঞান জ্বান, গেই সমস্ত ক্রমজ্ঞান স্থানেও পূর্বোক্ত প্রকাক্তি প্রকারেই তর্জ্ঞানপ্রযুক্ত ভ্রমজ্ঞানেরই

নিবৃত্তি হয়, অমজ্ঞানের বিষয় মেই সমস্ত পদার্থের অভাব হয় না। অর্থাৎ ঐ সমস্ত স্থলে পরে তহজ্ঞান হইলে ওদ্যারা বিষয়ের অলীকত্ব প্রতিপন্ন হয় না। তবজ্ঞান অমজ্ঞানের বিরোধী, কিন্তু অমজ্ঞানের বিবরের বিরোধী নহে। স্কতরাং উহা অমজ্ঞানেরই নিবর্ত্তক হয়, বিষয়ের নিবর্ত্তক হয় না। অমজ্ঞানের ঐ সমস্ত বিষয় দেই স্থানে বিদামান না থাকাতেই ঐ জ্ঞান অম। কিন্তু ঐ সমস্ত বিষয় একেবারে অসৎ বা অলীক নহে। অলীক হইলে তদ্বিষয়ের কোন জ্ঞানই জ্মিতে পারে না। কারণ, "অসৎখ্যাতি" স্বীকার করা বায় না। পরস্ত অলীক হইলে তদ্বিষয়ের বার্থা-জ্ঞান অদক্তব। বার্থার্থজ্ঞান বাতীতেও অমজ্ঞান জ্মিতে পারে না, ইহা পুর্মের কবিত হইরাছে। স্কতরাং অমজ্ঞানের বিষয়সমূহ ধর্থার্থ জ্ঞানেরও বিষয় হওয়ায় উহা কোন মতেই অলীক হইতে পারে না। অসৎখ্যাতিবাদীর কথা পরে পাওয়া বাইবে।

পূর্ব্বোক্ত "মায়াগন্ধর্বনগর" ইত্যাদি স্থানাক্ত দৃষ্টান্তের বারা প্রমাণ ও প্রমেরবিবরক আনকেও মিথা বা লম বলিয়া প্রমাণ ও প্রমের পদার্থকৈ বে, অসং বা অলীক বলিয়া প্রতিপন্ন করা বায় না, ইহা সমর্থন করিতে ভাষাকার পরে নিজে বিশেষ যুক্তি প্রকাশ করিয়াছেন বে, মায়া প্রভৃতি স্থানে বে মিথা। জ্ঞান বা লম জন্মে, তাহা উপাদানবিশিষ্ট অর্থাৎ নিমিত্তবিশেষজ্ঞ। "উপাদান" শব্দের বারা বে, এখানে নিমিত্তবিশেষই ভাষাকারের বিবক্তিত, ইহা তাঁহার উপসংহারে "নানিমিত্তং মিথাজ্ঞানং" এই বাক্যের দারা বুঝা যায়। নিমিত্তবিশেষ বা সামগ্রীবিশেষ অর্থেও "উপাদান" শব্দের প্রয়োগ হইয়া থাকে। ভাষাকারের যুক্তি এই বে, মায়া প্রভৃতি স্থানে বেমননিমিত্তবিশেষজ্ঞই অমজান জন্মে, তত্রপ প্রমাণ ও প্রমেরবিবরক জ্ঞান স্থান ভ্রমজনক ঐক্যপ কোননিমিত্তবিশেষজ্ঞই হইবে। কিন্তু সর্ব্বান্ত প্রমাণ ও প্রমেরবিবরক জ্ঞান স্থান লমজনক ঐক্যপ কোননিমিত্তবিশেষ নাই। অত এব সর্ব্বান্ত প্রমাণ ও প্রমেরবিবরক জ্ঞান স্থান লমজনক ঐক্যপ কোননিমিত্তবিশেষ নাই। অত এব সর্ব্বান্ত প্রমাণ ও প্রমেরবিবরক জ্ঞান স্থান ল্যা না।

ভাষ্যকার পরে মথাক্রমে মারা, গন্ধর্কনগর ও মরীচিকাস্থলে ভ্রমজ্ঞান যে নিমিন্তবিশেষজন্ত, ইথা বুঝাইবার জন্ম প্রথমে "মারা"র ব্যাখ্যা করিতে বলিরাছেন বে, মারাপ্ররোগের উপকরণবিশিষ্ট মারিক ব্যক্তি প্রষ্টাদিগকে যাহা দেখাইবে, তাহার সদৃশারুতি প্রবাবিশেষ গ্রহণ করিয়া অপরের ভ্রমজ্ঞান উৎপন্ন করে, তাহাই মারা। ভাষ্যকারের এই ব্যাখ্যা দারা বুঝা যায় যে, ঐ স্থলে মারিক ব্যক্তি অপরের যে ভ্রম উৎপন্ন করে, ঐ ভ্রমজ্ঞানকে তিনি "মারা" বলিরাছেন। বস্তুতঃ ঐক্তম্লালিক-ভ্রমজ্ঞানবিশেষও যে, "মারা" শব্দের দারা পূর্বকোলে কবিত হইরাছে, ইহা "অভিজ্ঞানশকুন্তন" নাটকের যর্চ অব্ধে মহাকবি কালিনাদের "হ্রপ্রো হু মারা হু মতিভ্রমো হু" ইত্যাদি শ্লোকের শ্বারাও বুঝা যায়। কিন্তু ঐক্তম্লালিক ব্যক্তি অপরের ভ্রম উৎপাদন করিতে যে মন্তাদির প্রয়োগ করে, উহাও যে, "মারা" শব্দের দারা ক্রিত হইরাছে, ইহাও পরে ভাষ্যকারের "মারাপ্রয়োজনুং" এই বাক্যের দ্বারা বুঝা যায়। "মারা" শব্দের দন্ত, দহা, কাপট্য প্রভৃতি আরও বহু অর্থ আছে। শক্রজনের জন্ম রাজার আপ্রথমির শান্তোক্ত সপ্তবিধ উপারের মধ্যে "মারা" ও ইক্তম্লাল পূথক্রপে ক্রিত হইরাছে। তন্মধ্যে "মারা" কাপট্যবিশেষ। উহাতে মন্ত্রাদির আবশ্বকতা নাই। কিন্তু ইক্তম্লালে মন্ত্র্যাদির আবশ্বকতা আছে। "নীর-

মিত্রোলর" নিবন্ধে (রাজনীতিপ্রকাশ, ৩০৪—৬ পূর্চায়) শান্তপ্রমাণের বারা ইহা বর্ণিত হইয়াছে। "দভাত্রেয়তরে" মন্ত্রনিশ্বদাধ্য ইন্দ্রজালের সবিস্তর বর্ণন আছে। "ইন্দ্রজাল তক্ষে" ওৰ্ধিবিশেষণাধা ইক্সজালেরও বর্গন হইরাছে। কপটতা অর্থেও "মারা" শব্দের প্ররোগ আছে। এই অধ্যাবের প্রথম আহিকের তৃতীয় হুত্রের বৃদ্ধিতে বিশ্বনাথ লিখিরাছেন,—"পর-বঞ্চনেচ্ছা মারা"। এইরপ শ্বরাস্থরের "মারা"ও শাস্তে কথিত হইরাছে। এ জন্ম মারার একটা নাম "শাছরী"। শছরাস্থর হিরণাকশিপুর আদেশে প্রহলাদকে বিনাশ করিবার জন্ত মায়া স্বষ্টি করিরাছিল এবং বালক প্রহলাদের দেহ রক্ষার্থ ভগবান বিষ্ণুর স্থানন চক্রকর্ত্ত্ক শমরামূরের সহস্র মায়া এক একটা করিলা খণ্ডিত হইলাছিল, ইহা বিষ্ণুপুরাণে বর্ণিত আছে'। খ্রীমদ্-ভাগ্যতের দশম ক্ষেত্র ৫৫শ অধ্যারেও শহরা স্থারের মায়াশতবিজ্ঞতা এবং মায়াকে আশ্রর করিয়া প্রছামের প্রতি অন্ত নিংক্ষেপ বর্ণিত হইরাছে<sup>2</sup>। তদ্বারা ঐ মায়া বে শহরাস্তরের অন্তবিশেষ হইতে ভিন্ন পদার্থ, ইহাই বুঝা বার। -বস্ততঃ শাত্রাদিগ্রন্থে অনেক স্থলে মানার কার্য্যকেও মানা বলা হইয়াছে। পুর্বোদ্ধ বিষ্ণুপুরাণের বচনেও শ্বরাস্থরের মাহাস্ট অস্ত্রসহত্রকেই "মাহাসহত্র" বলা হইয়াছে বুঝা বার। কিন্তু তদ্বারা অন্তরাদির অত্রবিশেষই "মারা" শব্দের বাচ্য, ইহা নির্দারণ করা বার না। পরস্ত আস্করী নাবার তার রাক্ষণী মারাও "মারা" শব্দের বারা কথিত হইরাছে। শ্রীমদ্ভাগরতে মুগরপধারী রাক্ষদ মারীচকে "মারামূগ" বলা হইরাছে"। কিন্ত মারীচের মারা ও উহার কার্য্য তাহার কোন অন্তবিশেষ নহে। রামান্তজের মতে মারীচের মায়া কি, তাহা "স্কাদর্শন-সংশ্রহে" মাধবাচার্যাও কিছু বলেন নাই। এইরূপ প্রমেশ্বরের শক্তিবিশেবও বেনাদি শাল্পে "মায়া" শব্দের দারা কথিত হইয়াছে। পুর্ব্বাচার্যাগণ দেই স্থলে ব্যাখ্যা করিয়া গিয়াছেন,—"অবটনবটন-

ুনকানন্দগোংশ রামানুলদর্শনে মাধবাচার্যা "তেন মায়াসহল্রং" ইত্যাদি সৌক উজ্ত কৰিবা রামানুজের মত সমর্থন করিতে বলিবাছেন বে, বিচিত্র পদার্থ ইতিমর্থ পারনাথিক কর্ব্যাদির অন্তবিশেবই "মায়া" শব্দের বাচা, ইবা উজ্ত লোকের বালা ব্রা যায়। অর্থাৎ শব্দেরাচার্যা যে জবান্তব মায়া জীকার করিবাছেন, তাহা "মায়া" শব্দের বাচা নহে। আতাবোও বিকুপুরাণের ই লোক উজ্বত হইবাছে। কিন্তু উহার চতুর্থ পালে "একৈকবান" এইরূপ পাঠিই প্রকৃত। বক্ষবানী সংক্রেণের বিকুপুরাণেও ইক্লেণ পাঠিই মুক্তিত হইবাছে। আধুনিক শীলাবাদি কোন কোন প্রকে "একৈকাংশেন" এইরূপ করিত পাঠ মুদ্রিত হইবাছে। আহম্পুনের শার্মানি কোন কোন প্রকে "একেকাংশেন" এইরূপ করিত পাঠ মুদ্রিত হইবাছে। আহম্পুনের "একেকপ্রেন" এইরূপ প্রয়োগ আছে। উহার অর্থাদি বিবয়ে মালোচনা তৃতীয় বতে ১৭০ পুঠার প্ররুব।।

২। সূচ মারাং সমাজিতা দৈতেরীং বর্ণশিকাং। মুন্তেহজনরং বর্ণ কাকে। বৈকারনোহজরং । ১০ম । ৫৫শ আছু, ২১শ লোক।

৩। মারানুগং দরিতরেজিতমধ্যাবহরদে মহাপুরুর তে চরশারবিদাং ।—১১শ স্বর্গ, ৫ম আ, ৩৪শ স্লোক।

পটীয়দী ঈশ্বরী শক্তিশালা"। ভগবান শঙ্করাচার্য্যের মতে ঐ মালা মিথাা বা অনির্ব্বচনীয়। উহাই জগতের মিথ্যা স্টের মূল। মহানৈরায়িক উদয়নাচার্য্য "ন্তায়কুস্থমাঞ্চলি"র প্রথম স্তবকের শেষ-লোকে ভাষমতানুদারে বলিয়াছেন বে, জীবগণের অদৃষ্টদমষ্টিই শাজে পরমেশ্বরের "মায়া" বলিয়া কথিত হইয়াছে। উহা পরমেশ্বরের স্ষ্ট্যানিকার্য্যে তাঁহার সহকারি-শক্তি অর্থাৎ সহকারি-কারণ। পরমেশ্বর জীবের ধর্মাধর্মারূপ অদৃষ্টসমষ্টিকে অপেক্ষা করিয়াই তদন্তুদারে স্ষষ্ট্যাদি কার্য্য করেন। ঐ অদৃষ্টসমষ্টি অভিত্রকোধ বলিয়া উহার নাম "মারা" অর্থাৎ মারার সদৃশ বলিরাই উহাকে মারা বলা ইইবাছে। কিন্ত শ্রীমনভগবদগীতার "দৈবী ছেবা গুণমরী মম মারা গুরতারা" ইত্যাদি বছ শ্লোকে এবং শাত্রে আরও বহু স্থলে যে, জীবগণের অদৃষ্টসমষ্টিই "মাদ্রা" শব্দের হারা ক্রিত হইরাছে, ইহা বছবিবাদগ্রস্ত। উদরনাচার্ণ্য কুস্থমাঞ্চলির দিতীয় স্তবকের শেষ শ্লোকেও বলিয়াছেন, "মায়াবশাৎ সংহরন্"। এবং পরমেশ্বর ইন্দ্রজালের ভার জগতের পুনঃ পুনঃ স্বাষ্ট ও সংহার করতঃ ক্রীড়া করিতেছেন, ইহাও ঐ শ্লোকে তিনি বলিয়াছেন। কিন্তু দেখানেও তাঁহার পূর্ব্বোক্ত কথানুদারে তাঁহার প্রযুক্ত "মারা" শব্দের দারা জীবগণের অদুষ্ঠদমষ্টিই বুকিতে হয়। কিন্তু তিনি দিতীয় স্তবকের দিতীর শ্লোকে "মারাবৎ সমরাদরঃ" এই চতুর্থ পাদে যে মারাকে দুষ্টাস্তরূপে উল্লেখ করিয়াছেন, উহা ঐন্তরাণিক বা বাজীকরের মারা, ইহা তাঁহার নিজের ব্যাথ্যার দ্বারাই স্পষ্ট বুঝা যায়। পূর্ব্বোক্ত "মান্নাগন্ধর্ব" ইত্যাদি স্থত্তারুদারে ভাষ্যকারও এখানে দেই মান্নারই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। বাজীকর যে স্তব্য দেখাইবে, তাহার সমানাক্ততি স্তব্যবিশেষ গ্রহণ করিয়া মন্ত্রাদির সাহায্যে জন্তীদিগের যে ত্রম উৎপন্ন করে, উহা যেমন মারা, তজ্ঞপ ঐ স্থলে তাহার প্রয়োজা মন্ত্রাদিও তাহার "মারা" বলিয়া কথিত হয়, ইহা পরে ভাষাকারের কথার স্বারা বুঝা যায়। ভাষাকার পূর্ব্বোক্তরূপে "মায়া"র ব্যাগ্যা করিয়া ঐ স্থলে ভ্রমজান বে নিমিত্তবিশেষজন্ম, ইহা বুঝাইয়াছেন। মায়া প্ররোগ-কারীর মন্ত্রাদি সাধন এবং জবাবিশেষের গ্রহণ ঐ স্থলে ভ্রমজ্ঞানের নিমিত্ত। কারণ, উহা ব্যতীত ঐ ভ্রম উৎপদ্ন করা বার না। ভাষাকার পরে গন্ধর্মনগর-ভ্রমও বে নিমিত্তবিশেষভন্ত, ইহা বুঝাইতে বলিয়াছেন যে, নীহার প্রভৃতির নগররূপে দরিবেশ হইলেই দুর হইতে নগরবুদ্ধি জন্মে, নচেৎ ঐ নগরবৃদ্ধি জন্মে না। অর্থাৎ আকাশে হিম বা মেদ নগরাকারে সমিবিষ্ট হইলে দুরস্থ ব্যক্তি তাদৃশ হিমাদিকেই গন্ধর্কানগর বলিরা ভ্রম করে। ঐ স্থলে হিমাদির নগরাকারে সন্নিবেশ ও ড্রম্ভার দুরস্থতা ঐ ভ্রমের নিমিস্ত। ভ্রস্তী আকাশস্থ ঐ হিমাদির নিকটম্ব হইলে তথন তাহার ঐ ভ্রম জন্মে না। তাব্যকার এথানে সামান্ততঃ নগরবৃদ্ধি বলিলেও গন্ধর্কনগরবৃদ্ধিই তাঁহার বিবক্ষিত। কোন সময়ে আকাশমগুলে উথিত অনিষ্টস্চক নগরকে গন্ধর্মনগর ও "থপুর" বলা হইয়াছে। বৃহৎ-সংহিতার ৩৬শ অধ্যারে উহার বিবরণ আছে। গন্ধর্মদিগের নগরও গন্ধর্মনগর নামে কথিত হইয়াছে। মহাভারতের সভাপর্কো ১৭শ অধ্যারে উহার উল্লেখ আছে। কিন্তু আকাশে ঐ গদ্ধর্ক-নগর বা অন্ত কোন নগরই বস্তুতঃ নাই। পূর্ব্বোক্ত নিমিত্তবশতঃই আকাশে গন্ধর্বনগর ভ্রম হইরা থাকে। ভট্ট কুমারিল গন্ধর্মনগর ভ্রমন্থলে মেঘ ও পূর্ব্বদৃষ্ট গৃহাদিকে এবং মরীচিকার জল-ভ্ৰম স্থলে পূৰ্বায়ভূত জনাদিকে নিমিন্ত বলিয়া ঐ সমস্ত বাহা বিষয়কেই ঐ সমস্ত ভ্ৰমের বিষয়

বনিরাছেন'। তাষাকার পরে মরীচিকার জনভ্রমণ্ড বে নিমিন্তবিশেষজন্ত, ইহা ব্রাইতে বলিয়াছেন বে, প্র্যাকিরণসমূহ তৌম উন্নার সহিত সংস্কৃত্ত হইয়া স্পন্দনবিশিষ্ট হইলে তাহাতে জনের সাল্প্রপ্রভাক্তরশতঃ দুরস্থ ব্যক্তির জনভ্রম হয়। তাৎপর্যা এই যে, মরুভূমিতে প্র্যাকিরণ পতিত হইলে উহা সেই মরুভূমি হইতে উদ্গত উৎকট উন্মার সহিত সংস্কৃত্ত হইয়া চঞ্চল জনের আর স্পানিত হয়। ঐ সময়ে তাহাতে দুরস্থ মুগাদির জনের সাল্প্র প্রত্যক্ষরশতঃ সেই স্ব্যাকিরণেই জন বলিয়া ভ্রম হয়। কিন্তু নিকটন্ত ব্যক্তির ঐ ভ্রম হয় না। স্কৃত্রাং দূরত্বও যে সেখানে ঐ ভ্রমের নিমিন্তু বিশেষ, ইহা স্বীকার্যা। এবং মরুভূমিতে পূর্বোক্তরণ স্ব্যাকিরণণ্ড ঐ ভ্রমের নিমিন্তবিশেষ। কারণ, ঐরূপ স্ব্যাকিরণ বাতীত যে কোন স্ব্যাকিরণে দূর হইতেও জনভ্রম হয় না। অতথব নায়াদি স্থলে ঐ সমস্ত ভ্রমজান যে, নিমিন্তবিশেষজন্ত, ইহা স্বীকার্যা।

ভাষ্যকার শেষে দার যুক্তি প্রকাশ করিয়া ফলিতার্থ ব্যক্ত করিয়াছেন যে, কোন স্থানে কোন কালে কোন ব্যক্তিবিশেষেরই বখন ঐ সমস্ত ভ্রমজ্ঞান জন্ম, সর্বাত্র সর্বাকালে সকল ব্যক্তিরই উহা बस्या ना, उथन के नमछ समखान निर्निमितक नरह, देश चीकारी। वर्धार के नमछ समझारन के সমস্ত নিমিস্তবিশেষের কোন অপেকা না থাকিলে সর্ব্বত্ত দর্ব্বকালে সকল ব্যক্তিরই ঐ সমস্ত ভ্রমজ্ঞান হুইতে পারে। কিন্তু পূর্বপক্ষবাদীও তাহা স্বীকার করেন না। অতএব ঐ সমস্ত ভ্রমজ্ঞানে ঐ সমস্ত নিমিত্রিশেষের কারণত্ব স্থীকার করিতে তিনিও বাধা। তাহা ইইলে নিমিত্রের অভাবে সর্ব্বকালে সকল ব্যক্তির ঐ সমত ভ্রম জন্মে না, ইহা তিনিও বলিতে পারেন। কিন্ত ঐ সমত নিমিতের সন্তা অত্থীকার করিয়া সর্বাত্ত সমস্ত বিষয়ের অসতা বা অলীকস্ববশতঃ সকল জ্ঞানেরই ভ্ৰমত সমর্থন করিতে গেলে সর্ব্বত সর্ব্বকালে সকল ব্যক্তিরই মারাদিস্থলীয় সেই সমস্ত ভ্রমজ্ঞান কেন জন্ম না, ইহা তিনি বলিতে পারেন না। অতএব ঐ সমস্ত ভ্রমক্কান স্থলে পূর্ব্বোক্ত ঐ সমস্ত নিমিতের সভা খীকার্য্য। তাহা হইলে মান্নাদি দুঠাতের খারা পূর্ব্বপক্ষবাদী প্রমাণ ও প্রমেন্নবিষয়ক সমত জানকেই ভ্রম বলিয়া প্রমাণ ও প্রমেয়ের অসতা বা অলীকন্ব প্রতিপন্ন করিতে পারেন না। কারণ, মানাদি স্থলের আয় সর্বাত্ত সমস্ত ভ্রমেরই নিমিন্তবিশেষ তাঁহারও অবশু স্বীকার্যা। তাহা হুইলে সমস্ত পদার্থ ই অসৎ বা অলীক, ইহা বলা বার না। স্কুতরাং সমস্ত জ্ঞানকেই ভ্রমণ্ড বলা যায় না। অতএব পূর্ব্বপক্ষবাদীর ঐ মত তাঁহার ঐ দৃষ্টান্তের বারা দিছ হয় না। ভাষাকার ইহা দুমুর্থন ক্রিতে শেবে ভাঁহার চরমযুক্তি বলিরাছেন যে, মারাপ্রয়োগকারী এবং মারান্ডিজ্ঞ দর্শক ব্যক্তির বৃদ্ধির তেন দেখাও বায়। অর্থাৎ মারাপ্রবোগকারী ঐক্তজানিক বা বাজীকর মায়া-প্রভাবে যে সমস্ত দ্রব্য দেখাইরা থাকে, ঐ সমস্ত দ্রব্য অসত্য বনিরাই তাহার জ্ঞান হর। কিন্তু মায়ানভিজ্ঞ দর্শক উহা সত্য বলিয়াই তখন বুঝে। অর্থাৎ ঐ স্থলে ঐক্রজালিকের

প্ৰথপনাৱেহনাৰি পুৰুত্তা গৃহাৰি চ।

পূৰ্বাসূত্ত ভোৱাক বিশ্বিতভোগহাং তথা ।

হগতোহত বিভানে কাব্যাহেন কলাতে ৪—স্নোকৰাৰ্ত্তিক, "নিৱালখনবাদ," ১১০—১১।

নিজের দর্শন তৎকালেই বাহজানবিশিষ্ট, দর্শকদিগের দর্শন তৎকালে বাধজানশৃত। স্তরাং ঐ স্থলে ঐ উভয়ের বৃদ্ধি বা জ্ঞান একরূপ নহে। এইরূপ দূরত্ব ব্যক্তির আকাশে বে, গদ্ধর্মনগর ভ্রম হয়, এবং মরীতিকায় জলভ্রম হয়, তাহা নিকটস্থ ব্যক্তির হয় না। নিকটস্থ বাক্তি উহা অসতা বলিয়াই বুরিয়া থাকে। হতরাং ঐ স্থলে দুরস্থ ও নিকটস্থ ব্যক্তির বৃদ্ধি বা জ্ঞানও একরণ নহে। কারণ, ঐ স্থলে দূরস্থ ব্যক্তির জ্ঞান হইতে নিকটস্থ ব্যক্তির জ্ঞান বিপরীত। এইরূপ সুপ্ত ব্যক্তির অপ্ররূপ যে জ্ঞান ছয়ে, ঐ ব্যক্তি ছাগরিত হইলে তথ্ন তাহার স্বগ্রের বিষয়সমূহে সেইরূপ জ্ঞান থাকে না। কারণ, স্বগ্নকালে যে সকল বিষয় সত্য বলিয়া বোধ হইয়াছিল, জাগরণের পরে উহা মিখা। বলিয়াই বোধ হয়। অত এব ঐ ব্যক্তির বিভিন্নকালীন জ্ঞান একরূপ নহে। কারণ, উহা বিপরীত জ্ঞান। ভাষাকার উপসংহারে তাঁহার বক্তব্য প্রকাশ করিয়াছেন যে, সকল পদার্থের অভাব হইলে অর্থাৎ সকল পদার্থ ই নিরুপাধ্য বা নিঃশ্বরূপ হইলে পূর্ব্বোক্ত বৃদ্ধিভেদের উপপত্তি হয় না। তাৎপর্য্য এই বে, যদি দকল পদার্থ ই অলীক হয়, কোন পদার্থেরই স্বরূপ বা সন্তা না থাকে, তাহা হইলে পূর্ব্বোক্ত স্থলে কাহারই জ্ঞান হইতে পারে না। জ্ঞান স্বীকার করিলেও সকল ব্যক্তিরই একরপই জ্ঞান হইবে। কারণ, যাহা স্বলীক, তাহা সকলের পক্ষেই অগীক। তাহা কোন কালে কোন স্থানে কোন ব্যক্তি দত্য বনিয়া বুরিবে এবং কোন ব্যক্তি তাহা অসৎ বলিয়া বুঝিবে, ইহার কোন হেতু নাই। হেতু স্বীকার করিলে আর দকল পদার্থকৈই অলীক বলা যাইবে না। ছেতু স্বীকার করিয়া উহাকেও অলীক বলিলে ঐ ছেতু কোন কার্য্যকারী হয় না। কারণ, যাহা গগনকু স্থমবং অগীক, তাহা কোন কার্য্যকারী হইতে পারে ना। कार्याकां नी विशा चोकांत्र कतिराउ मकरावत अरावरे ममान कार्याकांत्री हरेरत। सनकथा, পূর্ব্বপঞ্চবাদীর মতে পূর্ব্বোক্ত মারাদি স্থলে বৃদ্ধিকেদের কোনরূপেই উপপত্তি হইতে পারে না। ভাষাকার "সর্বস্থাভাবে" এই কথা বলিয়া ঐ "অভাবে" এই পদের ব্যাথ্যা করিতে বলিয়াছেন,— "নিরুপাথাতারাং"। পরে উহারই ব্যাথা করিতে বলিয়াছেন,--"নিরাস্থকতে"। সকল পদার্থের অতাব অর্থাৎ নিক্র-াথাতা। "নিক্রপাথাতা" শব্দের অর্থ "নিরাত্মকত্ব" অর্থাৎ নিংস্কর্পতা। সকল পদার্থই নিঃস্বরূপ, ইহা বলিলে দকল পদার্থ ই অত্যন্ত অদৎ অর্থাৎ অলীক, ইহাই বলা হয়। তাহা হইলে ভাষাকারের এই শেষ কথার দ্বারা তাঁহার পূর্বোক্ত সর্বাভাববাদীই যে, এথানে তাঁহার অভিমত পুর্ব্বপক্ষবাদী, ইহা বুঝা যায়। কিন্তু তাৎপর্যটীকাকার পুর্বোক্ত "স্থগনিষয়াভিমানবৎ" ইত্যাদি (৩১ম) পূর্ব্বপক্ষস্থতের অবতারণার বিজ্ঞানবাদীকেই পূর্ব্বপক্ষবাদী বলিরা প্রকাশ করিয়াছেন। বার্ত্তিককারও পূর্ব্বে বিশেষ বিচারপূর্বাক বিজ্ঞানবাদেরই থণ্ডন করিয়াছেন। কিন্তু ভাষাকারের কথার ছারা তিনি যে, এথানে বিজ্ঞানবাদেরই থওন করিয়াছেন, তাহা আমরা ব্রিতে পারি না। বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ বে ভাবে বিজ্ঞানবাদের ব্যাখ্যা করিয়াছেন, তাহা এখানে ভাষাকারের কথার ছারা বুঝা যায় না, তাঁহারা জ্ঞান হইতে অতিরিক্ত জ্ঞের স্বীকার করেন নাই। জ্ঞানই তাঁহাদিগের মতে জ্ঞের বিষয়ের স্বরূপ। স্কুতরাং তাঁহাদিগের মতে সকল পদার্থ নিরায়ক বা নিঃস্বরূপ নহে। পরে हेश वाक स्टेरन १००।

## সূত্র। বুদ্ধেশ্চৈবং নিমিত্তসন্তাবোপলস্তাৎ ॥৩৩॥৪৪৩॥

অমুবাদ। এইরূপ বুদ্ধিরও অর্থাৎ ভ্রমজ্ঞানের বিষয়ের হ্যায় ভ্রমজ্ঞানেরও সন্তা আছে, যেহেতু (ভ্রমজ্ঞানের) নিমিত্ত ও সন্তার উপলব্ধি হয়।

ভাষা। মিথ্যাবুদ্ধেশ্চার্থবদপ্রতিষেধঃ। কন্মাং ? নিমিত্তোপলক্তাৎ সন্তাবোপলস্ভাক্ত। উপলভ্যতে হি মিথ্যাবুদ্ধিনিমিত্তং,
মিথ্যাবুদ্ধিশ্চ প্রত্যাত্মমুৎপন্না গৃহতে, সংবেদ্যন্থাং। তন্মাং মিথ্যাবুদ্ধিরপ্যস্তীতি।

সমুবাদ। ভ্রমজ্ঞানেরও "অর্থে"র ন্যায় অর্থাৎ উহার বিষয়ের ন্যায় প্রতিষেধ ( অভাব ) নাই অর্থাৎ সন্তা আছে। ( প্রশ্ন ) কেন ? ( উত্তর ) নিমিতের উপলব্ধিনশতঃ এবং সন্তার উপলব্ধিনশতঃ। বিশদার্থ এই যে, যেহেতু ভ্রমজ্ঞানের নিমিত্ত উপলব্ধ হয় এবং ভ্রমজ্ঞান প্রত্যেক আত্মাতে উৎপন্ন হইয়া জ্ঞাত হয়, কারণ, ( ভ্রমজ্ঞানের ) "সংবেদ্যত্ব" অর্থাৎ জ্ঞেয়ত্ব আছে। অতএব ভ্রমজ্ঞানও আছে।

টিপ্লনী। মহর্ষি পূর্ব্বোক্ত (৩০।৩৪)৩৫) তিন স্থতের দারা ভ্রমজ্ঞানের বিষয়ের সভা সমর্থন করিয়া, এখন ঐ ভ্রমজ্ঞানেরও সন্তা সমর্থন করিতে এবং তদ্বারাও জ্ঞের বিষয়ের সন্তা সমর্থন করিতে এই স্তত্তের দারা বলিয়াছেন যে, এইরূপ অর্থাৎ ভ্রমজ্ঞানের বিষয়ের স্থায় ভ্রমজ্ঞানেরও সভা আছে। ভাষাকার মহর্ষির বিবক্ষান্ত্রদারে এখানে স্ত্রোক্ত "বুদ্ধি" শব্দের বারা মিখ্যা বুদ্ধি অর্থাৎ ভ্রম জ্ঞানকেই গ্রহণ করিয়াছেন এবং "অপ্রতিষেদ:" এই পদের অধ্যাহার করিয়া প্রথমে মহর্ষির দাধ্য প্রকাশ করিয়া-ছেন। "প্রতিষেধ" বলিতে অভাব অর্থাৎ অসতা। স্কুতরাং "অপ্রতিষেধ" শব্দের দারা অসতার বিপরীত সভা বুখা যায়। বার্ত্তিককার উন্দোতকরের উন্দৃত স্থরের শেষে "অপ্রতিবেদঃ" এই পদের উল্লেখ দেখা যায়। কিন্তু "ভারস্তীনিবনা"দি এস্কে "বুদ্ধেশৈচবং নিমিত্তসভাবোপলস্ভাৎ" এই পর্যান্তই স্থাপাঠ গৃহীত হইয়াছে। মহর্ষি ভ্রমজ্ঞানের সন্তা সাধনের কল্প হেতুবাক্য বলিরাছেন "নিমিত্তসভাবোপণভাৎ"। হন্দ্ সমাদের পরে প্রযুক্ত "উপল্ভ" শব্দের "নিমিত্ত" শব্দ ও "সভাব" শব্দের সহিত সম্ক্রশতঃ উহার ছারা বুঝা যায়—নিমিতের উপলব্ধি এবং সভাবের উপলব্ধি। "সম্ভাব" শক্ষের ছারা বুঝা বার—সতের অসাধারণ ধর্ম সম্ভা। ভাষ্যকার মহর্বির ঐ হেতুছয়ের ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, যেহেতু ভ্রমজ্ঞানের নিমিত্তের উপগ্রিছ হয় এবং ঐ ভ্রমজ্ঞান প্রত্যেক আত্মাতে উৎপন্ন হইয়া জ্ঞাত হয়। কারণ, উহা সংবেদ্য অর্থাৎ জ্ঞের। তাৎপর্য্য এই যে, জমজ্ঞান উৎপন্ন হইলে প্রত্যেক আত্মাই মনের দারা উহা প্রত্যক্ষ করে। কারণ, অমজ্ঞানেরও মান্দ প্রত্যক্ষ হওয়ায় উহাও জের। সর্বাত্ত ত্রম বলিয়া উহার বোধ না হইলেও উহার স্বরূপের প্রত্যক্ত অবস্তাই হয়।

স্থাতরাং উহার সন্তার উপলব্ধি হওরার উহারও অন্তিত্ব আছে। এবং উহার নিমিতের উপলব্ধিপ্রযুক্তও উহার সন্তা স্বীকার্যা। কারণ, বাহার নিমিত্ত আছে হাহা অসং হইতে পারে না।
উদ্যোতকর বলিয়াছেন যে, সামান্ত দর্শন, বিশেষের অদর্শন এবং অবিদামান কোন বিশেষের আরোপ,
ভ্রমজ্ঞানের নিমিত্ত। ভ্রমজ্ঞান স্বীকার করিলে উহার নিমিত্তও স্বীকার করিতেই হইবে। নিমিত্ত
স্থাকার করিলে জ্ঞানের বিষয় পার্গার্থও স্থীকার করিতে হইবে। কারণ, ঐ সমস্ত নিমিত্তও উপলব্ধির
বিষয় হয়, এবং উহা বাতীত ভ্রমজ্ঞান জ্মিতে পারে না। অতথব বিনি ভ্রমজ্ঞান স্থীকার করেন,
তিনি উপলব্ধির বিষয় ঐ সমস্ত নিমিত্ত স্থীকার করিতেও বাধা। তাহা হইলে তিনি আর সকল
বিষয়কেই অসৎ বলিতে পারেন না।

উদ্যোতকর এই ভাবে স্ত্রকারের তাৎপর্য্য বর্ণন করিলেও তাৎপর্য্যটাকাকার এখানে বলিয়া-ছেন যে, শৃপ্তরাদী যে মাধ্যমিক ভ্রমজানকে দৃষ্টান্ত করিয়া বাহু পদার্থের অসন্তা সমর্থনপর পরে ই দৃষ্টান্তের নারাই জ্ঞানেরও অসন্তা সমর্থন করিয়া বিচারাসহত্বই পদার্থের তত্ব বলিয়া ব্যবস্থাপন করিয়াছেন, তাহার ই মত খণ্ডনের জন্তই পরে এই স্থ্রটি বলা হইয়াছে। অবশ্র পূর্ব্বোক্ত মত খণ্ডনের জন্ত প্রথমে মহর্ষির এই স্থ্রোক্ত বুক্তিও গ্রহণ করা মাইতে পারে। কিন্তু নাগার্জ্জ্ন প্রভৃতি মাধ্যমিকের শৃন্তবাদের বেরুপে ব্যাখ্যা ও সমর্থন করিয়া গিয়াছেন, তাহাতে বাহু পদার্থ ও জ্ঞানের অত্যন্ত অসন্তাই ব্যবস্থাপিত হয় নাই। তাহাদিগের মতে নান্তিতাই শৃন্ততা নহে। পরে এ বিষয়ে অলোচনা করিব। আমরা ভাষ্যকারের ব্যাখ্যানুসারে এখানে ব্রিতে পারি যে, ভাষ্যকারের পূর্ব্বোক্ত যে "আমুপলন্তিকে"র মতে "সর্ব্বং নান্তি" অর্থাৎ জ্ঞান ও জ্ঞের বিষয়ের জন্তা প্রথমে ভ্রমজ্ঞানেরও বান্তব সন্তা নাই, কিন্তু অসন্তাই ব্যবস্থিত, তাহারই উক্ত মত খণ্ডনের জন্ত প্রথমে ভ্রমজ্ঞানের বিষয়ের সন্তা সমর্থন করিয়া মহর্ষি শেষে এই স্থান্তর হার্যা ভ্রমজ্ঞানেরও সন্তা সমর্থন করিয়াছেন। তাহারাও জ্ঞের বিষয়ের সন্তা সমর্থিত হইয়াছে। স্কুতরাং পূর্ব্বোক্ত অব্যব্বীর অক্তিন্তও স্থান্ত হওয়ায় অব্যবিবিষয়ে অভিমানকে মহর্ষি প্রথমে যে রাগাদি দোষের নিমিত্ত বলিয়াছেন, তাহার কোনরপ্রেই অন্থপত্তি নাই। তাহ

## সূত্ৰ। তত্ত্বপ্ৰধানভেদাচ্চ মিথ্যাবুদ্ধেদ্ৰ বিধ্যোপ-পত্তিঃ॥৩৭॥৪৪৭॥

অমুবাদ। পরস্ত "তত্ত্ব" ও "প্রধানে"র মর্থাৎ ভ্রমজ্ঞান স্থলে আরোপের আত্রায় ধর্মী এবং উহাতে আরোপিত অপর পদার্থের ভেদবশতঃ ভ্রমজ্ঞানের বিবিধব্যের উপপত্তি হয় ( অর্থাৎ ভ্রমজ্ঞান ধর্মী অংশে বথার্থ, এবং আরোপ্য অংশে ভ্রম। অত্রএব উহা ঐক্রপে বিবিধ)। ভাষ্য। "তত্ত্বং" স্থাপুরিতি, "প্রধানং" পুরুষ ইতি। তত্ত্বপ্রধানয়ারলোপাদ্ভেদাৎ স্থাণে পুরুষ ইতি মিথ্যাবুদ্ধিরুৎপদ্যতে,
সামান্তগ্রহণাৎ। এবং পতাকায়াং বলাকেতি, লোকে কপোত ইতি।
নতু সমানে বিষয়ে মিথ্যাবুদ্ধানাং সমাবেশঃ, সামান্তগ্রহণব্যবস্থানাৎ।
যক্ত তু নিরাজ্বকং নিরুপাথ্যং সর্ববং, তক্ত সমাবেশঃ প্রস্কাতে।

গন্ধাদে চ প্রমেরে গন্ধাদিবুদ্ধরে। মিথ্যাভিমতান্তর্প্রধানরোঃ সামান্তগ্রহণক্ত চাভাবাত্তবুদ্ধর এব ভবস্তি। তত্মাদযুক্তমেতৎ প্রমাণ-প্রমেরবুদ্ধরো মিথ্যেতি।

অমুবাদ। স্থাণু ইহা "তত্ব", পুরুষ ইহা "প্রধান" (অর্থাৎ স্থাণুতে পুরুষ-বুদ্ধিস্থলে ঐ জমের ধর্মী বা বিশেষ্য স্থাণু "তত্ব" পদার্থ, এবং উহাতে আরোপিত পুরুষ "প্রধান" পদার্থ)। "তত্ব" ও "প্রধান" পদার্থের "আলোপ" অর্থাৎ সন্তাপ্রযুক্ত ভেদবশতঃ সাদৃশ্য-প্রত্যক্ষজন্য স্থাণুতে "পুরুষ", এইরূপ জমজ্ঞান জন্মে। এইরূপ প্রতাকায় "বলাকা" এইরূপ জমজ্ঞান জন্মে। কিন্তু "সমান" অর্থাৎ একই বিষয়ে সমস্ত জমজ্ঞানের সমাবেশ (সম্মেলন) হয় না। যেহেতু "সামান্য গ্রহণে"র অর্থাৎ সাদৃশ্য-প্রত্যক্ষের ব্যবস্থা (নিয়ম) আছে। কিন্তু বাঁধার মতে সমস্তই নিরাত্মক বা নিরুপাখ্য অর্থাৎ নিঃম্বরূপ বা অলীক, তাঁহার মতে (একই বিষয়ে সমস্ত জমজ্ঞানের ) সমাবেশ প্রসক্ত হয় [ অর্থাৎ তাঁহার মতে স্বরুষ-জমের স্থার পূর্বেবাক্ত বলাকাজ্রম, কপোত্জম প্রভৃতি সমস্ত জমই জন্মিতে পারে। কিন্তু তাহা বর্খন জন্মে না, তখন জমজ্ঞান স্থলে তত্তপদার্থ ও প্রধানপদার্থের সন্তা ও জেদ স্বীকার করিয়া উহার কারণ সাদৃশ্য-প্রত্যক্ষের নিয়ম স্বীকার্য্য ]।

পরস্ত গনাদি প্রমেয় বিষয়ে মিথ্যা বলিয়া অভিমত গনাদি জ্ঞান, "তত্ত্ব" পদার্থ ও প্রধান পদার্থের এবং সাদৃশ্যপ্রত্যক্ষের অভাববশতঃ "তত্ত্ববৃদ্ধি" অর্থাৎ যথার্থ জ্ঞানই হয়। অতএব প্রমাণ ও প্রমেয়বিষয়ক সমস্ত বৃদ্ধি মিথ্যা অর্থাৎ ভ্রম, ইহা অযুক্ত।

টিপ্লনী। মহর্ষি পূর্ব্বোক্ত মত গণ্ডন করিতে সর্কাশেষে এই স্থানের হারা চরম কথা বলিয়াছেন বে, "তত্ব" পদার্থ ও "প্রধান" পদার্থের ভেদবশতঃ ভ্রমজ্ঞানের হিবিধান্তর উপপত্তি হয়। এথানে প্রথমে বুঝা আবস্থাক বে, ভ্রমজ্ঞানের বিষয় পদার্থের মধ্যে একটি "তক্ত" ও অপরটি "প্রধান"। বেমন স্থাপ্তে প্রথম-ভ্রম স্থালে স্থাপু "তক্ত" ও পুক্ষ "প্রধান"। ঐ স্থালে স্থাপু বস্তুতঃ পুক্ষ নহে, কিন্তু

তত্তঃ উহা স্থাপুট, এ জন্ম উহার নাম "তত্ব"। এবং ঐ স্থালে ঐ স্থাপুতে প্রবেরই আরোপ হওয়ায ঐ আরোপের প্রধান বিষয় বলিয়া পুরুষকেই "প্রধান" বলা বায়। স্থাণ্ডে পুরুষের সাদৃগ্র-প্রতাক্ষরতাই ঐ ভার জারা, নাচং উহা জারিতে পারে না। স্বতরাং ঐ স্থান ভাষের উৎপাদক বিষয়ের মধ্যে পুরুষই প্রধান, ইহা স্বীকার্যা। ফলকথা, ভ্রমজ্ঞান স্থলে যে ধর্মতি অপর পদার্থের আরোপ বা এন হয়, দেই ধর্মীর নাম "ভত্ত্ব" এবং সেই "আরোপ্য" পদার্থটির নাম "প্রধান"। "তত্ত্ব" ও "প্রধান" এই ছুইটি বধাক্রমে ঐ উভয় প্রার্থের প্রাচীন সংজ্ঞা। এথানে ভাষাকারের বাাথাার ছারাও তাহাই বুঝা বার। এইরূপ এনজ্ঞান ও বথার্থ জ্ঞানের মধ্যে মথার্থ জ্ঞান্ট প্রধান অর্থাৎ শ্রেষ্ঠ, এ জন্ত ভাষ্যকার পূর্বে অনেক স্থলে মথার্থ জ্ঞানক "প্রধান" এই নামের দারাও প্রকাশ করিরাছেন। কিন্তু এই সূত্রে তিনি নহর্ষির তাৎপর্য্যান্ত্রসারে ভ্ৰমজ্ঞান স্থলে আরোপা প্রার্থকেই স্ত্রোক্ত "প্রধান" শব্দের বার। বাাধ্যা করিয়াছেন। তদ্বারা উহা যে, আরোপ্য পদার্থের প্রাচীন সংজ্ঞা, ইহাও বুঝা যায়। বৃত্তিকারও এথানে বাাথা। করিয়াছেন, "তবং ধর্মিস্বরূপং, প্রধানমারোপাং।" বৃত্তিকারের মতে মহর্ষির এই मुख्यत बाता रक्त्या धरे (य. गर्वनमाठ समझान वर्धन धर्मी बर्दन वर्धार छान, उथन उर्प्रहाँएस ममुख कानहें सम, क्षांट यथार्थकानहें नाहे, हेश वना यात्र ना। कातन, के ममुख समकानु অংশবিশেষে যথার্থ বলিয়া উহা দৃষ্টান্ত হইতে পারে না। ভাষ্যকার ও বার্ত্তিককার এথানে প্রত্যাক্ত হৈবিধা কিরুপ এবং কিরুপেই বা উহার উপপত্তি হয়, তাহা কিছু বাক্ত করেন নাই। ভাষ্যকার এই স্থরের ব্যাখ্যা করিতে স্থাণ্ডে পুক্রবৃদ্ধি প্রভৃতি ত্রম প্রতাক্ষ স্থলে সাদৃগ্র প্রতাক্ষকে নিমিত্ত বুলিয়াছেন। এবং তবু-প্রধানভেদও উহার নিমিত্ত হওরায় ভামজানের নিমিত্ত দ্বিবিধ, ইহাও তাঁহার তাৎপর্যা বুঝা যায়। মনে হয়, এই লক্তই তাৎপর্যানীকাকার এপানে বলিয়াছেন বে, স্থাত্র "মিথ্যাবৃদ্ধি" শব্দের দারা মিথাবৃদ্ধি বা ভ্রমজ্ঞানের নিমিত্ত লক্ষিত হইরাছে। অর্থাৎ পূর্ব্বস্থাত্র ভ্রমজ্ঞানের যে নিমিত্তের উপলব্ধি বলা হইয়াছে, ঐ নিমিত্ত দিবিধ, ইহাই এই স্থাত্র মহর্ষির বিবক্ষিত। কিন্ত মহর্ষির স্ত্রপাঠের ঘারা ভাঁহার ঐরপ তাৎপর্য্য আমরা বুঝিতে পারি না। আমরা বৃত্তিকার বিখনাথ প্রভৃতির ব্যাখ্যান্দ্র্যারে এই ক্রের ছারা মহর্ষির ভাৎপর্য্য বৃত্তিতে পারি বে, জগতে যথার্থ জ্ঞানই নাই, সমস্ত জ্ঞানই ভ্রম, ইহা কিছুতেই বলা যার না। কারণ, যে সমস্ত সর্বসন্মত প্রসিদ্ধ ত্রম, তাহাও ভরাংশে বধার্থ এবং প্রধানাংশেই ভ্রম, এই উভয় প্রকারই হয়। স্মৃতরাং একাপে ঐ সমস্ত ভ্রমজ্ঞানের দ্বিধিকের উপগুরি হয়। ৰস্তুতঃ স্থাপুতে "ইহা পুরুষ" এবং শুক্তিতে "ইহা রহত" এইরূপে ভ্রমজ্ঞান জ্মিলে দেখানে অগ্রবর্তী স্থাপু ও শুক্তিতে স্থাপুত্ব ও শুক্তিত্ব ধর্মের জ্ঞান না হইলেও তদ্গত "ইনত্ব" ধর্মের জ্ঞান হওয়ার উহা ঐ অংশে যথাৰ্থই হয়। কারণ, অপ্রবর্ত্তী দেই স্থাণ্ প্রভৃতি পদার্থে "ইদম্ব" ধর্মের সভা অবক্স স্বীকার্য্য। "ইহা পুরুষ নহে", "ইহা রজত নহে" এইরূপে শেষে স্থাপুতে পুরুষের এবং শুক্তিতে রজতের বাধনিশ্চর হইলেও "ইদস্ব" ধর্মের বাধনিশ্চর হব না। স্কুতরাং ঐ সমস্ত ভ্রমজ্ঞানের ইদমংশের অর্থাৎ "ইদম্ব" ধর্মের আশ্রয় তথাংশে উহা বে বর্থার্থ, ইহা স্বীকার্য্য। অবৈতবাদী বৈদান্তিক-

সম্প্রদায়ও ঐ সমস্ত ভ্রমস্থনে ইদমংশের বাবহারিক সভাতা স্বীকার করিবাছেন'। পুর্ব্বোক্ত যুক্তি ও মহর্মির এই স্ত্রান্ত্রসারেই ফোন পূর্ববারার্মা নৈরায়িক-সিদ্ধান্ত প্রকাশ করিতে বলিয়াছেন, "ধর্মিণি দর্বমতান্তং প্রকারে চ বিপর্যায়ঃ।" অর্থাৎ সমস্ত ভ্রমজ্ঞানই ধর্মা অংশে অর্থাৎ বিশেষা অংশে বথার্ক, কিন্ত "প্রকার" অর্থাৎ বিশেষণ অংশেই ভ্রম। মহামনীবী শুলপাণিও "প্রান্ধবিবেক" এছে প্রান্তে দানত ও বাগত, এই উভার ধর্মাই আছে, উহা বিরুদ্ধ ধর্মা নহে—ইহা সমর্থন করিতে প্রথমে পূর্ব্বোক্ত নৈরাহিক দিলাস্তকে দৃষ্টাস্তরপেই উল্লেখ করিয়াছেন। তিনি দেখানে বনিয়াছেন ষে, বেমন নৈয়ায়িক মতে ভ্ৰমজ্ঞানে প্ৰমাত্ব ও ভ্ৰমত্ব উভয়ই থাকে, উহা বিকল্প নহে, তত্ৰপ প্রাদ্ধেও যাগত ও দানত বিরুদ্ধ নহে। টাকাকার মহানৈয়ায়িক প্রীকৃষ্ণ তর্কালভার দেখানে পুর্ব্বোক্ত নৈয়ায়িক সিদ্ধান্ত ব্যক্ত করিয়া বলিয়াছেন। বস্ততঃ নৈয়ায়িকণস্প্রাায়ের মতে প্রমান্ত ও ভ্রমত্ব বিক্লদ্ধ ধর্মা নহে। একই জ্ঞানে অংশবিশেষে উহা থাকিতে পারে। ঐ ধর্মান্তর জ্ঞানগত জাতি-বিশেষ না হওয়ায় তাঁহানিগের মতে জাতিসকরেরও কোন আশক্ষা নাই। কিন্ত তাঁহানিগের মতে সমস্ত ভ্রমই বে, কোন অংশে ধ্থার্থ জ্ঞান, ইহাও বলা বায় না। কারণ, এমন ভ্রমও হইতে পারে এবং কদাচিৎ কাহারও হইয়াও থাকে, যাহা সর্বাংশেই ভ্রম। যে ভ্রমে বিশেষ্য অংশে "ইন্ত" ধর্মের অথবা বিশেষাগত ঐরপ কোন ধর্মের জ্ঞান হয় না, কিন্তু অন্ত ধর্মপ্রকারেই দমস্ক বিশেষের জ্ঞান হয়, দেই অমই সর্বাংশে অম ; উহা কোন অংশেই গথার্থ হইতে পারে না। নবা নৈয়ায়িক-গণ ঐত্তপ ভ্রমেরও উল্লেখ করিয়াছেন। বস্তুতঃ বে সমস্ত দোষবিশেষভাত ভ্রমজ্ঞানের উৎপত্তি হয়, দেই সমন্ত লোষবিংশবের বৈচিত্রাবশতঃ অমজ্ঞানও বে বিচিত্র হইবে, স্মৃতরাং কোন স্থানে কাহারও যে সর্বাংশে ভ্রমও হইতে পারে এবং হইরা থাকে, ইহা অস্বীকার করা যার না। কিন্ত প্রায় সর্ব্বভ্রই ভ্রমস্থলে কোন বিশেষা অংশে "ইনত্ব" প্রভৃতি কোন বাস্তব ধর্মের জ্ঞান হওয়ায় সেই সমন্ত ভ্রমকেই বিশেষা অংশে মথার্থ বলা হইয়াছে। মহর্ষিও এই প্রের দারা ঐ সমন্ত প্রাদিক ভ্ৰমকেই "মিখ্যাবুদ্ধি" শক্ষের ছার। এছণ করিরাছেন। তিনি সর্ব্ধপ্রকার সমস্ত ভ্রমকেই এখানে গ্রহণ করেন নাই। তবে ভ্রমজ্ঞান স্থলে সর্ব্বভ্রই পূর্ব্বোক্ত "তত্ব" ও "প্রধান" নামক পদার্থইর আৰম্ভক। স্তরাং ঐ উভরের সভা স্বীকার্য্য। "তত্ব" ও "প্রধান" পদার্গের সভা ব্যতীত ঐ উভরের ভেদও সমর্থন করা বায় না। তাই ভাষ্যকার বলিয়াছেন, "তত্ত্ প্রধানরোরনোপালভেদাৎ।" 'লোপ' শক্ষের অর্থ অভাব বা অনভা। স্থতরাং "আলোপ" শক্ষের ছারা সভা বুঝা যায়। মহর্ষি "তত্তপ্রধানভেদাচ্চ" এই বাক্যের ছারা এমজান ছলে ঐ পদার্থবয়ের সভার আবস্তাকতা স্তনা করিয়া ইহাও স্থচনা করিয়াছেন বে, ভ্রমজানের বিষয় বলিয়া সমস্ত পরার্থ ই বে অন্ত, ইহা কিছতেই বলা যার না। কারণ, তর ও প্রধান পদার্থের সন্তামূলক ভেলবশতাই ভ্রমজ্ঞান

ইন্মংশ্যা নতাকং ক্রিকং রূপা ইক্তে।—প্রক্নী, চিত্রদীপ—তঃশ লোক।

বা কল্পনতের প্রমণ্ডাই প্রমণ্ডাই প্রমণ্ডা ।— প্রান্ধ বিবেক। "প্রমতে"— নৈয়াছিক্মতে। তয়তে হি ইক্
রক্ষত্মিতি লমে ইছমংশে প্রমণ্ডা, বাহিতরছভাংশেই প্রমণ্ডা বদা তছং। "ব্রিনি স্ক্রিল্লাছং প্রকারে চ বিপ্রান্ধ"
ইতি তংসিদ্ধান্ধাং।— শীকুক তর্বালভারকৃত টাকা।

পূর্ব্বোক্তরপে দিবিধ হয়। নচেং এরপে এম জনিতেই পারে না। অলীক বিষয়েই এমজ্ঞান জন্ম, ইহা স্বীকার করিলে সর্বাত্র সর্বাহানেই সমান এম স্বীকার করিতে হয় এবং তাহা হইলে "ইহা পূক্ষ নহে", "ইহা রজত নহে" ইত্যাদি প্রকারে বাধনিশ্চরকালে "ইদস্ব" ধর্মেরও বাধনিশ্চর স্বীকার করিতে হয়। কিন্তু তাহা সর্বায়্ভববিক্তর। কারণ, ঐ স্থলে বাধনিশ্চরকালে "ইহা ইহা নহে" অর্থাৎ অপ্রবর্ত্তী এই স্থাণ্ডে "ইদস্ব" ধর্মেও নাই, ইহা তথন কেহই বুবো না। স্নতরাং ঐ সমন্ত প্রমজ্ঞান যে বিশেষ্য স্বংশে বথার্থ, ইহা স্বীকার্য্য হইলে পূর্ব্বোক্ত তত্ত্ব ও প্রধানের সন্তান্ত অবশ্রাকার্য্য।

ভাষাকার এই ফুত্রের দারা পুর্বোক্ত মত খণ্ডন করিতে মহর্ষির গুড় যুক্তির ব্যাখ্যা করিয়াছেন বে, স্থাপুতে পুরুষের সাদুপ্রপ্রতাক্ষনতা পুরুষ বণিয়া ভ্রম করে। এবং দূর হইতে খেতবর্ণ পতাক। দেখিলে তাহাতে "বলাকা"র সাদ্খা-প্রতাক্ষত্ত "বলাকা" ( বকণত ক্রি ) বলিয়া ভ্রম জন্মে, এবং দুর হইতে খামবর্ণ কণোতাকার লোষ্ট দেখিলে ভাষাতে কণোতের সাদৃখ-প্রভাক্ষন্ত কণোত বলিয়া ভ্রম জন্মে। কিন্তু একই বিষয়ে সমস্ত ভ্রমজ্ঞানের সমাবেশ বা সঞ্চেলন হয় না। অর্থাৎ স্থাপুতে পুক্ষরমের ন্তার বলাকাত্রম, কপোত্ত্রম প্রভৃতি সমন্ত ত্রম করে না। এইরূপ পতাকা প্রভৃতি কোন এক বিষয়েও প্রুষত্রম প্রভৃতি সমস্ত ভ্রম জন্ম না । কারণ, সাদৃগ্রপ্রত্যক্ষের নিয়ম আছে। অর্থাৎ যে পদার্থে বাহার সাদৃত্য প্রতাক্ষ হর, সেই পদার্থেই তাহার ভ্রম জয়ে, এইরূপ নিয়ম ফলান্থপারেই স্বীকৃত হইয়াছে। স্মৃতরাং স্থাপুতে পুক্ষেরই সাদৃখ্য প্রত্যক্ষ হওয়ার প্রবেরই ভ্রম জন্ম। তাহাতে বলাকা প্রভৃতি সমস্ত পদার্থের ভ্রম জন্ম না। কিন্তু খাহার মতে সমন্তই নিঃশ্বরণ অলীক, তাঁহার মতে একই পদার্থে সমন্ত ভ্রমজানের সমাবেশ হইতে পারে। অগাঁথ তাঁহার মতে একই স্বাপুতে পুরুষত্রম, বলাকাত্রম, কগোতত্রম প্রভৃতি সমস্ত ভ্রমই জন্মিতে পারে। কারণ, অনীক পদার্থে সাদুখ্য প্রতাক্ষের পূর্ব্বোক্তরাপ নিরম হইতে পারে না। ভ্রমান্থক সাদৃগুপ্রতাক স্বীকার করিলেও সকল পদার্থেই সকল পদার্থের সাদৃগু প্রত্যক্ষ হইতে পারে। কারণ, অলীকল্বনপে সকল পদার্থই সমান বা সদৃশ। ফলকথা, অসৎ পদার্গে অসৎ পদার্থেরই ভ্রম ("অসংখ্যাতি") যৌকার করিলে সকল পদার্থেই সকল পদার্থের ভ্রম হইতে পারে। কিন্তু তাহা যথন হয় না, যথন স্থাপুতে পুরুষ-ভ্রমের ফ্রায় বলাক। প্রভৃতির ভ্রম হয় না, তথন ভ্ৰমজ্ঞান স্থলে পূৰ্বোক্ত "ভত্ব" পদাৰ্থ ও "প্ৰধান" পদাৰ্থের সভা ও ভেন অবশ্ৰ স্বীকার করিতে হইবে। তাহা হইলে যে পদার্থে বাহার নান্তা প্রত্যক্ষ হয়, নেই পদার্থে তাহারই অম হয়, এইরূপ নিরম বলা বার। স্থতরাং একই পরার্থে সমস্ত ভ্রমজ্ঞানের আপত্তি হয় না। ভাষো "সমানে বিষয়ে" এই স্থলে "সমান" শব্দ এক অর্থে প্রযুক্ত হইয়াছে, এবং তুলাতা বা সাদৃষ্ঠ অর্থে "দামান্ত" শব্দের প্রয়োগ হইরাছে। "দমান" শব্দের এক এবং ত্লা, এই বিবিধ অর্থই কোবে কথিত হইরাছে (চতুর্থ থণ্ড, ১০২ পূর্তা উঠবা)। এখানে "ন তু সমানে বিষয়ে" এই স্থলে "তত্ত সমানে বিষয়ে," এবং পরে "তত্ত সমাবেশঃ," এই স্থলে "তত্তাসমাবেশঃ" এইরূপ পাঠ পরে কোন পুস্তকে মুদ্রিত দেখা যায়। এবং প্রাচীন মুদ্রিত অনেক পুস্তকেই "গামান্তগ্রহণা-

বাবস্থানাৎ" এইরপ পাঠ দেখা ধার। কিন্তু ঐ সমস্ত পাঠের মূল কি এবং অর্থসংগতি কিরুপে হুইতে পারে, তাহা স্থাগণ বিচার করিবেন। বার্ত্তিকাদি গ্রন্থে এখানে ভাষাসন্দর্ভের কোন তাৎপর্যা ব্যাথ্যা নাই। তৎপর্যাটীকাকার পূর্ব্বোক্ত ৩৫শ স্থাতের ভাষাসন্দর্ভেরও কোন ব্যাথ্যা না করিয়া দেখানে লিখিয়াছেন,—"ভাষাং স্থবোধং"।

কিন্ত বার্ত্তিককার উদ্যোতকর এই প্রকরণের ব্যাখ্যা করিতে বৌদ্ধদখত বিজ্ঞানবাদকেই পূর্ব্ধণক্ষরণে গ্রহণ করিয়া উক্ত মতের খণ্ডন করিয়া গিয়াছেন। তদহুসারে তাৎপর্যাটাকাকার ৰাচস্পতি মিশ্ৰও এই প্ৰকরণের প্রারম্ভে বিজ্ঞানবাদীকেই পূর্ব্বপক্ষবাদী বলিয়া স্পষ্ট প্রকাশ করিয়াছেন। এবং উদ্যোতকরের স্তান্ন তিনিও "স্তান্নস্ফানিবন্ধে" এই প্রকরণকে "বাহার্থতঙ্গনিরাকরণ-প্রকরণ" বলিগাছেন। তদকুসারে বৃত্তিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতি নবাগণও এই প্রকরণে বিজ্ঞানবাদকেই পূর্ব্ব-পক্ষরূপে গ্রহণ করিয়া হুত্রার্থ ব্যাথা করিয়াছেন। অবশু শৃত্তবাদীর ভাষ বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ-সম্প্রানায়ও অপ্ল, মাল্লা, গন্ধর্কানগর ও মন্নীচিকা দৃষ্টান্ত আশ্রন্ন করিয়া নিজ মত সমর্থন করিয়াছেন। শুক্তবাদের সমর্থক "মাধ্যমিককারিকা" এবং বিজ্ঞানবাদের সমর্থক "ল্প্লাবতারস্ত্রে"ও ঐ সমস্ত দৃষ্টান্তের উরেধ দেখা বাহ'। শারীরকভাষে। ভগবান্ শঙ্করাচার্যাও বিজ্ঞানবাদের বাাধ্যায় ঐ সমস্ত দৃষ্টাস্তের উরেধ করিরাছেন<sup>†</sup>। স্থতরাং উদ্বোতকর ও বাচম্পতি মিশ্র প্রভৃতি এই প্রকরণে পুর্বোক্ত "অগ্নবিষয়ভিমানবৎ" ইত্যাদি (০১।০২) পূর্ব্ধপক্ষস্ত্রন্তরের দারা বৌদ্ধনশ্বত বিজ্ঞান-বাদের ব্যাথ্যা অবশ্রই করিতে পারেন। কিন্ত ভাষ্যকার পূর্ব্বোক্ত ৩ঃশ স্ত্তের ভাষ্যশেষে "তদেতং সর্বস্থাতাবে" ইত্যাদি সন্দর্ভের ভার এই প্রকরণের এই শেষ স্ত্রের ভাষোও "বস্তু তু নিরাঅকং" ইত্যাদি লে সন্দর্ভ বলিয়াছেন, তত্বারা স্পষ্টই বুঝা যার যে, তিনি পূর্বপ্রথকরণে যে, "আহুপলন্তিক"কে পূর্ব্বপক্ষবাদী বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন, বাহার মতে "দর্বং নান্তি," দেই দর্ব্বা-ভাববাদীকেই তিনি এই প্রকরণেও পূর্ব্ধণক্ষবাদিরণে গ্রহণ করিয়া তাঁহারই অন্তান্ত যুক্তির খণ্ডন-পূর্বক উক্ত মতের মূলোডেন্দ করিয়াছেন। ভাষাানুদারে ব্যাখ্যা করিতে হুইলে ভাষ্যকারের শেষোক্ত "ধন্ত তু নিরাক্সকং" ইত্যাদি সন্দর্ভেও প্রবিধান করা আবস্তুক। বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধসম্প্রদারের মতে দকল পদার্থই নিরাক্ষক বা অসৎ নহে। তাঁহারা অসৎখ্যাতিবাদীও নহেন, কিন্তু আত্ম-খাতিবাদী। পরে ইহা বাক্ত হইবে।

ফল কথা, আমরা ব্ঝিতে পারি বে, ভাষাকার পূর্বোক্ত সর্বাভাববাদের খণ্ডন করিতেই অমজ্ঞানের বিষয় বাহা পদার্থের অসন্তা খণ্ডনপূর্বক সতা সমর্থন করায় এবং পূর্বে অবয়বীর

যথা মাত্র বখা খংগ্রা গভর্কনগরং বধা।
 তথোৎপানতথা ছানং তথা তক্ত উবাহতঃ ।—মাধ্যমিক কারিকা, ৫৭।

শবে বা পুন্যক্তে মহামতে শ্ৰমণা আদ্দা বা নিজেভাব্যনালাতচঞ্জ্পক্নসংগ্ৰহণাধ্যায়ামনীচ্যুদকং" ইত্যাৰি লক্ষাৰতাহকুল, ৪৭ পৃষ্ঠা ।

২। বেদান্তদর্শনের "নাভাব উপলড়েঃ" (২.২.২৮) এই প্রের শারীরকভাবো "বথাহি স্বপ্ন-মারা-মরীচ্যুক্ত গান্ধর্মন্যরাধিপ্রভাষা বিশৈব বাংহুনাংর্থন গ্রাহুগ্রাহকাকারা ভবন্তি," ইত্যাদি সন্দর্ভ দ্রন্তর।

অভিত সমর্থন করিতে বিজ্ঞানবাদীর কথিত অবয়বীর বাধক যুক্তিরও খণ্ডন করায় বিজ্ঞানবাদেরও মুলোচ্ছেদ হইরাছে। স্থতরাং তিনি এখানে আর পূথক ভাবে বিজ্ঞানবাদকে পূর্ব্বপক্ষরণে এছণ করিয়া উহার খণ্ডন করেন নাই। মনে হয়, উদ্যোতকরের সময়ে বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধনস্থানারের অত্যস্ত প্রভাব বৃদ্ধি হওয়ায় তিনি এখানে মহর্বি গোতমের ক্ষত্রের দারা বিজ্ঞানবাদেরই বিচারপূর্ব্বক খণ্ডন করিয়াছেন। তিনি এখানে ভাষায়্লদারে ঐক্তপ ব্যাখ্যা করেন নাই। স্থান্থণ ভাষাকারের পূর্ব্বোক্ত সন্দর্ভে মনোযোগ করিয়া ইহার বিচার করিবেন।

ভাষ্যকার শেষে বলিয়াছেন যে, পূর্ব্বপক্ষবাদী যে, গন্ধাদি-প্রমেয়-বিষয়ে, গন্ধাদি-বুদ্ধিকেও মিপ্যা অর্থাৎ জম বলিয়াছেন, তাহা তহজ্ঞান অর্থাৎ বর্থার্মজ্ঞানই হয়, উহা কথনই অমজ্ঞান হইতেই পারে না। কারণ, ভ্রমজানস্থলে "ভর্" ও "প্রধান" এই পদার্থনর থাকা আবশ্রক। কিন্তু গদ্ধকে গদ্ধ বলিয়া বুঝিলে দেখানে "ভৱ" ও "প্রধান" এই পদার্থনিয় ঐ বুদ্ধির বিষয় হয় না। কারণ, ঐ স্থলে এক গন্ধকেই "ভত্ত" ও "প্রধান" বলা যায় না। যাহা "ভত্ত" পদার্থ, তাহাতে আরোপিত অপর পদার্থের নামই "প্রধান"। স্কুতরাং ঐ হলে গন্ধকে "প্রধান" বলা যায় না। পরস্ত্র পূর্ব্বপক্ষবাদীর মতে গব্দের অসভাবশতঃ উহা "তত্ত্ব" পদার্থত নহে। স্নতরাং গদ্ধকে গদ্ধ বলিয়া বুঝিলে ঐ স্থলে "তব্" ও "প্রধান" নামক বিভিন্ন পদার্থব্য ঐ বুদ্ধির বিষয় না ভওয়ায় উহা লমজ্ঞান হইতেই পারে না। কিন্ত উহা যথার্থ জ্ঞানই হয়। এবং গন্ধাদি প্রমেয় বিষয়ে বে গন্ধাদি বুদ্ধি জন্মে, তাহা গন্ধাদির সাদৃখ্যপ্রত্যক্ষজন্মও নহে। স্থতরাং উহা ভ্রমজ্ঞান হইতে পারে না। ফলকথা, স্থাবু প্রভৃতি পদার্থে প্রাধাদি পদার্থের ভ্রম স্থলে যেমন "তত্ব" ও "প্রধান" পদার্থ এবং কারণরূপে সাদৃশ্র-প্রতাক্ষ থাকে, গদ্ধাদি প্রমের বিষয়ে গদ্ধাদি-বৃদ্ধিতে উহা না থাকার ঐ সমস্ত প্রমেশ্ব জ্ঞানকে ভ্রমজ্ঞান বলা যায় না। কারণ, ভ্রমজ্ঞানের ঐ বিশেষ কারণ ঐ স্থলে নাই। পুর্ব্বপক্ষবাদী ভ্রমজ্ঞান স্থলে "তত্ব" ও "প্রধান" পদার্থের আবশুক্তা স্বীকার না করিলেও ভ্রমজ্ঞানের কোন বিশেষ কারণ স্বীকার করিতে বাধা। কারণ, উহা অস্বীকার করিলে সর্ব্বতই সকল পদার্থের ভ্রম ইইতে পারে। স্থাগুতে পুরুষ ভ্রমের ভাষ বলাকাদি ভ্রমও হইতে পারে। কিন্তু গন্ধাদি প্রমের বিষয়ে গন্ধাদি-বৃদ্ধিও যে ভ্ৰমজ্ঞান হইবে, তাহার বিশেষ কারণ নাই। তাই ভাষাকার বলিয়াছেন, — "সামান্তগ্রহণত চাভাবাৎ।" ভাষাকারের পূর্ব্বোক্ত স্থাপু প্রভৃতিতে পুরুষাদি ভ্রম স্থান সাদৃষ্ঠ-প্রত্যক্ষবিশেষ কারণ অর্থাৎ ভ্রমজনক "দোষ"। গন্ধাদি প্রমেন বিষয়ে গন্ধাদি বৃদ্ধি স্থলে ঐ দোষ নাই, অন্ত কোন দোষও মাই, ইহাই এখানে ভাষাকারের তাৎপর্যা ব্ঝিতে হইবে। অর্থাৎ ভাষা-কারোক্ত "সামান্তগ্রহণ" শব্দটি ভ্রমজনক-দোষমাত্রের উপলক্ষণ। কারণ, সর্বভ্রই যে সাল্ভ প্রত্যক্ষ ভ্রমের বিশেষ কারণ বা ভ্রমজনক দোষ, ইহা বলা বায় না। সাদৃশ্য প্রত্যক্ষ ব্যতীতও অন্তান্ত অনেকরণ দোববশতঃও অনেকরণ এন জন্ম। পিত্রদোবজন্ত পাওর-বর্ণ শ্বে পীত-বুদ্ধি, দূরস্ব-দোবজন্ত চক্র ক্রো অল-পরিমাণ-বুদ্ধি প্রভৃতি বহু এম আছে, বাহা সাদ্ধ্য-প্রতাক্ষরতা নহে। জ্ঞানের সাধারণ কারণ সত্তে যে অতিরিক্ত কারণবিশেষজ্ঞ ত্রম জনো, তাহাকেই "দোষ" ৰলা হইয়াছে। ঐ দোষ নানাবিধ। "পিত্তদূর্বাদিরূপো দোষো নানাবিধঃ স্মৃতঃ।"—( ভাষা- পরিজ্ঞেদ )। স্থতরাং দোর্ববিশেবজন্ত ত্রমণ্ড নানাবিধ। কিন্তু প্রকাদি প্রমেন্ন বিবরে প্রকাদি জ্ঞানণ্ড যে, কোন দোর্ববিশেবজন্ত, এ বিষরে কোন প্রমাণ নাই। পূর্ব্বপক্ষবাদী সর্ব্বিত্র অনাদি বিচিত্র সংস্কারকেই ত্রমজনক দোর বলিলে ঐ সংস্কার ও উহার কারণের সন্ত্রা স্বীকার করিতে হইবে। কারণ, যাহা অসং বা জ্ঞানিক, তাহা কোন কার্য্যকারী হব না। কার্য্যকারী ইইলে তাহাকে সংপদার্থই বলিতে হইবে। তাহা হইলে সকল পদার্থই অসং, ইহা বলা যাইবে না। কোন সংপদার্থই বলিতে হইবে। তাহা হইলে সমন্ত জ্ঞানই ত্রম, ইহাও বলা যাইবে না। পরন্ত বেখানে পরে কোন প্রমাণের ছারা বাধনিশ্চর হয়, সেই স্থলেই পূর্বেঞ্জাত জ্ঞানের ভ্রমন্ত নিশ্চর হইরা থাকে। কিন্তু গল্পাদি প্রমেন্ন বিষয়ে গল্পাদি-বৃদ্ধির পরে কোন প্রমাণের ছারাই "ইহা গল্পাদি নহে" এইরূপ বাধনিশ্চর হয় না। ব্যক্তিবিশেষের ত্রমান্ত্রক বা ইচ্ছাপ্রস্কৃত্ব বাধনিশ্চরের ছারা সার্ব্বজনীন ঐ সমন্ত প্রমেন্ত্রজানকে ত্রম বলিয়া নিশ্চয় করা যার না। পরন্ত বথার্থ জ্ঞান একেবারে না থাকিলে ভ্রমজ্ঞানকে ত্রম বলিয়া নিশ্চয় করা যার না। পরন্ত বথার্থ জ্ঞান একেবারে না থাকিলে ভ্রমজ্ঞানকে ত্রম বলিয়া নিশ্চয় করা যার না। পরন্ত বথার্থ জ্ঞান একেবারে না। ভাষাকার উপসংহারে জাহার মূল প্রতিপাদ্য প্রকাশ করিয়াছেন বে, অত্রম্ব প্রমাণ ও প্রমেন্নবিষরক সমন্ত বৃদ্ধিই বে ভ্রম, ইহা অযুক্ত। অর্থাৎ পূর্বেলাক্ত শের্মকান্তিমানবদরং প্রমাণপ্রমেন্নাতিমানঃ" এই স্থত্রের ছারা বে পূর্ববিদ্ধ ক্রিরাছে, তাহা কোন মতেই সমর্থন করা যার না; উহা যুক্তিনীন, স্বতরাং অযুক্ত।

উলোতকর পূর্বোক্ত "অপ্রবিষয়তিমানবং" ইত্যাদি স্থেত্রের দ্বারা বিজ্ঞানবাদীর মতামুসারে পূর্বাপক্ষ বাাথা করিয়াছেন যে, যেনন অপ্রাবস্থায় যে সকল বিষয়ের জ্ঞান হয়, উয় "চিত্ত" ইইতে অর্থাৎ জ্ঞান ইইতে ভিন্ন পদার্থ নহে, তক্রপ জ্ঞারদ্বহায় উপলব্ধ বিষয়সমূহও জ্ঞান ইইতে ভিন্ন পদার্থ নহে। অর্থাৎ জ্ঞান ইইতে ভিন্ন পদার্থ নহে। অর্থাৎ জ্ঞান ইইতে ভিন্ন ক্ষোক্র সন্তা নাই। তাৎপর্যাদীকাকার বলিয়াছেন যে, বিজ্ঞানবাদীর মতে প্রাণাণ ও প্রমেয়বিষদ্ধক জ্ঞান যে ত্রম, এ বিষয়ে জ্ঞানছই হেতু, অপ্রজ্ঞান দুরান্ত । উদ্যোতকর পূর্বোক্ত "হেপ্পভারানসিদ্ধিঃ" এই স্থ্যোক্ত যুক্তির দ্বারা বিজ্ঞানবাদীর স্থানত ও ত্যালক উক্ত মতের প্রত্তনপূর্বাক শেষে বিশেষ বিচারের জ্ঞা বিজ্ঞানবাদীর অপক্ষ-সাধক অন্থানের উল্লেখ করিয়াছেন যে," বিষয়সমূহ চিত্ত ইইতে ভিন্ন পদার্থ নহে, বেহেতু উহা প্রায় অর্থাৎ জ্ঞেয়—যেনন বেদনাদি। "বেদনা" শব্দের অর্থ স্থুও ভূঃও। "চিত্ত" শক্ষের অর্থ বিজ্ঞান<sup>2</sup>। বেদন স্থুও ছাংগালি ক্ষেয় পদার্থ বিজ্ঞান ইইতে পরমার্যতঃ ভিন্ন পদার্থ নহে, তক্ষণ অক্সান্ত বিষয়সমূহও জ্ঞান ইইতে ভিন্ন পদার্থ নহে, তক্ষণ অক্সান্ত বিষয়সমূহও জ্ঞান ইইতে ভিন্ন পদার্থ নহে। বিজ্ঞান বাভিরেকে ক্ষেয়ের সূত্রী নাই। উক্ত অন্থ্যানের প্রতন করিতে উদ্যোতকর বলিয়াছেন যে, স্থুও ও ছাংগ ইতে জ্ঞান ভিন্ন পদার্থ। কারণ, সুপ্র প্রতন করিতে উদ্যোতকর বলিয়াছেন যে, স্থুও ও ছাংগ ইতে জ্ঞান ভিন্ন পদার্থ। কারণ, সুপ্র

১। ন চিত্তবাতিকেবিশো বিষয়া গ্রাহ্মস্থানুবেদনালিকেবিতি। শুখা বেদনালি গ্রাহ্ম ন চিত্তবাতিকিকে, তথা বিষয়া অগি। বেদনা স্থান্ত্রাবে। চিত্তা কিফান্নিতি।—আহবার্ত্তিক।

২। বিজ্ঞানবাধী বৌদ্ধশংগ্রহমতে বিজ্ঞানেরই অপর ন.ম চিত্র। চিত্র, মন, বিজ্ঞান ও বিজ্ঞান্তি, এই চারিচী পর্যায় শব্দ অর্থাৎ সমানার্থক। "বিংশতিকাকারিকা"র বৃত্তির গ্রাক্তম্ব বহুবজু সিধিয়াডেন,—" টব্রং মনো বিজ্ঞানং বিজ্ঞান্তিক্তেতি পর্যায়াঃ"।

ও জঃথ গ্রাক্ত পদার্থ, জ্ঞান উহার গ্রহণ। স্কুতরাং গ্রাফগ্রহণভাববণ তঃ সুথ চঃথ এবং উহার জ্ঞান অভিন্ন পদার্থ হুইতে পাবে না। প্রাহ্ন ও গ্রহণ যে অভিন্ন পদার্থ, ইহার কোন দুষ্টাস্ত নাই। কারণ, কর্ম ও জিলা একই পদার্থ হইতে পারে না। অর্থাৎ স্থথ ও ছঃখের যে প্রহণরূপ জিলা, উহার কর্মাকারক সুথ ও ছঃখ, এ জন্ত উহাকে গ্রাহ্ম বলা হয়। কিন্ত কোন ক্রিয়া ও উহার কর্মকারক অভিন্ন পদার্থ হয় না। কুতাপি ইহার সর্বাসম্মত দুষ্টাস্ত নাই। পরত্ত চতুঃস্বন্ধ বা পঞ্চন্ধাদি বাদ পরিত্যাগ করিয়া একমাত্র বিজ্ঞানকেই সৎ বলিয়া স্বীকার করিলে ঐ বিজ্ঞানের ভেদ কিরপে সম্ভব হয়, ইহা জিজ্ঞান্ত। কারণ, বিজ্ঞান মাত্রই পদার্থ হইলে অর্থাৎ বিজ্ঞান হইতে ভিন্ন বাফ ও আধ্যাত্মিক আর কোন পদার্থের সন্তা না থাকিলে বিজ্ঞানভেদের বাফ ও আধ্যাত্মিক কোন হেতু না থাকার বিজ্ঞানভেদ কিরূপে হইবে ? যদি বল, স্বপ্নের ভেদের স্থায় ভাবনার ভেদ বশতঃই বিজ্ঞানের ভেদ হয়, তাহা হইলে ঐ ভাবনার বিষয় ভাবা পদার্থ ও উহার ভাবক পদার্থের ভেদ স্বীকার করিতে হইবে। কারণ, ভাব্য ও ভাবক অভিন্ন পদার্থ হয় না। পরত্ত স্বপ্নাদি জ্ঞানের স্তায় সমস্ত জ্ঞানই ভ্রম বলিলে প্রধানজান অর্থাৎ উহার বিপরীত বর্ণার্থ জ্ঞান স্বীকার্যা। কারণ, যে বিষয়ে প্রধান জ্ঞান একেবারেই অনীক, তথিষয়ে ভ্রমজ্ঞান হইতে পারে না। ঐরপ জ্ঞানকে ভ্ৰম বলা যায় না। উহার দর্জসন্মত কোন দৃষ্টান্ত নাই। পরন্ত যিনি "চিত্ত" অর্থাৎ জান ইইতে ভিন্ন বিষয়ের সন্তা মানেন না, জাঁহার স্থপক্ষসাধন ও পরপক্ষ খণ্ডনও সম্ভব নহে। কারণ, তিনি তাঁহার চিত্তের দারা অপরকে কিছু বুঝাইতে পারেন না। তাঁহার চত্ত অর্থাৎ দেই জ্ঞানবিশেষ অপরে বুঝিতে পারে না—বেমন অপরের স্থপ সেই ব্যক্তি না বলিলে অপরে জানিতে পারে না। বদি বল, স্থপক্ষদাধন ও প্রপক্ষ খণ্ডনকালে বে সমস্ত শব্দ প্ররোগ করা হয়, তথন সেই সমস্ত শব্দাকার ডিছের দারাই অপরকে বুঝান হয়। শকাকার চিত্ত অপরের অজ্ঞেয় নহে। কিন্তু তাহা বলিলে "শকাকার চিত্ত" এই বাক্যে "আকার" পদার্থ কি, তাহা বক্তবা। কোন প্রধান বস্তু অর্গাৎ সভ্য পদার্থের সাদৃশ্র-বশতঃ তম্ভিন্ন পদার্থে তাহার বে জ্ঞান, উহাই আকার বলা বার। কিন্ত বিজ্ঞানবাদীর মতে শব্দ নামক বাহ্য বিষয়ের সত্তা না থাকায় তিনি "শন্ধাকার চিত্ত" এই কথা বলিতে পারেন না। শব্দ স্ত্য পদাৰ্থ হুইলে এবং কোন বিজ্ঞানে উহার সাদৃশ্য থাকিলে তৎপ্ৰযুক্ত ঐ বিজ্ঞানবিশেষকে "শব্দাকার চিত্ত" বলা যায়। কিন্তু বিজ্ঞানবাদী তাহা বলিতে পারেন না। পরন্ত বিজ্ঞান হইতে ভিন্ন বিষয়ের সন্তাই না থাকিলে অপ্লাবস্থা ও জাগ্রনবস্থার ভেন হইতে পারে না। কারণ, বিজ্ঞানবাদীর মতে বেমন স্বপ্নাবস্থার বিষয়ের সন্তা নাই, তদ্রুপ জাঞ্জনবস্থাতেও বিষয়ের সন্তা নাই। স্থতরাং ইহা অপ্লাবস্থা ও ইহা লাক্ষনবস্থা, ইহা কিন্ধপে বুঝা বাইবে ও বলা বাইবে ? উহা ব্ঝিবার কোন হেতু নাই। ঐ অবস্থাদ্যের বৈনক্ষণ্যপ্রতিপাদক কোন হেতু বলিতে গেলেই বিজ্ঞান হইতে ভিন্ন বিষয়ের সভা স্বীকার করিতেই হইবে।

উদ্যোতকর পরে ইহাও বলিয়াছেন যে, স্বপ্নাবস্থা ও জাপ্রদবস্থার কোন তেদ না থাকিলে ধর্মাধর্ম ব্যবস্থাও থাকে না। বেমন স্বপ্নাবস্থার অগম্যাগমনে অধর্ম জন্ম না, তজপ জাপ্রদবস্থার অগম্যা-গমনে অধর্মের উৎপত্তি না হউক ? কারণ, জাপ্রদবস্থাও স্বপ্নাবস্থার ভার বিষয়শৃত্য। বিজ্ঞান-

প্ৰত, ২আত

বাদীর মতে তথনও ত বস্ততঃ অগমাগমন বলিয়া কোন বাহু পদার্থ নাই। যদি বল, স্বপাৰস্থার নিজার উপবাত এবং জাগ্রবস্থার নিজার অনুপ্রতিপ্রবৃক্ত ঐ অবস্থার্যের ভেদ আছে এবং ঐ অবস্থালনে জ্ঞানের অপেইচাও স্পাইচাবশতঃও উহার তের বুঝা বাব। কিন্ত ইহাও বলা যার না। কারণ, নিজোপঘাত বে, চিত্তের বিক্ততির হেতু, ইহা কিরুপে বুঝা বাইবে ? এবং জ্ঞানের বিষয় বাত তি উহার শাষ্টতা ও অপাষ্টতাই বা কিল্লাণ সম্ভব হইবে, ইহা বলা আবিশ্রক। यनि বল, বিষয় না থাকিলেও ত বিজ্ঞানের ভেদ দেখা যায়। বেমন তুলা কর্ম-বিপাকে উৎপন্ন প্রেপূর্ণ নদী দর্শন করে। কিন্তু দেখানে বস্তুতঃ নদীও নাই, পুরও নাই। এইরুণ কোন কোন প্রেত দেই স্থান দেই নদীকেই জনপূর্ণ দর্শন করে। কোন কোন প্রেত তাহাকেই ক্ষিরপূর্ণ দর্শন করে। অত এব বুঝা যায় যে, বাফা পদার্থ না থাকিলেও বিজ্ঞানই ঐকপ বিভিন্নাকার হইয়া উৎপন্ন হয় । বিজ্ঞানের ভেদে বাহ্য পদার্থের সভা অনাবস্থাক। উল্লোভকর উক্ত क्थांत छ बदत विवादधन ता, वाझ भनार्थ अनोक इट्टा शुद्धीं क कथां व वनाट यात्र ना । कांत्रभ, विकानहें महें जान छेना हम, हें विलाल "महें जान" कि १ धना दकनहें वा "महें जान" १ देहा জিজ্ঞাক্ত। যদি বল, ক্ষরিবপূর্ণ নদী দর্শনকালে ক্ষিরাকারে বিজ্ঞান জান্মে, তাহা হইলে ঐ ক্ষরির कि ? डाहा वक्तवा अवर जनाकांत्र अ ननाकांत्र विज्ञान कत्या, हेहा विनात के कन अ ननी कि ? তাহা বক্তবা। ক্ষরিরাদি বাহা বিষয়ের একেবারেই সভা না থাকিলে ক্ষরিকার ও জ্লাকার ইত্যাদি বাকাই বলা বাহ না। পরন্ত তাহা হইলে দেশাদি নিরমও থাকে না। অর্থাৎ প্রেতগণ কোন স্থান-বিশেষেই পুরপুর্ণ নদী দর্শন করে, স্থানান্তরে দর্শন করে না, এইরূপ নিয়মের কোন হেতু না থাকায় ঐরপ নিরম হইতে পারে না। কারণ, দর্বস্থানেই পুরপূর্ণ নদী দর্শন অর্থাৎ তদাকার বিজ্ঞান জন্মিতে পারে। এখানে লক্ষ্য করা আবগ্রক বে, বিজ্ঞানবারী বৌদ্ধাহার্য্য বস্তুবদ্ধ "বিংশতিকাকারিকা"র প্রথমে নিজ বিভান্ত প্রকাশ করিয়া বিতীয় কারিকার' বারা নিজেই উক্ত বিদ্ধান্তে অন্য সম্প্রদায়ের পূর্ব্বপক্ষ সমর্থনপূর্ব্বক "দেশাদিনিরম: সিদ্ধ:" ইত্যাদি তৃতীর কারিকার ধারা উহার বে উত্তর দিয়াছেন, উদ্যোতকর এখানে উহাই বওন করিতে পুর্বোক্তরণ সমস্ত কথা বলিরাছেন এবং পরে "কর্মণো বাসনান্তর" ইত্যাদি সপ্তম কারিকার পূর্বান্ধি উক্ত করিয়া উহারও খণ্ডন করিয়াছেন। বস্থবজুর উক্ত কারিকাছর পূর্বের (১০৪ পূর্নায়) উদ্ধৃত হইয়াছে। উন্দ্যোতকর বস্থবজুর সপ্তম কারি-কার অন্ত ভাবে তাৎপর্যা বাগিগা করিয়া তছত্তরে বণিয়াছেন যে, আমরা কর্মা ও উহার ফলের বিভিন্ন-প্রয়তা স্বীকার করি না। কারণ, আমাদিগের মতে বে আত্মা কর্ম্মকর্ত্তা, তাগতেই উহার ফল জ্যো।

। বিজ্ঞপ্তিমাত্রমেবৈত্রস্বস্থাবিভাসনাং।
 য়থা তৈ মি বিজ্ঞানিকশ্বত্রাদিবশনং ॥১॥
 অনুষ্ঠা বৃধি বিজ্ঞানিকমে। বেশকালকোঃ।
 য়ভানত ত তুলো ন যুক্তা কুতা ক্রিলা নত ॥২॥ বিশেতিকাকারিকা।

মুক্তিত প্ৰকে বিতীয় কারিকার প্রথম ও তৃতীয় গালে "বণি বিজ্ঞানিকা" এবং "সন্তানিয়মকা" এইরূপ পাঠ কাছে। কিন্তু ইয়া প্রকৃত বলিয়া গ্রহণ করা বায় না। আমাদিগের শাস্ত্রে যে কর্মবিশেষের পুতাদি বিষয়রূপ কলের উল্লেখ আছে, দেই সমস্ত বিষয় সং, এবং তজ্জ্ব প্রীতিবিশেষই ঐ সমস্ত কর্ম্মের মুখ্য ফল। উহা কর্ম্মকর্ত্তা আত্মাতেই জন্মে। পূর্মে ফলপরীক্ষার মহর্বি নিজেই এরূপ সমাধান করিয়াছেন "(চতুর্ব থণ্ড, ২৪৪-৪1 পূর্চা দ্রস্টবা)। উদ্যোতকর পরে এখানে চিত্ত বা জ্ঞান হইতে জ্ঞের বিষয়সমূহ যে ভিন্ন পদার্থ, এ বিষয়ে অনুমান-প্রমাণ্ড প্রদর্শন করিরাছেন' এবং প্রথম অধ্যারের প্রথম মাহ্নিকের দশম স্থত্তের বার্ত্তিকে পূর্ব্বোক্ত বিজ্ঞানবাদের অন্তুণপত্তি সমর্থন করিতে আরও অনেক বিচার করিরাছেন এবং বিতার ও তৃতীর অধ্যায়েও অনেক স্থলে বিচারপূর্ব্বক অনেক বৌদ্ধমতের তীব্র প্রতিবাদ করিয়াছেন। তদম্বারা তিনি যে, তৎকালে বৌদ্ধ দার্শনিকগণের অতি প্রবল প্রতিহন্দী বৈদিক বর্ণাপ্রম-ধর্মারক্ষক মহাপ্রভাবশালী আচার্য্য ছিলেন, ইহা স্পষ্ট বুঝা বার। তিনি যে বস্থবন্ধ ও দিঙ নাগ প্রভৃতি কুতার্কি কগণের অজ্ঞান নিবৃত্তির জন্ত 'ভারবার্তিক' রচনা করিয়াছিলেন, ইহা তাঁহার ঐ গ্রন্থের প্রথম শ্লোকের বারা ও ঐ স্থলে বাচম্পতি মিশ্রের উক্তির ছারা বুঝা বার। উন্দ্যোতকরের সম্প্রদারের মধ্যেও বহু মনীবী জাঁছার "ক্সায়বার্ত্তিকে"র টাকা করিয়া এবং নানা স্থানে বিচার করিয়া বৌদ্ধমত গণ্ডনপূর্ব্যক তৎকালীন বৌদ্ধসম্প্রদারকে ছর্মন করিরাছিলেন। তাই পরবর্তী ধর্মকীন্তি, শান্তরক্ষিত ও কমলশীল প্রভৃতি বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধাচার্য্যগণ উদ্যোতকরের যুক্তির প্রতিবাদ করিয়া নিজ্মত সমর্থন করিয়াছেন। কমলশীল "তত্ত্বনংগ্রহণঞ্জিকা"র বহু স্থানে উন্দ্যোতকরের উক্তি উদ্ধৃত করিয়াও উহার প্রতিবাদ করিয়াছেন। কালবশে উদ্যোতকরের সম্প্রদায় বিলুপ্ত হওয়ায় তখন উদ্যোতকরের "স্যায়বার্ত্তিকে"র তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা ও তাঁহার মত-সমর্থন দর্জত্র হর নাই। অনেক পরে শ্রীমদ্বাচম্পতি মিশ্র জিলোচন গুরুর নিষ্ট হইতে উপদেশ পাইয়া উদ্যোতকরের "গ্রায়বার্ত্তিকে"র উদ্ধার করেন (প্রথম খণ্ডের ভূমিকা, ৩৭ পৃষ্ঠা ভ্রম্টবা)। খ্রীমন্বাচম্পতি মিশ্র "ভাষবার্ত্তিকতাৎপর্যাটীকা" প্রণয়ন করিয়া উন্দোতিকরের গুঢ় তাৎপর্য্য ব্যাথ্যার দারা তাঁহার মতের সংস্থাপন করিরাছেন। তিনি ন্যায়দর্শনের দ্বিতীয় স্থত্যের ভাষাবার্ত্তিক-ব্যাথ্যায় বিচারপূর্ব্ধক বিজ্ঞানবাদের থগুন করিয়া, তাঁহার "তব্দমীক্ষা" নামক প্রস্তে বে পূর্বের তিনি উক্ত বিষয়ে বিস্তৃত বিচার করিয়াছেন, ইহা শেষে লিখিয়াছেন এবং এখানেও বিজ্ঞানবাদের যুক্তি খণ্ডন করিয়া তাঁহার "ভারকণিকা" নামক গ্রন্থে পূর্ব্বে তিনি বিস্তৃত বিচার দারা উক্ত যুক্তির খণ্ডন করিয়াছেন, ইহাও শেষে লিথিয়াছেন। তিনি বোগদর্শনের ব্যাসভাষ্যের টাকাতেও ( কৈবলাপাদ, ১৪-২০ ) বিচারপূর্ত্মক বিজ্ঞানবাদের যুক্তি গণ্ডন করিয়া, তাঁছার "স্রায়কণিকা" প্রস্তে উক্ত বিষয়ে বিস্তৃত বিচার অন্তদরণীয়, ইহা লিখিয়াছেন। সর্ব্বশেষে তাঁহার ভাষতী টীকাতেও তিনি পূর্ব্বোক্ত বিজ্ঞানবাদের বিশদ বিচারপূর্ব্বক খণ্ডন করিয়াছেন। ফলকথা, উন্দ্যোতকরের গুচ তাৎপর্য্য বুঝিতে হইলে প্রীমদ্বাচম্পতি মিশ্রের নানা এছে ঐ সমস্ত বিচার বুঝিতে হইবে। এখানে ঐ সমস্ত বিচারের সম্পূর্ণ প্রকাশ সম্ভব নহে। তবে সংক্ষেপে দার মর্ম্ম প্রকাশ করা অভ্যাবশ্রক।

মনীয়াচ্চিত্রাদর্থান্তরং বিষয়াঃ সামান্ত বিশেববরাৎ, সন্তানাতরচিত্তবং। প্রমাণগমাত্বাৎ কার্যাত্রাদনিতারাৎ,

য়র্পুর্বকরাচ্চেতি।—তায়বার্ত্তিক।

বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধদক্ষেদারের মূল দিছান্ত এই বে, ক্রিয়া ও কারকের কোন ভেদ নাই। ভাঁহারা বলিরাছেন,—"ভূতির্বেষাং ক্রিয়া নৈব কারকং দৈব চোচাতে"। অর্থাৎ বাহা উৎপত্তি, তাহাই ক্রিরা এবং তাহাই কারক। যোগনশনের বাাসভাষ্যেও উক্ত সিদ্ধান্ত কথিত হইয়াছে'। জাঁহাদিগের মতে বিজ্ঞানের প্রকাশক অন্ত কোন পদার্থও নাই। কারণ, প্রকাশ্ত, প্রকাশক ও প্রকাশ ক্রিরা অভিন্ন পদার্থ। স্কুতরাং বিজ্ঞান ভিন্ন বৃদ্ধির ধারা অনুভাব্য বা বোধ্য অন্ত পদার্থও নাই। এবং দেই বৃদ্ধি বা বিজ্ঞানের যে অপর অফু চব, যদ্বারা উহা প্রকাশিত হইতে পারে—তাহাও নাই। প্রান্থ ও প্রাহকের অর্থাৎ প্রকাশ্ত ও প্রকাশকের পূথক সন্তা না থাকার ঐ বৃদ্ধি অরংই প্রকাশিত হয়, উহা অতঃপ্রকাশ<sup>2</sup>। উক্ত দিদ্ধারের উপরেই বিজ্ঞানবাদ প্রতিষ্ঠিত হয়। উহা স্বীকার না করিলে বিজ্ঞানবাদ স্থাপনই করা বায় না। তাই উদ্যোতকর প্রথমে উহাই অস্বীকার করিয়া বলিয়াছেন,—"নহি কর্ম চ ক্রিয়া চ একং ভবতীতি।" অর্থাৎ কর্ম ও ক্রিয়া একই পদার্থ হয় না। স্বতরাং গ্রহণ ক্রিরা ও উহার কর্মকারক গ্রাহ্ বিবর মভিন্ন পদার্থ হইতেই পারে না। ভাৎপর্যাটীকাকার বাচম্পতি মিশ্র উন্দোতিকরের তাৎপর্য্য ব্যক্ত করিয়া এখানে পরে ইহাও লিখিয়া-ছেন বে, উদ্যোতকরের ঐ কথার দ্বারা "দহোপলস্তনিয়মাৎ" ইত্যাদি" কারিকার জ্ঞান ও জ্ঞের বিনয়ের অভেদ সাধনে যে হেতু ক্ষিত হইয়াছে, তাহাও পরাস্ত হইয়াছে ব্ঝিতে হইবে। কারণ, কর্ম ও ক্রিরা যথন একই পদার্থ হইতেই পারে না, তথন বিজ্ঞান ও উহার কর্ম্মকারক জ্ঞের বিষয়ের তেন স্বীকার্য্য হওয়ায় বিজ্ঞানের উপলব্ধি হইতে জ্ঞের বিষয়ের উপলব্ধিকে ভিন্ন বলিয়াই স্বীকার করিতে হইবে। স্কুতরাং "সহোপদস্ত" বলিতে জ্ঞান ও জ্ঞেরের এক বা অভিন্ন উপদক্ষিই বিবক্ষিত হইলে ঐ হেতুই অদিন। আর যদি জ্ঞের বিষয়ের সহিত জ্ঞানের উপলব্ধিই "নহোপলস্ত" এই যথাশ্রুত অর্থ প্রহণ করা বায়, তাহা হইলে ঐ হেতু বিরুদ্ধ হয়। স্থতরাং উক্ত হেতুর দারা জ্ঞান ও জ্ঞেয় বিষয়ের অভেদ সিদ্ধ হইতে পারে না। উদ্যোতকর কিন্তু বিজ্ঞানবাদীর উক্ত হেতুর কোন উল্লেখ করেন নাই। শারীরক হাব্যে শহুরাচার্য্য ঐ হেতুরও উল্লেখ করিয়া খণ্ডন করিয়াছেন। শ্রীমদ্বাচম্পতি মিশ্র "ভায়কণিকা", যোগদর্শন-ভাষ্যের টীকা ও "ভামতী" প্রভৃতি বছে "দহোপলস্তনিয়দাৎ" ইত্যাদি বৌদ্ধকারিকা উদ্ধৃত করিয়া বিশন বিচারপূর্লক উক্ত হেতুর পশুন করিরাছেন। 'সর্বাদর্শনসংগ্রহে' মাধবাচার্য্য এবং আরও অনেক গ্রন্থকার বিজ্ঞানবাদের বাাথায় উক্ত কারিকা উদ্ধৃত করিয়াছেন। কিন্ত উক্ত কারিকাটী কাহার রচিত, ইহা তাঁহারা (कहरे वरनम नारे।

क्षिक्वाहित्न। गहल्यनः, देवद विका, তদেব চ কারকমিতালাপগদঃ ।—বোগদর্শনলাবা ।।।২০ ।

 <sup>।</sup> নাল্ডোহকুভাবো বুলাইন্তি ককানাকুভবোহণাঃ।
 প্রাহ্পাইকবৈধুগাহ স্বরং দৈব প্রকাশতে।

 <sup>।</sup> সংহাপলন্তনিরমান্তেলে। নীলতজ্বিয়োঃ।
ভেদশ্চ লাজিবিজ্ঞানৈদৃ ভিতেলাবিবাদয়ে ।

পূর্ব্বোক্ত "সহোপলস্তনিষ্কমাৎ" ইত্যাদি কারিকার ছারা কথিত হইয়াছে যে, নীল জ্ঞান স্থলে নীল ও তদ্বিরক বে জ্ঞান, তাহার ভেদ নাই। নীলাকার জ্ঞানবিশেষই নীল। এইরূপ সর্ব্বেই জ্ঞানের বিষয় বলিয়া যাহা কথিত হয়, তাহা সমস্তই সেই জ্ঞানেরই আকারবিশের। জ্ঞান হইতে বিষয়ের পূথক সন্তা নাই। জ্ঞান বাভিরেকে জ্ঞের অসং। ইহার হেতু বলা হইয়াছে,— "সহোপলন্তনিয়মাৎ।" এখানে "সহ" শক্ষের অর্থ কি, ইহাই প্রথমতঃ বৃথিতে হইবে। জ্ঞানের সহিতই জ্বের বিষয়ের উপলব্ধি হয়, জ্ঞানের উপলব্ধি ব্যতিরেকে জ্বের বিষয়ের উপলব্ধি হয় না, ইহাই উক্ত হেতুর অর্থ হইলে ঐ হেতু বিরুদ্ধ হয়। কারণ, জ্ঞান ও জ্ঞেষ বিষয়ের ভেদ না থাকিলে 'দহ' শব্দার্থ সাহিত্যের উপপত্তি হয় না। ভিন্ন পদার্থেই সাহিত্য সম্ভব হয় ও বলা যায়। স্মৃতরাং ঐ হেতু জ্ঞান ও জ্ঞের বিষয়ের তেদেরই সাধক হওয়ার উহা বিরুদ্ধ। বৈভাষিক বৌদ্ধসম্প্রদারের আচার্য্য ভদস্ত ভভগুর্থ বিজ্ঞানবাদ খণ্ডন করিতে পূর্ব্বোক্তরূপ ব্যাখ্যানুদারে উক্ত হেতুকে বিক্লব্ধ বলিয়াছিলেন। তদমুদারে শ্রীমদবাচম্পতি মিশ্রও তাৎপর্যাটীকার পর্বেক্তি বথাশ্রুত অর্থে উক্ত দোষই বলিরাছেন। কিন্ত "তত্ত্বশংগ্রহে" শাস্তর্কিত "সহ" শব্দের প্রারোগ না করিয়া যে ভাবে পূর্বোক্ত হেতু প্রকাশ করিয়াছেন', তত্বারা বুঝা যায় যে, তাঁহাদিগের মতে নীল জ্ঞানের উপলব্ধি ও নীলোপলন্ধি একই পদার্থ। ঐ একোপলন্ধিই "দহোপলন্ত"। দর্কত্রই জ্ঞানের উপলব্ধিই বিষয়ের উপলব্ধি। জ্ঞানের উপলব্ধি ভিন্ন বিষয়ের পূথক উপলব্ধি নাই, ইহাই "দহোপনস্কনিয়ম।" উহার শ্বারা জ্ঞান ও জ্ঞেরের বে ভেদ নাই, ইহা দিল্ল হয়। কিন্ত ভ্রান্তিবশতঃ বেমন একই চক্রকে দ্বিচক্র বলিয়া দর্শন করে, অর্থাৎ ঐ স্থলে ঘেমন চক্র এক হইলেও তাহাতে তেদ দর্শন হয়, তক্রণ জ্ঞান ও জ্ঞের বিষয়ের ভেদ না থাকিলেও ভেদ দর্শন হয়। ফলকথা, পূর্মোক্ত "সহোপলস্কনিয়ম" শক্ষে "সহ" শব্দের অর্থ এক বা অভিন্ন—উহার অর্থ সাহিত্য নহে। "তত্বসংগ্রহপঞ্জিকা"র কমলশীল ভদস্ত শুভগুপ্তের ক্ষিত সমস্ত দোষের উল্লেখপুর্বাক খণ্ডন ক্রিতে শেষে পূর্বোক্ত "সহোপক্তে"র উক্তরপ বাাখ্যা স্পষ্ট করিয়াই বলিয়াছেন<sup>\*</sup>। এবং তৎপূর্বে তিনি শান্তরন্দিতের "বৎসংবেদন-মেৰ স্তাদ্যক্ত সংবেদনং জবং"—এই বাক্যোক্ত হেতুরও পূর্ব্বোক্তরূপই ব্যাখ্যা করিয়া লিখিয়াছেন,— "ঈদুশ এবাচার্যীরে 'সহোপলস্কনিয়মা'দিত্যাদৌ প্ররোগে হেতর্থোহভিপ্রেতঃ।" এথানে "আচার্য্য" শব্দের দ্বারা কোন আচার্য্য তাঁহার বৃদ্ধিস্থ, তিনি তাহা ব্যক্ত করেন নাই। বহু বিজ্ঞ কোন পণ্ডিত वरनन रा, जाहार्या धर्मकोर्डि "প্রমাণবিনি"हत्र" नारम रा श्रम त्रहान करतन, তিব্বতীয় ভাষায় উহার

—"তত্ত্বসংগ্ৰহ", ৫৯৭ পৃষ্ঠা।

১। বৎসাবেদননের জাব্যক্ত সংবেদনং ক্রবং। ওল্পাদরাতিরিক্তং তৎ ততো বা ন বিভিন্নতে।
 বথা নীলধিয়: আল্লা বিভীয়ো বা বংখায় গাঃ। নীলধীবেদনকেবং নীলাকারত বেদনাং।
 বিশ্বস্থানিক বিশ্বরার বা বংখায় গাঃ। নীলধীবেদনকেবং নীলাকারত বেদনাং।

২। ন ক্ষরৈকেনৈবোপলন্ধ একোপলন্ধ ইতামনর্শেহতিপ্রেতা। কিং তর্তি 

 ক্রানক্তের্বাঃ পরশাবনক

 এবোপনস্থান পৃথনিতি। ব এবহি জ্ঞানোপনস্থা স এব জ্ঞান্ত, ব এব জ্ঞানতেতি বাবং ।—তত্ত্বসাগ্রহ

 পঞ্জিকা, ৫৬৮ পূর্তা।

অমুবাদ আছে। তদ্বারা এই পুস্তকের প্রথম অধ্যায়ে "সহোপনস্তনিয়মাৎ" ইত্যাদি এবং "নাজো-২মুভাব্যো বৃদ্ধাহন্তি" ইত্যাদি এবং "অবিভাগোহপি বৃদ্ধ্যাত্মা" ইত্যাদি কারিকা ধর্মকীর্ত্তিরই রচিত, ইহা বুঝা গিয়াছে।

আমরা কিন্তু "তত্ত্বংগ্রহণজিকা"র বৌদ্ধাচার্য্য কমনশীলের উক্তির দারাও ইহা বুরিতে পারি। কারণ, কমলশীল প্রথমে "সহোপলস্থনিয়মাৎ" এই হেতুবাকো তাঁহার বাাগ্যাত হেত্বর্থ ই আচার্য্যের অভিপ্রেত বলিয়া, পরে উহাতে অক্তের আশক্ষা প্রকাশ করিয়াছেন যে, আচার্য্য ধর্মকীর্ত্তি ভাহার প্রন্থে ঐ খনে জ্ঞান ও জ্ঞো বিষয়ের উপলব্ধির ভেদ সমর্থনপূর্বক উক্ত সিদ্ধান্তে পূর্ব-পক্ষ প্রকাশ করায় তদ্বারা বুঝা যায় যে, উক্ত হেতুবাক্যে "সহ" শব্দের হারা এককাল অর্থ ই তাহার বিব্যক্ষিত - অভেদ অর্থ নহে। অর্থাৎ একই দম্যে জ্ঞান ও জ্ঞের বিষয়ের উপলব্ধিই তাহার অভিনত "সহোপলম্ভ"; নচেৎ জ্ঞান ও জ্ঞের বিষয়ের কাল-ভেদ সমর্থন করিয়া তিনি ঐ স্থলে পূর্ব্ব-পক্ষ সমর্থন করিবেন কেন ? জ্ঞান ও জ্ঞেন্ন বিষয়ের এককালই ''সহোপলস্ত'' শব্দের দারা তাঁহার বিবক্ষিত না হইলে ঐ স্থলে ঐজপ পূর্জপক্ষের অবকাশই থাকে না। কমলশীল এই আশদ্ধার সমাধান করিতে বলিয়াছেন বে, কালভেদ বস্তভেদের ব্যাপ্য। অর্থাৎ কালভেদ থাকিলেই বস্তভেদ থাকে। স্থতরাং ধর্মকীর্ত্তি যে জ্ঞান ও জ্ঞের বিষয়ের অভিন্ন উপলব্ধিকেই "সহোপলস্ত" বলিয়াছেন, তাহা জ্ঞান ও জ্ঞের বিষয়ের উপলব্ধির কালভেদ হইলে সম্ভব হয় না। কারণ, বিভিন্ন-কালীন উপলব্ধি অবশ্ৰাই বিভিন্নই হইবে, উহা এক বা অভিন্ন হইতে পারে না। ধর্মকীর্ত্তি উক্ত-রূপ তাৎপর্যোই জ্রন্নপ পূর্ব্বপক্ষের অবতারণা করিয়া, উহার খণ্ডন হারা তাঁহার কথিত হেতু "স্হোপল্ডে"র অর্থাৎ জ্ঞান ও জ্ঞের বিষয়ের অভিন্ন উপলব্ধিরই সমর্থন করিয়াছেন। কমলশীল এইরূপে ধর্মকীর্ত্তির উক্তিবিশেষের সহিত তাঁহার পূর্মোক্ত কথার বিরোধ ভঞ্জন করায় উক্ত কারিকা ধর্মকীর্ত্তিরই রচিত, ইহা আমরা বুঝিতে পারি। স্কুতরাং কমলশাল পূর্বে "ঈদৃশ এবাচার্য্যারে 'সহোপলস্থনিরমা'দিতাদৌ প্ররোগে হেত্বর্থাহভিপ্রেতঃ" এই বাক্যে "আচার্য্য" শব্দের দ্বারা ধর্মকীর্ত্তিকেই প্রহণ করিয়াছেন, ইহা বুঝা বায়। নচেৎ পরে তাঁহার "নত্ন চাচার্য্যধর্ম-কীর্ত্তিনা" ইত্যাদি' সন্দর্ভের ছারা পূর্ব্বোক্ত পূর্বপক্ষের অবতারণা করিয়া ধর্মকীর্ত্তির এক্সপ তাৎপর্য্য ব্যাখ্যার কোন বিশেষ প্রয়োজন থাকে না। স্থাখ্যণ এখানে কমলশীলের উক্ত সন্দর্ভে প্রাণিধান করিবেন। পরত্ত এই প্রদক্ষে এখানে ইহা বক্তব্য যে, "সহোপলন্তনিম্নাৎ" ইত্যাদি কারিকা ধর্মকীর্ত্তিরই রচিত হইলে উদ্যোতকর যে, তাঁহার পূর্ব্ববর্তী, ইহাও আমরা ব্ঝিতে পারি। কারণ, উদ্যোতকর ঐ কারিকা বা উহার দারা কথিত ঐ হেতুর উল্লেখপূর্ব্বক কোন বিচারই করেন নাই। কিন্ত বিজ্ঞানবাদ খণ্ডনে উক্ত হেতুর বিচারপূর্ব্বক খণ্ডনও নিতান্ত কর্ত্ববা।

১। নমু চাচাহাঁধপ্রকীর্ত্তিনা "বিষয়ত জ্ঞানহত্তরোগলাকঃ প্রান্তপলন্তঃ গশ্চাৎ নংবেদনত্ত্তি চে"নিতোবং পূর্ব্বন্ধানন্ত্রতা এককালার্থঃ সংশব্দোহত্ত দর্শিতো ন অতেলার্থঃ—এককালেহি বিবলিতে কালতেলাগদর্শনা পরত যুক্তং ন অতেলে সতীতি চেন্ন, কালতেলত বততেলেন ব্যাপ্তরাং কালতেলাগদর্শনমূপলন্তে নানাত্রপ্রতিপাদনার্থমের স্কৃত্তরাং মুক্তং, ব্যাপাত্ত ব্যাপকারতিচারাং।—তত্ত্বসংগ্রহপঞ্জিকা, ৫৯৮ পুঠা।

শঙ্করাচার্য্য ও বাচম্পতি মিশ্র প্রভৃতি তাহা করিলেও উন্মোতকর কেন তাহা করেন নাই, ইহা অবশ্য চিন্তনীর। উন্মোতকর বস্থবন্ধ ও দিঙ্কনাগের কারিকা ও মতের উল্লেখপূর্থক খণ্ডন করিরাছেন। কিন্তু তিনি যে, ধর্মকীর্ত্তির কোন উক্তির উল্লেখ ও খণ্ডন করিরাছেন, ইহা আমরা বৃথিতে পারি নাই। স্থতরাং উন্মোতকর ও ধর্মকীর্ত্তি সমসাময়িক, তাহারা উভ্রেই উত্রের মতের খণ্ডন করিয়াছেন, এই মতে আমাদিগের বিশ্বাস নাই। প্রথম খণ্ডের ভূমিকার (৩৮/০৯ পূর্চার) এ বিশ্বরে কিছু আলোচনা করিরাছি।

সে বাহা হউক, মূলকথা, বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধাচাৰ্য্যগণ সৰ্বব্য জ্ঞানের উপলব্ধিকেই বিষয়ের উপলব্ধি বলিয়াছেন, উচাই তাঁহাদিগের কথিত "সহোপলস্তনিয়ম"। উহার হারা তাঁহারা জ্ঞান ও জ্ঞের বিষয়ের অভেদ সাধন করিয়াছেন। কিন্ত বিরোধী বৌদ্ধসম্প্রদায়ও উহা স্থৌকার করেন নাই। বৈভাষিক বৌদ্ধদম্প্রাদায়ের আচার্য্য ভদস্ত গুভগুণ্ড উক্ত যুক্তি পণ্ডন করিতে বহু কথা বলিগ্নছেন। শ্রীমদ্বাচম্পতি মিশ্র প্রভৃতি তাঁহার খনেক কথাই গ্রহণ করিয়া বিজ্ঞানবাদ খণ্ডন করিয়াছেন। ভাঁহাদিগের মতে জ্ঞান ও বিষয়ের যে একই উপলব্ধি, ইহা অসিদ্ধ। অস্ততঃ উহা সন্দিগাসিদ্ধ। কারণ, উহা উভর পক্ষের নিশ্চিত হেতু নহে। স্থতরাং উহার দারা জ্ঞান ও জ্ঞের বিষয়ের অতেদ নিশ্চর করা যার না। এইরূপ উক্ত হেতুতে ব্যভিচারাদি দোষও তাঁহারা দেখাইরাছেন। কিন্তু শাস্ত রক্ষিত "তব্দংগ্রহে" প্রতিবাদিগণের বৃক্তি খণ্ডন করিয়া অতি সৃত্মভাবে পূর্বোক্ত "দহোপলম্ভ-নিয়মে"র সমর্থনপূর্ত্তাক উহা যে, জ্ঞান ও জ্ঞের বিষয়ের অভেনসাধক হইতে পারে,—ঐ হেতু যে, অসিন্ধ বা বাভিচারী নহে, ইহা বিশেষরূপে সমর্থন করিয়াছেন এবং পরে আরও নানা যুক্তির দ্বারা ও ভট্ট কুমারিলের প্রতিবাদের উল্লেখপূর্জক ভাহারও খণ্ডন করিয়া নিজদক্ষত বিজ্ঞানবাদের সমর্থন করিরাছেন । তাঁহার উপযুক্ত শিষা কমনশীলও উক্ত মতের প্রতিবাদী ভদস্ত ভারগুপ্ত প্রভৃতির সমস্ত কথার উল্লেখপূর্বক বণ্ডন করিয়া উক্ত মতের সমর্থন করিয়াছেন। বিজ্ঞানবাদের রহস্ত বুঝিতে হইলে ঐ সমস্ত মূলগ্রন্থ অবশুপাঠ্য। কেবল প্রতিবাদিগণের প্রতিবাদ পাঠ করিলে উভন্ন মতের সমালোচনা করাও যান্ন না। স্থল কথান্ন এরূপ গভীর বিষয়ের প্রকাশ ও নিরাস করাও বায় না। পরত্ত বিজ্ঞানবাদের সমর্থক বৌদ্ধাচার্য্যগণের মধ্যে বিজ্ঞানবাদের ব্যাখ্যার কোন কোন অংশে মততেলও হইয়াছে। বৌদ্ধাচার্য্য বস্থবন্ধুর "ত্রিংশিকাবিক্সপ্তিকারিকা" এবং উহার ভাষ্য বুঝিতে পারিলে বস্থবন্ধর ব্যাখ্যাত বিজ্ঞানবাদ বুঝা যাইবে। পরস্ত বিজ্ঞানবাদের খণ্ডন বুঝিতে ছইলে উদ্যোতকর প্রভৃতির প্রতিবাদও প্রণিধানপূর্বক বুরিতে হইবে। মীদাংসাভাষ্যে শবর স্থামীও বৌদ্ধমত খণ্ডন করিয়াছেন। তাহারই ব্যাখ্যাপ্রদক্ষে অনেক পরে বৌদ্ধমহাধানসম্প্রদারের বিশেষ অস্থাদয়দময়ে ভট্ট কুমারিল "মোকবার্ত্তিকে" "নিরাল্যনবাদ" ও "শৃক্তবাদ" প্রকরণে অতিস্ক্র বিচার ছারা বৌক্ক বিজ্ঞানবাদ ও শৃক্তবাদের খণ্ডন করিয়া গিয়াছেন এবং তজ্জ্ঞ তিনি বৌক্ষণ্ডকর

<sup>&</sup>gt;। उद्गाधार, अध्य चढ, ००० शृक्षे रहेएड एम भर्ग छ अहेगा।

निकटिं अध्यान चीकांत्र कतिशाहित्तन, देशं छना याय। मोमाश्माहार्यः প্रভाকরও छीउ প্রতিবাদ করিয়া বৌদ্ধমত থণ্ডন করিয়াছিলেন। শালিকনাথের "প্রকরণপঞ্চিকা" এছে তাহা বাক্ত আছে। পরে ভগবান শঙ্করাচার্য্য ও তাঁহার শিব্যসম্প্রদারের কার্য্য বিজ্ঞজনবিদিত। পরে শান্তরক্ষিত ও কমলশীন প্রভৃতি বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধাচার্য্যগণের প্রভাবে আবার ভারতে কোন কোন স্থানে বৌদ্ধমম্প্রদারের অভাদয় হইলে জীমদবাচম্পতি মিশ্র প্রভৃতি এবং সর্ববেশ্বে মহানৈয়াম্বিক উদয়নাচার্য্য ও প্রীধর ভট্ট প্রাভৃতি বিশেষ বিচার করিয়া বৌদ্ধমতের খণ্ডন করেন। বৌদ্ধমত খণ্ডনের জন্ত শেষে উদয়নাচার্য্য "আত্মতম্ববিবেক" গ্রন্থে ধেরণ পরিপূর্ণ বিচার করিয়াছেন, তাহা পদে পদে চিত্তাকর্ষক ও স্থান্ট যুক্তিপূর্ণ। প্রাচীনগণ ঐ গ্রন্থকে "বৌদ্ধাধিকার" নামেও উরেধ করিরাছেন। এখন অনেকে বলেন, উহার নাম "বৌদ্ধধিককার"—"বৌদ্ধধিকার" নহে। উদয়নাচার্য্যের ঐ অপূর্ব্য এছ পাঠ করিলে বৌদ্ধনত্যদায়ের তদানীস্তন অবস্থাও বুঝিতে পারা যায়। বৌদ্ধমতের পঞ্জন বুঝিতে হইলে উদয়নাচার্য্যের ঐ গ্রন্থের বিশেষ অফুশীলনও অত্যাপ্তক। ফলকথা, বৌদ্ধযুগের প্রারম্ভ হইতেই ভারতে বৈদিক ধর্মরক্ষক নীমাংসক,নৈরায়িক ও বৈদান্তিক প্রভৃতি নানা সম্প্রদারের বহু বহু আচার্য। নানা স্থানে বৌদ্ধমতের প্রতিবাদ করিয়া নিজ সম্প্রদায় রক্ষা করিয়াছিলেন। এখনও বৌদ্ধপ্রভাববিধ্বংশী বাৎখ্যায়ন ও উদ্দোত্তকর প্রভৃতি বহু আচার্য্যের যে সকল গ্রন্থ বিদ্যা মান আছে, তাহা বৌদ্ধযুগেও ভারতে সনাতন বর্ণাশ্রম ধর্মের উজ্জন চিত্র ও বিজয়গতাকা। ঐ সমস্ত প্রাচ্য চিত্রে একেবারেই দৃষ্টিপাত না করিয়া অভিনব কলিত প্রতীচাচিত্র দর্শনে মুগ্ধ হওয়া ঘোর অবিচার। সেই অবিচারের ফলেই শঙ্করাচার্য্যের পূর্ব্বে ভারতে প্রায় সকল ব্রাহ্মণই বৌদ্ধ হুইয়া গিয়াছিলেন, শঙ্করাচার্য্য আধিয়া তাঁহাদিগকে ব্রহ্মণাধর্মে দীক্ষিত করেন, তিনি তাঁহাদিগকে উপবীত প্রদান করেন, ইত্যাদি প্রকার মন্তব্যও এখন গুনা বার। কিন্ত ইহাতে কিঞ্চিৎ বক্তব্য এই যে, বাৎজায়নের পূর্বেও বৌদ্ধ দার্শনিকগণের অভাদয়ের সময় হইতেই শেষ পর্যান্ত ভারতে সর্বাশান্তনিক্ষাত তপন্থী কত ব্রহ্মণ যে বৈদিকবর্ণাশ্রমধর্ম রক্ষার জন্ত প্রাণপণে বৌদ্ধসম্প্রদারের সহিত কিরুপ সংগ্রাম করিয়া গিরাছেন এবং সেই সময়ে নানা স্থানে তাঁহাদিগেরও কিরুপ প্রভাব ছিল এবং তাঁহারা নানা শাস্ত্রে কত অপুর্ব্ধ গ্রন্থ নির্ম্মাণ করিয়াছিলেন এবং তাঁহাদিগের নিঞ্জ নিজ সম্প্রদায়ে কত শিষা প্রশিষা ও তাঁহাদিগের মতবিশ্বাদী কত ব্রাহ্মণ ছিলেন এবং স্থানবিশেষে বৌদ্ধ-সম্প্রদারের প্রভাব বৃদ্ধি হওয়ায় কত ত্রাহ্মণ যে নিজ সম্পত্তি শাস্ত্রগ্রন্থ মন্তকে করিয়া স্বধর্মারকার জন্ত পর্কতে আরোহণ করিয়াছিলেন, এই পমস্ত কি সম্পূর্ণরূপে অমুসন্ধান করিয়া নির্ণয় করা হইরাছে ? প্রতীচা দিবাচকুর দারা ত ঐ সমস্ত দেখা ঘাইবে না। একদেশদশী হইরা প্রস্কৃতক্তের নির্ণর করিতে গেলেও প্রকৃত তত্তের নির্ণয় হইবে না। এ বিষয়ে এখানে অধিক আলোচনার স্থান नारे।

পুর্ব্বোক্ত "বিজ্ঞানবাদ" খণ্ডনে প্রথমতঃ সংক্ষেপে স্থলভাবে মূলকথাগুলি প্রণিধানপূর্বক ব্রিতে হইবে। প্রথম কথা—জ্ঞান ও জ্ঞের বিষয় যে বস্তুতঃ অভিন্ন, এ বিষয়ে কোন প্রমাণ নাই। জ্ঞের ইইলেই তাহা জ্ঞানপদার্থ এবং জ্ঞানের উপলব্ধিই জ্ঞের বিষয়ের উপলব্ধি,—

জ্ঞের বিবরের কোন পৃথক্ উপলব্ধি হয় না, স্বতরাং জ্ঞান হইতে জ্ঞের বিবরের পৃথক্ সভা নাই, ইহা বলা বার না। কারণ, জ্ঞানের উপলব্ধি হইতে জ্ঞের বিষরের পৃথক উপলব্ধিই হইয়া থাকে। জ্ঞান হইতে বিছিয়াকারেই জের বিষয়ের প্রকাশ হয়। পরস্ত জ্ঞানক্রিয়ার কর্মকারকই জ্ঞের বিষয়। স্থতরাং উহা হইতে জ্ঞান ভিন্ন পদার্থ। কারণ, ক্রিয়াও তাহার কর্মকারক কখনই এক পদার্থ হয় না। যেমন ছেদনক্রিয়া ও ছেদ্য দ্রব্য এক পদার্থ নহে। পরস্ত ক্রেয় বিষয়ের পাতা বাতীত জ্ঞানেরও সভা থাকে না। কারণ, নির্বিবয়ক জ্ঞান জন্মে না। জ্ঞের বিষয়গুলি বস্তুত: জ্ঞানেরই আকারবিশেব; স্তুতরাং জ্ঞানস্বরূপে উহার সত্তা আছে, ইহা বলিলে বাস্তু স্বরূপে উহার দত্তা নাই অর্থাৎ বাহ্য পদার্থ নাই, উহা অলীক, ইহাই বলা হয়। কিন্ত তাহা হইলে জ্ঞানাকার পদার্থ অর্থাৎ অন্তক্তের বস্তু বাহ্ববৎ প্রকাশিত হয়, এই কথা বলা যার না। কারণ, বাফ পদার্থ বন্ধ্যাপ্তের ভার অনীক হইলে উহা উপমান হইতে পারে না। অর্থাৎ বেমন "বন্ধাপুত্রের ভার প্রকাশিত হর" এইরূপ কথা বলা যার না, ভদ্রপ "বৃহির্ন্তং প্রকাশিত হয়" এই কথাও বলা বায় না। বিজ্ঞানবাদী বাহা পদার্থের সতা মানেন না, উহা বাহুত্রপে শলীক বলেন, কিন্ত অন্তজের বস্তু বহিন্দিৎ প্রকাশিত হয়, এই কথাও বলেন; স্থতরাং তাঁহার জন্ত্রপ উক্তিব্রের সামগ্রন্থ নাই। শারীরকভাব্যে ভগবান্ শ্বরাচার্যাও এই কথা বলিয়াছেন। পরত্ত জ্ঞের বিষয়ের সন্তা ব্যতীত তাহার বৈচিত্র্য হইতে পারে না। বিষয়ের বৈচিত্রা ব্যতীতও জ্ঞানের বৈচিত্রা হইতে পারে না। বিজ্ঞানবাদী অনাদি সংস্কারের বৈচিত্রাবশত:ই জ্ঞানের বৈচিত্র্য বলিয়াছেন। কিন্তু বিষয়ের বৈচিত্র্য বাতীত দেই দেই বিষয়ে সংস্থারের বৈচিত্রাও হইতে পারে না। প্রতিক্ষণে বিজ্ঞানেরই সেই দেই আকারে উৎপত্তি হর এবং উহাই বিজ্ঞানের পরিণাম, ইহাও বলা যায় না। কারণ, ঐরপ ক্ষণিক বিজ্ঞানের উৎপঞ্জিতে কোন কারণ বলা যায় না। যে বিজ্ঞান দিতীয় কণেই বিনষ্ট হইবে, তাহা ঐ সমরে অপর বিজ্ঞানের উপাদান-কারণ হইতে পারে না। পরস্ত আলয়বিজ্ঞানসন্তানকে আত্মা বলিলেও উহাতে কালান্তরে কোন বিষয়ের স্মরণ হইতে পারে না। কারণ, যে বিজ্ঞান পূর্বেন সেই বিষয়ের অনুভব করিয়াছিল, তাহা দিতীয় কণেই বিনষ্ট হওয়ায় তাহার অন্নভূত বিষয় অপর বিজ্ঞান স্মরণ করিতে গারে না। আলমবিজ্ঞানসন্তানকে স্থানী পদাৰ্থ বলিয়া স্বীকার করিলে "সর্বাং ক্ষণিকং" এই সিদ্ধান্ত ব্যাহত হয়। স্নতরাং উহাও প্রত্যেক বিজ্ঞান হইতে কোন অতিরিক্ত পদার্থ নহে, ইহাই বুলিতে হইবে (প্রথম খণ্ড, ১৭০—৭৫ পৃঃ দ্রষ্টবা)। পরস্ত জ্ঞান হইতে ভিন্ন বিষয়ের সন্তাই না থাকিলে সর্ব্বত্র জ্ঞানেরই জ্ঞান জন্মিতেছে, ইহাই বলিতে হয়। কিন্ত তাহা হইলে জ্ঞানের পরে "আমি জ্ঞানকে জানিলাম" এইরপ জান কেন জলো না ? ইহা বলিতে হইবে। সর্ব্বএই করিত বাঞ্ছ পদার্থে জ্ঞানাকার বা অন্তক্তের বস্তুই বাহ্ববং প্রকাশিত হয়, ইহা বলিলে দেই সমস্ত বাহ্ন পদার্থের কালনিক বা ব্যবহারিক সভাও অবশ্র স্বীকার করিতে হইবে। কিন্ত তাহা হইলে দেই সমস্ত বাস্থ পদাৰ্থকৈ পারমার্থিক বিজ্ঞান হইতে অভিন্ন বলা বায় না। কালনিক ও পারমার্থিক পদার্থের অভেদ সম্ভব নহে। অসৎ ও সৎপদার্থেরও অভেদ সম্ভব নহে। পরস্ত বিজ্ঞানবাদী

264

অপ্লাদিক্তানকে দৃষ্টাস্ত করিয়া জ্ঞানত্তেত্ব হারা জাধাবস্থার সমস্ত জ্ঞানকেও ভ্রম বলিয়া সিদ্ধ করিতে পারেন না। কারণ, জাপ্রববস্থার সমস্ত জ্ঞান স্বপ্নাদি জ্ঞানের তুলা নহে। পরস্ত স্বপ্লাদি জ্ঞান ভ্ৰম হইলেও উহাও একেবারে অদদ্বিবন্ধকও নহে। স্কৃতরাং তদ্দৃতীন্তে জাঞানবস্থার সমস্ত জ্ঞানকে অসদ্বিধ্যক বলিয়া প্রতিপন্ন করা বায় না। পরত্ত সর্ববাৰস্থায় সমস্ত জ্ঞানই ল্রম হইলে জগতে বথাৰ্থজ্ঞান থাকে না। উহা না থাকিলেও ভ্ৰমজ্ঞান বলা বায় না। কারল, বথার্থ-জ্ঞান বা তত্ত্তান জন্মিলেই পূর্বজাত ভ্রমজ্ঞানের ভ্রমত নিশ্চর করা যায়। নচেৎ সমস্ত জ্ঞানই ভ্রম, ইহা মুখে বলিলে কেহ তাহা প্রহণ করে না। যথার্থজ্ঞান একেবারেই না থাকিলে প্রমাণেরও সন্তা থাকে না। কারণ, বথার্থ অনুভূতির সাধনকেই প্রমাণ বলে। সেই প্রমাণ ব্যতীত কোন দিন্ধান্ত স্থাপন করিতে গেলে বিনা প্রমাণে বিপরীত পক্ষও স্থাপন করা ধার। বিজ্ঞানবাদী অপরের সন্মত প্রমাণ-পদার্থ এহণ করিয়া যে সমস্ত অহমানের বারা তাঁহার সিভাস্ত স্থাপন করিয়াছেন, উহার প্রামাণ্য নাই। কারণ, প্রত্যক্ষ-বিক্ষন অনুমানের প্রামাণ্য কেহই স্বীকার করেন না। বাহ্য পদার্থের যথন জ্ঞান হইতে পুথকুরপেই প্রতাক্ষ হইতেছে, তথন কোন অহুমানের ঘারাই তাহার অসন্তা নিক্ষ क्त्रा गांव मा । त्वनाखनर्भाम जगवान वान्त्रावर्ग "मा जाव छेननत्वः" (२:२।२৮) धेर एएवत वांब्रा धे কথাই বনিয়াছেন এবং পরে "বৈধর্ম্মাচ্চ ন স্বপাদিবৎ" এই স্তত্তের দ্বারা জাঞ্চনবস্থার প্রত্যক্ষসমূহ যে, স্বপ্নাদির তুলা নহে-এই কথা বলিয়া বিজ্ঞানবাদীর অনুমানের দৃষ্টান্তও খণ্ডন করিয়াছেন। বোগদর্শনের কৈবলাপাদের শেষে এবং উহার বাাসভাষোও বিজ্ঞানবাদের খণ্ডন হইয়াছে। পরস্ত দৃশ্বদান ঘটপটাদি পদার্থে যে বাহ্নত্ব ও স্থূগন্থের প্রতাক্ষ হইতেছে, উহা বিজ্ঞানের ধর্ম হইতে পারে না। স্নতরাং উহা বিজ্ঞানেরই আকারবিশেষ, ইহাও বলা যায় না। বিজ্ঞানে যাহা নাই, তাহা বিজ্ঞানের আকার বা বিজ্ঞানরপ হইতে পারে না । পরস্ত যে এবো চকুঃসংযোগের পরে তাহাতে স্থলম্বের প্রাত্তাক্ষ হইতেছে, উহা ক্ষণিক হইলে স্থলম্বের প্রত্যক্ষকাল পর্যান্ত উহার অন্তিম্ব না থাকায় উহাতে স্থূনত্বের প্রত্যক্ষ অসম্ভব। স্তুতরাং "সর্বং ক্ষণিকং" এই সিদ্ধান্তও কোনরূপে উপপন্ন হর না। পরন্ত বিজ্ঞানবাদী বে বাহাওজিতে জ্ঞানাকার রন্ধতেরই ভ্রম স্বীকার করিয়াছেন, ঐ বাহাওজিও ত তাঁহার মতে বস্ততঃ জ্ঞান হইতে ভিন্ন কোন পদার্থ নহে। উহাও জ্ঞানেরই আকারবিশেষ। তাহা হইলে বস্তুতঃ একটা জ্ঞান-পদার্থেই অপর জ্ঞানপদার্থের ভ্রম হওয়ায় তাহাতে বস্তুতঃ কোন বাহ সম্বন্ধ না থাকায় বাহ্যবং প্রকাশ কিরূপে সম্ভব হইবে ? ইহাও বিচার্য্য। পরন্ত তাহা হইলে সর্ব্বাত্র বস্ততঃ জ্ঞানস্থরূপ সংপদার্থই অপর জ্ঞানস্থরূপ সংপদার্থের ভ্রমের অধিষ্ঠান হয়, ইহাই স্বীকার্য্য। বিজ্ঞানবাদী কিন্তু তাহা বলেন না। তিনি বাহাপ্রতীতির অপলাপ করিতে না পারিয়া কলিত বাহু পদার্থেই জ্ঞানের আরোপ স্বীকার করিয়াছেন। তাঁহার মতে কলিত বাহাঙক্তি জ্ঞান হইতে ভিন্ন-রূপে অসং। উহাতেই রজতাকার জ্ঞান বা জ্ঞানাকার রজতের ভ্রম হওয়ায় সেই রজতের বাহাবং প্রকাশ হইয়া থাকে। কিন্তু বাহুত্বরূপে বাহু যদি একেবারেই অসৎ বা অলীকই হয়, ভাহা হইলে বাছাবং প্রকাশ হয়, ইহা বলা যায় না। বাছাবং প্রকাশ বলিতে গেলেই বাহা পদার্থের সন্তা স্বীকার্য্য হওয়ায় বিজ্ঞানবাদীর নিজের বাণেই তাঁহার নিজের বিনাশ তথনই হইবে। পরস্ত ভ্রমের বাহা অধিষ্ঠান,

অর্থাৎ যে পদার্থে অপর পদার্থের ভ্রম হয়, দেই পদার্থের সহিত দেই অপর পদার্থ অর্থাৎ আরোপ্য পদাৰ্থনীর সাদৃশ্য বাতীত সাদৃশ্যমূণক ঐ ভ্রম হইতে পারে না। তাই ওক্তিতে রজ্তভ্রমের আর মন্ত্রব্যাদি-ভ্রম জন্মে না। কিন্তু বিজ্ঞানবাদীর মতে কল্লিত বাহুওক্তি বাহা অসং, তাহাই রজতাকার জ্ঞানরূপ সংপদার্থের ভ্রমের অধিষ্ঠান হইলে অসৎ ও সংপদার্থের কোন সাদ্র্য সম্ভব না হওয়ায় উক্তরণ ভ্রম হইতে পারে না। কলিত বা অসং বাহু গুক্তির সহিত্ত রজতাকার জ্ঞানের কোনরূপে কিঞ্ছিৎ সাদৃশ্য আছে, ইহা বলিলে করিত সমস্ত বিষয়ের সহিতই উহার কোনরূপ সাদৃশ্য স্বীকার্য্য হওয়ার শুক্তিতে রজতভ্রমের ক্রার মহুয়াদি-ভ্রমও স্থাকার করিতে হয়। কারণ, জ্ঞানাকার মন্থ্যাদিরও ঐ কল্লিত বাহ্ শুক্তিতে ভ্রম কেন হইবে না ? ইহাতে বিজ্ঞানবাদীর কথা এই যে, ভিন্ন ভিন্ন বিজ্ঞান নিয়ত ভিন্ন ভিন্ন বিষয়াকারেই উৎপন্ন হয়। বিজ্ঞানের ঐকপই পরিণাম স্বভাব-সিছ। অর্থাৎ সর্ববিষয়াকারেই সকল বিজ্ঞানের উৎপত্তি হয় না। স্ততরাং বিজ্ঞানের স্বভাবারু পারে শুক্তিতে ঐ স্থলে রজতাকার জ্ঞানেরই উৎপত্তি হয়। কোন স্থলে উহাতে অস্তাকার জ্ঞানেরও উৎপত্তি হয়। সর্কাকার জ্ঞানের উৎপত্তি হয় না। কিন্ত ইহা বলিলে বিজ্ঞানবাদীর মতে উক্তরণ লমে বিজ্ঞানের স্বভাব বা শক্তিবিশেষই নিয়ামক, সাদৃশ্রাদি আর কিছুই নিয়ামক নতে, ইহাই স্বীকার্য্য। কিন্তু তাহা হইলে ঐ স্বভাবের স্বতন্ত্র সন্তা ও উহার নিয়ামক কিছু আছে কি না, ইহা বক্তবা। বিজ্ঞানের অভাবও যদি অপর বিজ্ঞানরূপই হয়, তাহা হইলে দেই বিজ্ঞানেরও স্বভাববিশেষ স্বীকার করিয়া উহার নিয়ামক বলিতে হইবে। এইরূপে অনস্ত বিজ্ঞানের অনস্ত স্বভাব বা শক্তি কল্লনা করিয়া বিজ্ঞানবাদী কল্লনাশক্তিবলে ব্যর্থ বিচার করিলেও বস্ততঃ উহা তাঁহার কল্পনা মাত্র, উহা বিচারসহ নহে।

বেদবিশ্বাদী অহৈতবাদী বৈদান্তিকসম্প্রাদার কিন্ত ঐরূপ কর্রনা করেন নাই। তাঁহাদিগ্রের মতে জ্রের বিষয় বা জগৎপ্রাপঞ্চ সংও নহে, অসংও নহে, সং অধবা অসং বলিয়া উহার নির্কাচন বা নিরূপণ করা যায় না। স্কৃতরাং উহা অনির্কাচনীয়। অনাদি অবিদ্যার প্রতাবে সনাতন রক্ষে ঐ অনির্কাচনীয় জগতের ভ্রম হইতেছে। ঐ ভ্রমের নাম "অনির্কাচনীয়ধ্যাতি"। শুক্তিতে যে রক্ষতের ভ্রম হইতেছে, উহাও "অনির্কাচনীয়ধ্যাতি"। ঐ স্থলে বাফ্ শুক্তি অসং নহে, উহা ব্যবহারিক সত্য। উহাতে অনির্কাচনীয় রক্ষতের উৎপত্তি ও ভ্রম হইতেছে। বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ যদি নিজ মত সমর্থন করিছে যাইয়া শোরে উক্ত অহৈত মতেরই নিক্টবর্ত্তা হন, তাহা হইলে কিন্তু অহৈতমতেরই জয় হইবে। কারণ, অহৈতমতে বেদের প্রামাণ্য শ্বীহৃত, বেদকে আশ্রয় করিয়াই উক্ত মত সমর্থিত। তাই উহা "বেদনয়" অর্থাৎ বৈদিক মত বলিয়া কথিত হয়। বেদ ও সনাতন ব্রহ্মকে আশ্রয় করায় অহৈতবাদ বৌদ্ধ বিজ্ঞানবাদের অপেক্ষায় বলী। স্কৃতরাং বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ বিচার করিতে করিতে শেষে আত্মরক্ষার জন্ম অহৈত মতেরই নিক্টবর্ত্তা হইলে তথন অহৈত মতের জয় অবশ্রস্তাবী। কারণ, বলবানেরই জয় হইয়া থাকে। কিন্তু তাহা হইলেও তথন বিজ্ঞানবাদীর নিজ মত ধবংস হওয়ায় তাহার বৌদ্ধত্বও থাকিবে না। তথন তিনি "ইতো ভ্রম্বস্ততো নষ্ঠ" হইবেন। আত্মন্তবিবেক প্রছে মহানৈরায়িক উদ্যানাহার্য্য উক্তরূপ তাৎপর্যাই প্রথম

করে বিজ্ঞানবাদীকে অহৈত মতের কুন্ধিতে প্রারেশ করিতে বলিরাছেন। পরেই আবার বলিয়াছেন বে, অথবা "মতিকৰ্দন" অৰ্থাৎ বুদ্ধির মালিভা পরিত্যাগ করিয়া নীলাদি বাহ্ বিষয়ের পারমার্থিকত্ব বা সভাতায় অর্থাৎ আমাদিগের সম্মত হৈতমতে অবস্থান কর। তাৎপর্যা এই যে, বিজ্ঞানবাদী বৃদ্ধির মালিগুবশতঃ প্রকৃত দিল্ধান্ত বৃঝিতে না পারিলে অকৈতমতের কুঞ্জিতে প্রবেশ করুন। তাহাতেও আমাদিগের ক্ষতি নাই। কিন্তু তাঁহার বৃদ্ধির মালিন্ত নিবৃদ্ধি হইলে তিনি আর এই বিখের নিলা করিতে পারিবেন না। ইহাকে কণ্ডজুরও বলিতে পারিবেন না। অনিন্য ঈদুশ বিশ্বকেই সত্য বলিয়া স্বীকার করিতে হইবে। এথানে লক্ষ্য করা আবশ্রক বে, উদয়না-চার্য্য বিজ্ঞানবাদীকে অবৈত মতের কুলিতে প্রবেশ করিতে বলিলেও পরে বিশ্বের সত্যতা বা বৈত-মতে অবস্থান করিতেই বলিয়াছেন এবং তাহাতে বৃদ্ধির মালিক্ত ত্যাগ করিতে বলিয়াছেন। স্থতরাং তিনি এথানে অহৈতমতেরই সর্বাপেক্ষা বলবন্তা বলিয়া উক্ত মতে তাঁহার অমুরাগ স্থচনা করিয়া গিয়াছেন, ইহা প্রতিপদ্ন হয় না। ওঁহোর পূর্বাপর গ্রন্থ পর্য্যালোচনা করিলেও ইহার বিপরীতই বুঝা যায়। এ বিষয়ে চতুর্গ থণ্ডে (১২৫—২৯ পূর্রায়) আলোচনা দ্রস্টব্য। ফলকথা, উক্ত অবৈত-মতের স্থান থাকিলেও বৌদ্ধ বিজ্ঞানবাদ ও শুক্তবাদের কোন স্থানই নাই, অর্থাৎ উহা দাড়াইতেই পারে না, ইহাই উদয়নের চরম বক্তবা। তাই শেষে বলিয়াছেন,—"তথাগতমতক্স তু কোহবকাশ:।" পূর্ব্বোক্ত বিজ্ঞানবাদ খণ্ডনে জয়ন্ত ভট্ট প্রভৃতি ইহাও বলিয়াছেন যে, বিজ্ঞানবাদী সর্বাত্ত কল্পিত বাহ্য পদার্থে জ্ঞানাকার বা অন্তর্জের বন্ধরই ভ্রম স্বীকার করেন। জ্ঞানরূপ স্বাস্থাই তাঁহার মতে অম্বক্রের। স্থতরাং সর্ববে আত্মথাতিই তাঁহার স্বীকার্য্য। কিন্ত তাহা হইলে "ইহা নীল" এইরপ জান না হইয়া "আমি নীল" এইরপই জান হইত এবং "ইহা রজত" এইরপ জান না হইয়া "আমি রজত" এইরাপ জানই হইত। কারণ, সর্পাত্র অন্তক্তের জ্ঞানেরই ভ্রম হইলে তাহাতে অবশ্র জ্ঞানরপ আত্মারও সর্বত্ত "অহং" এই আকারে প্রকাশ হইবেই। কিন্তু তাহা বথন হয় না, অর্থাৎ আমি রজত, আমি নীল, আমি ঘট, ইত্যাদিরপে জ্ঞানোৎপত্তি যথন ক্ষণিকবিজ্ঞানবাদীও স্বীকার করেন না, তথন পূর্ব্বোক্ত "আত্মথ্যাতি" কোনরূপেই স্বীকার করা যায় না। এখন এখানে ঐ "আত্মথ্যাতি" কিন্নপ, তাহাও বিশেষ করিয়া ব্ঝিতে হইবে। তাহাতে প্রথমে "অক্সথাখ্যাতি" ও "অসংখ্যাতি" প্রভৃতিও বুঝা আবশ্রক।

অনেকে বলিরাছেন যে, "থাতি" শব্দের অর্থ ভ্রমজ্ঞান । বস্তুতঃ "থাতি" শব্দের অর্থ জ্ঞান মাত্র। পূর্ব্বোক্ত ৩৪শ স্বত্তের বার্ত্তিকে উদ্যোতকরও জ্ঞান অর্থেই "থাতি" শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। অনুমিতিদীধিতির টাকার শেষে গদাধর ভট্টাচার্য্য "অসংখ্যাতি" শব্দের অর্থ ব্যাথ্যা করিতেও লিথিয়াছেন,—"থ্যাতিজ্ঞানং।" যোগদর্শনে "তৎপরং প্রয়থ্যাতেগুণিবৈত্বগ্রং" (১)১৬) এবং "বিবেকথ্যাতিরবিপ্লবা হানোপায়ঃ" (২)২৬) এই স্বত্তে যথার্থজ্ঞান অর্থেই

১। প্রবিশ বা অনির্বাচনীয়ব্যাতিকৃত্মিং, তিওঁ বা মতিকর্মমমপহার নীলাদীনাং পারমায়িকরে তত্মাৎ—
ন গ্রাফ্তেদমবধুর বিয়োহস্তি বৃত্তিত্ত্বাধনে বলিনি বেদনয়ে লয়্ডীঃ।
নো চেদনিশামিবনীদৃশনেব বিলং তথাং, তথাগতমতত তু কোহবকাশঃ ঃ—আত্মতগ্রবিবেক ঃ

"থাতি" শব্দের প্ররোগ হইরাছে। তবে "আত্মধ্যাতি" প্রভৃতি নামে যে "থ্যাতি" শব্দের প্ররোগ হইয়াছে, উহার ফলিতার্থ ভ্রমজ্ঞান। এই ভ্রমজ্ঞান সথমে প্রাচীন কাল হইতেই ভারতীয় দার্শনিক-সমাজে নানাক্রপ স্থন্ধ বিচারের কলে সম্প্রদারভেদে নানা মতভেদ হইয়াছিল এবং ঐ সমস্ত মত-ভেনই সম্প্রদায়তেদে বিভিন্ন মত স্থাপনের মূল ভিত্তি হইয়াছিল। তাই নানা গ্রন্থে আমরা ঐ সমস্ত মতভেদের সমালোচনাপূর্ব্ধক খণ্ডন-মণ্ডন দেখিতে পাই। তন্মধ্যে প্রধানতঃ পাঁচটী মতই এখন প্রসিদ্ধ। অবৈতবাদী বৈদান্তিকসম্প্রদায় উহাকে "খ্যাতিপঞ্চক" বলিয়াছেন'। বথা,—(১) আত্মখ্যাতি, (২) অসংখ্যাতি, (৩) অখ্যাতি, (৪) অক্তথাখ্যাতি ও (৫) অনির্বাচনীরখ্যাতি। তন্মধ্যে শেষোক্ত "অনির্বাচনীয়খ্যাতি"ই তাঁহাদিগের দশত। তাঁহাদিগের মতে শুক্তিতে রক্তভ্রমস্থলে অজ্ঞান-বশতঃ দেই শুক্তিতে মিথা। রজতের স্বাষ্ট হয়। মিথা। বলিকে অনির্ব্বচনীয়। অর্থাৎ ঐ রজতকে সংও বলা যার না, অসংও বলা যার না; সং বা অসং বলিয়া উহার নির্বচন করা যার না; স্কুতরাং উহা অনির্মাচনীয় বা মিখ্যা। উক্ত স্থলে দেই অনির্মাচনীয় রজতেরই ভ্রম হয়। উহারই নাম "অনির্বাচনখাতি" বা "অনির্বাচনীয়খাতি"। এইরপ দর্ববেই তাঁহাদিগের মতে ভ্রমস্থলে অনির্বাচনীর বিষয়েরই উৎপত্তি ও ভ্রম হর। স্কুতরাং তাঁহাদিগের মতে দর্বাত্ত ভ্রমের মাম "অনির্ব্বচনীরখ্যাতি"। তাঁথাদিগের মূল যুক্তি এই যে, ভক্তিতে রজতন্ত্রম ও রজ্জুতে দর্শস্ত্রম প্রভৃতি স্থলে রজত ও দর্প প্রভৃতি সে স্থানে একেবারে অসং হইলে উহার ভ্রম হইতে পারে না। বিশেষতঃ বিষয়ের সহিত ইন্দ্রিসমিকর্ম বাঙীত প্রত্যক্ষ জন্মে না। শুক্তিতে রজতত্ত্রম প্রভৃতি প্রভালাত্মক ত্রম। স্বতরাং উহাতে রজতাদি বিষয়ের দহিত ইত্তিরদানিকর্ব অবগ্রাই আবগ্রাক। অতএব ইহা অবগ্রাই স্বীকার্য্য যে, ঐ স্থলে রজতাদি মিথ্যা বিষয়ের উৎপত্তি হয়। তাহার সহিতই ইন্দ্রিয়সনিকর্ষজন্ম ঐকপ ভ্রমাত্মক প্রত্যক্ষ জন্ম। নৈয়ানিকসম্প্রদার ঐ স্থলে রজতাদিজ্ঞানকেই সন্নিকর্য বলিয়া স্থীকার করিয়া, ঐ সমস্ত ভ্রমপ্রতাক্ষের উপপাদন করিয়াছেন। ঐ সন্নিকর্ষকে তাঁহারা "জ্ঞানলক্ষণা প্রত্যাসত্তি" বলিয়াছেন। উহা অলৌকিক সন্নিকর্ষবিশেষ। ভজ্জ পূর্ব্বোক্ত ঐ সমস্ত স্থলে অলোকিক ভ্রমপ্রতাক্ষই জন্ম। স্বতরাং উহাতে চক্ষ্:সংযোগাদি গৌকিক সন্নিক্ষ্য অনাবশ্যক এবং ডজ্জন্ত ঐ ভ্ৰমস্থলে সেই স্থানে মিধ্যা বিষয়ের স্থাষ্ট কল্পনাও অনাবশুক। কিন্তু অহৈতবাদী বৈদান্তিকসম্প্রদায় জ্ঞানন্ত্রপ অলৌকিক সন্নিকর্য স্বীকার করেন নাই। তাঁহারা বলিয়াছেন যে, উহা স্বীকার করিলে পর্বভাদি স্থানে বস্থাদির অহামিতি হইতে পারে না। কারণ, ঐ সমন্ত অহমিতির পূর্বে সাধ্য বহুগাদিজ্ঞান বধন থাকিবেই, তথন ঐ জ্ঞানরপ সামিকর্মগুল পর্মতাদিতে বহুগাদির অণ্টোকিক প্রান্তাকাই অন্মিরে। কারণ, একই বিষয়ে অন্ত্রমিতির সামগ্রী অপেক্ষার প্রত্যক্ষের সামগ্রী বলবতী। ঐরপ স্থলে প্রত্যক্ষের সামগ্রী উপস্থিত হইলে প্রত্যক্ষই জন্মে, ইহা নৈরায়িকসম্প্রদায়ও স্বীকার করেন। স্থতরাং শহা স্বীকার করিলে অন্ত্রমিতির উচ্ছেদ হয়, তাহা স্বীকার করা বায় না। এতছন্তরে নৈয়ায়িকসম্প্রদায়ের বক্তব্য এই

শাস্ত্র-খ্যাতিরসংখ্যাতিরখ্যাতির খ্যাতিরস্কর।
 তথাইমির্ক্সন্থ্যাতিরিত্যেতং থ্যাতিপকর।

বে, জ্ঞানমাত্রই যে, অণৌকিক প্রত্যক্ষবিশেষের জনক অলৌকিক সন্নিকর্ষ, ইহা আমরা বলি না। কারণ, তদ্বিরে প্রমাণ নাই। কিন্ত বে জ্ঞানবিশেষের পরে প্রত্যক্ষজ্ঞানই জন্মিয়া থাকে, অথচ তংপুর্বে ঐ প্রত্যক্ষনক লৌকিক সনিকর্ষ থাকে না, তাহা দন্তবও হর না, দেখানেই আমরা সেই পুর্মজাত জ্ঞানবিশেষকে প্রতাক্ষজনক অলোকিক একপ্রকার দরিকর্ম বলিয়া স্বীকার করি। পর্বতাদি স্থানে বহুণাদির অনুমিতি স্থানে পুর্বের বহুণাদি সাধ্যক্তান থাকিলেও উহা ঐ সন্নিকর্ষ হইবে না। কারণ, উহার পরে ঐ স্থলে প্রত্যক্ষ জন্মে না। স্বতরাং ঐ স্থলে প্রত্যক্ষের সামগ্রী না থাকার অনুমিতির কোন বাধা নাই। অবশ্য অহৈতবাদী সম্প্রদায় আরও নানা যুক্তি ও শ্রুতি-প্রমাণের উরেধ করিয়া "অনির্বাচনীরখ্যাতি"-পক্ষই তাঁহাদিগের দিদ্ধান্তরূপে সমর্থন করিয়াছেন। শারীরকভাষ্যের প্রারম্ভে ভগবান্ শহরাচার্য্য অধানের স্বরূপ ব্যাথার "অন্তথাখ্যাতি" ও "আস্থ-থাতি" প্রভৃতি পুর্বোক্ত বিভিন্ন মতদমুহের উল্লেখপূর্বক "অনিব্রচনীরখ্যাতি"-পক্ষই প্রকৃত দিল্লান্ত বলিয়াছেন। দেখানে "ভামতী" টীকাকার শ্রীমদ্বাচম্পতি মিশ্র ঐ সমস্ত মতভেদের বিশদ বাাখ্যা ও সমালোচনা করিবা অভাভ মতের খণ্ডনপূর্বক আচার্য্য শহরের মতের সমর্থন করিয়াছেন। তাঁহার অনেক পরে আচার্য্য শঙ্করের সম্প্রদায়রক্ষক বিদারণ্য মূনিও "বিবরণপ্রমেন্ত্র-সংগ্রহ" পুস্তকে ঐ সমস্ত মতের বিশদ সমালোচনা করিরা শঙ্করের মতের সমর্থন করিয়া গিরাছেন। ঐ সমস্ত মতের বিশেষ বিচারাদি জানিতে হইলে ঐ সমস্ত মূলগ্রন্থ অবখ্য পাঠা। গ্রীসম্প্রদায়ের বেদান্তাচার্য্য ৰহামনীয়ী বেল্টনাথের "ভালপরিগুদ্ধি" গ্রন্থেও ঐ সমস্ত মতের বিশদ ব্যাখ্যা ও বিচার পাওয়া বার।

কিন্ত "ভাষমজনী"কার মহামনীবা জনস্ত ভট্ট পূর্ব্বোক্ত "অনির্বাচনীর থাতি"কে গ্রহণই করেন নাই। তিনি (১) বিপরীতথাতি, (২) অসংখাতি, (০) আত্মথাতি ও (৪) অথাতি, এই চতুর্বিধ খাতিরই উল্লেখ করিয়া বিস্তৃত বিচারপূর্ব্বক শেষোক্ত মতত্ররের খণ্ডন করিয়া, প্রথমোক্ত বিপরীতখাতিকেই সিদ্ধান্তরূপে সমর্থন করিয়া গিয়াছেন। উহাই ভায়বৈশেষিকসম্প্রদারের সিদ্ধান্ত। উহারই প্রসিদ্ধ নাম "অভ্যথাতি"। জয়ন্ত ভট্টের পরে মহানৈয়িরক গঙ্গেশ উপাধার "তব্বচিম্বানি"র "অভ্যথাতাতিবাদ" নামক প্রকরণে বিস্তৃত বিচার ঘারা গুরু প্রভাকরের "অখ্যাতিবাদ" খণ্ডন করিয়া, ঐ অভ্যথাত্রাতিবাদেরই সমর্থন করিয়া গিয়াছেন; বিশেষ জিল্পান্ত ঐ প্রন্থ পাঠ করিলে উক্ত বিষয়ে ভায়বৈশেষিকসম্প্রদারের সমন্ত কথা জানিতে পারিবেন। ভগবান্ শঙ্করাচার্য্য আধ্যাদের স্বরূপ ব্যাথায় প্রথমেই ঐ "অভ্যথায়াতিবাদে"র উল্লেখ করিয়াছেন। তিনি সেধানে একই বাক্যের য়ারা "অভ্যথাথাতি" ও "আত্মথাতি" এই মতহয়ই প্রকাশ করিয়াছেন,ইহাও প্রণিধান

তথাহি ভাজবোধের প্রশান বহুবস্তুসন্তরাই।
 চতুল্পকারা বিমতিরপপবোত বাহিনাই ।
 বিগরীতব্যাতিরসংব্যাতিরাত্মগাতিরব্যাতিরিতি।

করা আবশ্যক'। অন্তথাখ্যাতিবাদী ন্তার-বৈশেষিক দম্প্রদারের দিদ্ধান্ত এই বে, শুক্তিতে রজ্ত-ভ্রম স্থলে শুক্তিও রজত, এই উভরই সংগদার্থ। শুক্তি সেধানেই বিদ্যমান থাকে। রজত অক্সত্র বিদ্যান থাকে। শুক্তিতে অক্সত্র বিদ্যান সেই রঞ্জেরই ভ্রম হর। অর্থাৎ উক্ত স্থলে ভক্তি ভক্তিরূপে প্রতিভাত না ইইয়া "মন্তথা" অর্থাৎ রক্তপ্রকারে বা রক্তরূপে প্রতিভাত হয়। তাই ঐ ভ্রমজানকে "অন্নথাথাতি" বলা হয়। ঐ হলে ভক্তিতে রক্তের যে ভ্রমান্মক প্রতাফ জন্ম, উহা একপ্রকার অনৌকিক প্রতাক। সাদুখাদি জ্ঞানবশতঃ ঐ স্থনে প্রথমে পুর্বায়ভূত রজতের স্মরণাত্মক বে জ্ঞান জন্মে, উহাই ঐ প্রত্যক্ষের কারণ অলোকিক সন্নিকর্ষ। ঐ সন্নিকর্ষের নামই জ্ঞানলক্ষণা প্রত্যানত্তি। উহা স্বীকার না করিলে কুত্রাপি ঐরপ ভ্রমপ্রত্যকের উপপত্তি হর না। কারণ, ভ্রমপ্রতাক স্থলে সর্ব্বভ্রই সেই অন্ত বিষয়টী সেখানে বিদামান না থাকার সেই বিষয়ের সহিত ইন্সিয়ের কোন গৌকিক সন্নিংর্ধ সম্ভব হয় না। ঐ স্থলে রজতের উপাদান-কারণাদি না থাকার মিথ্যা রজতের উৎপত্তিও হইতে পারে না। অবৈতবাদী বৈদান্তিকদক্ষাদার যে মিথা। অজ্ঞানকে ঐ হলে রজতের উপাদান-কারণ বলিয়াছেন, উহা চক্ত্রিক্রিপ্রশ্নান্থ রজতের সজাতীয় স্রব্য-প্রার্থ না হওয়ায় রজতের উপাদান-কারণ হইতে পারে না। পরস্ত ঐক্নপ অজ্ঞান বিষয়ে কোন প্রমাণও নাই, ইহাই স্থার-বৈশেষিকসম্প্রদারের চরম বক্তব্য। যোগদর্শনেও বিপর্যার নামক চিত্ত-বৃত্তি স্বীকারে পূর্ব্বোক্তরণ অগুথাখ্যাতিবাদই স্বীকৃত হইয়াছে। বোগবার্ত্তিকে (১৮) বিজ্ঞানভিক্তুও ইহা স্পষ্ট লিখিয়াছেন। মীমাংগাচার্য্য ভট্ট কুমারিলও অন্তথাখ্যাতিবাদী।

নীমাংসাচার্য্য গুরুপ্রভাকর কিন্তু একেবারে ভ্রমজ্ঞানই অস্বীকার করিয়াছেন। তিনি অভিনব করনাবলে সমর্থন করিয়াছিলেন যে, জগতে "থাতি" অর্থাৎ ভ্রমজ্ঞান নাই। সমস্ত জ্ঞানই যথার্থ। স্প্রতরাং তিনি "অথাতি"বাদী বলিয়া কথিত হইয়াছেন। "থাতি" অর্থাৎ ভ্রমের অভাবই "অথাতি"। প্রভাকরের কথা এই যে, গুক্তি দেখিলে কোন স্থলে ব্যক্তিবিশেষের যে "ইদং রজতং" এইরূপ জ্ঞান জ্ঞান, উহা একটা বিশিষ্ট জ্ঞান নহে—উহা জ্ঞানবর। ঐ স্থলে "ইদং" বলিয়া অর্থাৎ ইদস্করণে দেই সম্মুখীন গুক্তির প্রত্যক্ষজ্ঞান জ্ঞান। পরে উহাতে রজতের সাদৃশ্রপ্রতাক্ষজ্ঞ পূর্ব্বদৃষ্ট রজতবিষরক সংস্কার উদ্বৃদ্ধ হওয়ায় সেই রজতের স্মরণাত্মক জ্ঞান জ্ঞান। অর্থাৎ উক্ত স্থলে "ইদং" বলিয়া গুক্তির প্রত্যক্ষ এবং পরে পূর্ববৃষ্ট রজতবিশেষের স্মরণ, এই জ্ঞানবর্ষই জ্ঞান। ঐ জ্ঞানব্যই যথার্থ। স্প্তরাং ঐ স্থলে ভ্রমজ্ঞান জ্ঞান না। অবশ্র "ইদং" পদার্থকেই রজত বলিয়া প্রত্যক্ষ হইলে ঐরূপ একটা বিশিষ্ট জ্ঞানকে ভ্রম বলিয়া স্থীকার করিতে হয়। কিন্তু উক্ত স্থলে ঐরূপ একটা বিশিষ্ট জ্ঞানকে ভ্রম বলিয়া স্থীকার করিতে হয়। কিন্তু উক্ত স্থলে ঐরূপ একটা বিশিষ্ট জ্ঞানকে ভ্রম বলিয়া স্থীকার করিতে হয়। কিন্তু উক্ত স্থলে ঐরূপ একটা বিশিষ্ট জ্ঞান ক্রমেই ঐরূপ স্থলে উক্তরূপ জ্ঞানব্যই জ্ঞা। স্থতরাং জগতে ভ্রমঞ্জান নাই। এই মতে গুরুতর অনুপুপত্তি এই যে, গুক্তিকে রজত বণিয়া বুঝিয়াই

১। তং কেচিদক্তব্যাহার্থপ্রাধান ইতি বদস্তি।—শারীরক তাবা।

অস্তথাক্সখাতিবাধিনোর্ম তমাং—"তং কেচি"দি,ত। কেচিদন্তথাগ্যাতিবাধিনোংক্তন জক্তাদাবন্তথর্মত স্বাবহুবধর্মত দেশান্তরম্বহুক্সান্তেব্যাদান ইতি বধন্তি। আগ্রন্থাতিবাধিনত বাহুক্তলাকৌ বৃদ্ধির পান্তনা ধর্মত রক্তভাখ্যান আন্তর্জ বহুক্দিংকান ইতি বধন্তীভার্মঃ ।—য়ত্বপ্রভা চীকা।

আনেক সময়ে ঐ প্রাপ্ত ব্যক্তি রজত গ্রহণে প্রবৃত্ত হইয়া থাকে। কিন্তু বনি তাহার ঐরপ বিশিষ্ট বোধই না জন্মে, তাহা হইনে তাহার ঐ প্রবৃত্তি হইতে পারে না। কারণ, ঐ স্থলে ঐরূপ বিভিন্ন তুইটা জ্ঞান জন্মিলে দে ব্যক্তি ত উক্তিকে ব্লক্ত বলিয়া বুঝে না। স্কুতরাং দেই দ্রব্যকে বজত বলিয়া গ্রহণ করিতে তাহার প্রবৃত্তি হইবে কেন ? এতছভরে প্রভাকর বনিরাছেন বে, উক্ত স্থলে বে কাহারও রজত প্রহণে প্রবৃত্তিও হয়, ইহা অবখাই সতা। কিন্তু দেখানে কোন একটা বিশিষ্ট জ্ঞান ঐ প্রবৃত্তির কারণ নহে। কিন্ত ইদং পদার্থ শুক্তি ও পূর্ব্বদৃষ্ট দেই রঞ্জতের ভেদের অজ্ঞানই ঐ প্রবৃত্তির কারণ। উক্ত হলে ইনং পদার্থ ও রজতের যে ভেদজ্ঞান থাকে না, ইহা সকলেরই স্বীকৃত। পরস্ত্র অন্তথাখ্যাতিবাদী নৈয়ায়িকসম্প্রদায়ও উক্ত স্থলে প্রথমে ইদং পদার্থের প্রত্যক্ষ ও পরে রজ-তত্ত্বলেপে রজতের স্মরণ, এই জ্ঞানধন্ন স্বীকারই করেন। নচেৎ তাঁহাদিগের মতে উক্তরূপ ভ্রম প্রত্যক্ষ হইতেই পারে না। তাঁহারা জ্ঞানবিশেষরূপ অলৌকিক সন্নিকর্ষ স্বীকার করিয়াই ঐরূপ স্থলে অলৌকিক ভ্রমপ্রতাক্ষ সমর্থন করিয়াছেন। কিন্তু তাহা হইলে আবার ঐ জ্ঞানধ্যঞ্জ একটা বিশিষ্ট জ্ঞানরপ ভ্রম স্বীকার অনাবশ্রক। কারণ, তাঁহাদিগের মতেও উক্ত স্থলে এরপ জ্ঞান-ষর এবং ভৃক্তি ও রজতের ভেদের অক্সান, ইহা খখন স্বীকৃত, তথন উহার দারাই উক্ত স্থলে রজত গ্রহণে প্রবৃত্তি উপপন্ন হইতে পারে। প্রভাকরের শিষ্য মহামনীয়ী শালিকনাথ তাঁহার "প্রকরণ-পঞ্চিকা" এছে বিশদরূপে প্রভাকরের অভিপ্রায় প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন। ফলকথা, প্রভাকরের মতে সমস্ত জ্ঞানই বথার্থ—জগতে ভ্রমজ্ঞান নাই। বিশিষ্টাকৈতবাদী রামান্থজের মতেও সমস্ত জ্ঞানই বথার্থ। শুক্তিতে বে রজতজ্ঞান হয়, উহাও ভ্রম নহে। কারণ, শুক্তিতে রজতের বছ কংশ বিদামান থাকায় উহা রজতের সদৃশ। তাই কোন সময়ে শুক্তাংশের জ্ঞান না হইয়া শুক্তিগত রজতাংশের জ্ঞান হইলেই তজ্জ্য দেখানে রজত গ্রহণে প্রবৃত্তি জন্মে এবং পরে ঐ জ্ঞানকে ভ্রম বলিয়া ব্যবহার হয়। স্ত্রীভাষ্যে "জিজ্ঞাদাধিকরণে"ই রামাত্রজ বহু বিচার করিয়া তাঁহার উক্ত মত সমর্থন করিয়াছেন। বিশিষ্টাবৈতবাদের প্রবর্ত্তক ব্রহ্মস্থতের বৃদ্ধিকার বোধায়ন মূনিই প্রথমতঃ উক্ত মতের সমর্থক হইলে প্রভাকরের পূর্ব্বোক্ত কল্লনাকে তাঁহারই অভিনব কল্লনা বলা বাল না। তবে প্রভাকরের উক্ত মত ও যুক্তির বিশিষ্টতা আছে। তিনি বিশিষ্টাহৈতবাদীও নহেন। শুক্তিতে রজতাংশ স্বীকারও করেন নাই। তিনি নৈয়ায়িকের ভার আত্মার বছত ও বাত্তব কভুজাদি স্বীকার করিলা কৈতবাদী। তাঁহার দমর্থিত অথ্যাতিবাদে অধ্যাদ বা ভ্রম অসিদ্ধ হওলার অকৈত-বাদী বৈদাস্তিকসম্প্রাদার বিশেষ বিচার করিয়া তাঁহার উক্ত মত খণ্ডন করিয়াছেন। এবং রামান্তজের সমর্থিত সমস্ত যুক্তি থণ্ডন করিয়াও তাঁহারা অধ্যাস দিদ্ধ করিয়াছেন। কারণ, অধ্যাস দিশ্ব না হইলে অবৈতবাদ দিশ্ব হইতে পারে না। তাঁহাদিগের সেই সমস্ত বিচার সংক্ষেপে প্রকাশ করা বায় না।

প্রভাকরের "অথাতিবাদ" থওনে নৈরায়িকসম্প্রদায়ও স্থবিস্তৃত বহু বিচার করিয়াছেন।

১। বথার্থ সর্কনেবের বিজ্ঞানমিতি সিশ্ধরে। প্রভাকরগুরোভাবঃ সমীচীনঃ প্রকাশতে।—ইত্যাদি প্রকর্মপঞ্চিকা,
"নরবাধী" নামক চতুর্থ প্রকরণ প্রষ্টবা।

তাহাদিগের চরম কথা এই বে, শুক্তি দেখিলে বে, "ইদং রজতং" এইরপ জ্ঞান জব্মে, উহা কথনই জ্ঞানবন্ন হইতে পারে না—উহা একটা বিশিষ্ট জ্ঞান। কারণ, উক্ত স্থলে গুক্তিতে ইহা রজত, এইরূপে একটি বিশিষ্ট জ্ঞান না জন্মিলে অর্থাৎ শুক্তিকেই রজত বলিয়া না বুঝিলে রজত গ্রহণে প্রবৃত্তি হইতেই পারে না। কারণ, দর্ববত্তই বিশিষ্ট জ্ঞানজন্ম ইচ্ছা ও দেই ইচ্ছাজন্ম প্রবৃত্তি জন্মিরা থাকে। স্কুতরাং বেমন সত্য রজতকে রজত বলিরা বুঝিলেই তজ্জ্ব ইচ্ছাবশতঃ ঐ রজত এহণে প্রবৃত্তি হয়, দেখানে ঐ বিশিষ্ট জ্ঞানই ইচ্ছা উৎপন্ন করিয়া, ঐ প্রবৃত্তির কারণ হয়, তজ্ঞপ শুক্তিতেও "ইহা রজত" এইরূপ একটা বিশিষ্ট জ্ঞান জন্মিলেই উহা ইচ্ছা উৎপন্ন করিয়া দেখানে রজত গ্রহণে প্রবৃত্তির কারণ হয়, ইহাই স্বীকার্য্য। দেখানে শুক্তি ও রজতের জেদ-জ্ঞানের অভাবকে ঐ প্রবৃত্তির কারণ বলিয়া কল্পনা করিলে অভিনব কল্পনা হয়। পরস্ত ঐ স্থলে শুক্তি ও রজতের ভেদ সংস্তেও ঐ ভেদজ্ঞান কেন জন্মে না ? উহার বাধক কি ? ইহা বলিতে েলে যদি কোন দোষবিশেষই উহার বাধক বলিয়া স্বীকার করিতে হয়, তাহা হইলে ঐ দোষ-বিশেষ ঐ স্থলে "ইহা রজত" এইরূপ একটা ভ্রমাত্মক বিশিষ্ট জ্ঞানই কেন উৎপন্ন করিবে না ? ইহা বলা আবশ্বক। বিশিষ্ট জ্ঞানের সামগ্রী থাকিবেও উহা অনাবশ্বক বলিয়া উৎপন্ন হয় না, ইহা কিছুতেই বলা যায় না। কারণ, সামগ্রী থাকিলে তাহার কার্য্য অবশ্রুই জন্মিবে। পরস্ত ঐ স্থলে বথন শুক্তি ও রজতের ভেদজ্ঞান জন্মে, অর্থাৎ দেই সম্মুখীন পদার্থ রজত নতে, কিন্তু তক্তি, ইহা যথন বুঝিতে পারে, তথন "আমি ইহাকে রজত বলিয়াই বুঝিয়াছিলাম",-এইরূপেই দেই পূর্বজাত বিশিষ্ট জ্ঞানের মানস প্রত্যক্ষ (অফুব্যবসায়) জন্ম। স্কুতরাং তদ্বারা অবশ্রুই প্রতিপন্ন হর যে, তাহার পূর্বজাত সেই জ্ঞান গুলিতেই রজতবিষয়ক একটা বিশিষ্ট জ্ঞান। উহা পূর্ব্বোক্তরণ জ্ঞানবর নহে। কারণ, তাহা হইলে "আমি পূর্ব্বে ইহাকে প্রত্যক্ষ করিরাছিলাম, পরে রজতকে সরণ করিয়াছিলাম" এইরপেই ঐ জ্ঞানদন্তের মানদ প্রত্যক্ষ হইত। কিন্ত তাহা হর না। ফলকথা, বাধনিশ্চয়ের পরে পূর্বজাত ভ্রমজানের ভ্রমত্ব মান্স প্রত্যক্ষদিদ্ধ। স্থতরাং ভ্রমজ্ঞান প্রতাক্ষ্মিক বলিয়া উহার অপলাপ করা বায় না। প্রভাকরের পূর্ব্বোক্ত অখ্যাতিবাদ যে, কোন-রূপেই উপপর হয় না, ইহা মহানৈয়ায়িক জয়স্ত ভট্ট ও তাঁহার পরে মহানৈয়ায়িক গলেশ উপাধাায় উপাদের বিচারের দারা প্রতিপন্ন করিয়াছেন।

দর্কশৃত্যতাবাদী বা দর্কাদ্রবাদী প্রাচীন নান্তিকসম্প্রান্তবিশ্বের মতে দমন্ত পদার্থই অসং। তাঁহাদিগের মতে দর্কত্র অসতের উপরেই অসতের আরোপ হইতেছে। স্পতরাং তাঁহারা দর্কত্র দর্কাংশেই অসতের অন স্বীকার করার "অসংখ্যাতি"বাদী। তাঁহারা গগন-কুস্থাদি অলীক পদার্থেরও প্রত্যক্ষাত্মক অম স্বীকার করিয়াছেন। অসতের অমই "অসংখ্যাতি"। মধ্বাচার্যোর মতেও শুক্তি প্রভৃতিতে রজতাদি অসহলে রজতাদি অসং। কিন্তু তাঁহার মতে ঐ অমের অধিষ্ঠান শুক্তি প্রভৃতি তাবা সং। অর্থাং তাঁহার মতে অমস্থলে সং পদার্থেই অসং পদার্থের আরোপ হইরা থাকে। স্বতরাং তিনি দহুপরক্ত অসংখ্যাতিবাদী বলিয়া ক্ষিত হইয়াছেন। তিনি দর্ক্সপ্রতাবাদীর ভার অসংখ্যাতিবাদী নহেন। নান্তিকশিরোমণি চার্কাকের

মতে সকল পদার্থই অসৎ নহে। স্বতরাং তিনিও সর্ব্বশৃক্ততাবাদীর ন্তার অসংখ্যাতিবাদী নহেন। তবে তাঁহার মতে ঈশ্বর প্রভৃতি বে সমস্ত অতীন্ত্রির পদার্থ অসৎ, তাহারও জ্ঞান হইরা থাকে। স্বতরাং তিনি ঐ সমস্ত হলেই অসংখ্যাতিবাদী। আন্তিকসম্প্রদারের মধ্যেও আনেকে অসদ্বিদ্রক শাব্দ জ্ঞান দ্বীকার করিয়াছেন। যোগদর্শনেও "শক্ষানাহ্নপাতী বস্তুশুলো বিকর্মঃ" (১৮৯) এই স্থ্রের বারা উহা কবিত হইরাছে। গগন-কুসুমাদি অনীক বিবরেও শাব্দজ্ঞান ভট্ট কুমারিলেরও সম্মত; ইহা তাঁহার শ্লোকবার্ত্তিকের "অত্যন্তাস্থাসতাপি জ্ঞানমর্থে শব্দ করেনিত হি" (২০৬) এই উক্তির বারা বুঝা বার। কিন্তু নৈরায়িকসম্প্রদার অনীক বিবরে শাব্দজ্ঞানও স্থাকার করেন নাই। তাঁহারা কুরাপি কোন অংশেই কোনক্রপেই অসংখ্যাতি স্বীকার করেন নাই, ইহাই প্রাচীন দিছান্ত। "ব্যাপ্তিপঞ্চক-দীবিতি"র চীকার শেষে নব্যনৈরায়িক জগদীশ তর্কালঙ্কারও লিশ্বিয়াছেন,—"সহপরাগেণাপাসতঃ সংসর্গমর্যাদিয়া ভানভানস্প্রীকারাহ।" কিন্তু সর্ক্রমেষে তিনি নিজে "পীতঃ শঙ্খো নান্তি" এই বাকাজন্ত শাক্ষরেরে সম্বন্ধায়েশ অসংখ্যাতি স্থাকার করিয়াছেন কিনা, ইহা নব্যনৈরায়িকগণ বিচার করিবেন। সাংখ্যস্থেকারও "নাসতঃ থ্যানং নৃশৃক্বং" (৫০৫২) এই স্বত্রের বারা অসংখ্যাতি অস্বীকার করিয়াছেন। পরে "সদসংখ্যাতির্ব্বাধাবাধাহ" (৫০৫৬) এই স্বত্রের বারা অসংখ্যাতি সমর্থন করিয়াছেন। পরে "সদসংখ্যাতির্ব্বাধাবাধাহ" (৫০৫৬) এই স্বত্রেরারা "সদসংখ্যাতি" সমর্থন করিয়াছেন।

বৌদ্ধনন্তানরের মধ্যে শৃত্তবাদী মাধ্যমিকসম্প্রদারকে আনেকে অসংখ্যাতিবাদী বলিয়াই উল্লেখ করিয়াছেন। কিন্তু নাগার্জন প্রভৃতি বৌদ্ধাচার্য্যগণ শৃত্তবাদের যেরূপ বাগ্যা করিয়া গিয়াছেন, তাহাতে উক্ত মতে দকল পদার্থ অদং বলিয়াই বাবস্থিত নহে। কিন্তু (১) সংও নহে, (২) অদংও নহে, (৩) দং ও অদং, এই উভয়প্রকারও নহে, (৪) দং ও অদং ইইতে তিয় কোন প্রকারও নহে। "সর্বাদর্শনদংগ্রাহে" মাধ্বাচার্যাও উক্ত শৃত্তবাদের ব্যাখ্যার পূর্কোক্ত চতুকোটিবিনির্ম্মক শৃত্তবেই "তত্ত্ব" বলিয়াছেন'। উক্ত শৃত্তবাদের ব্যাখ্যার "সমাধিরাজস্বত্তে" স্পষ্টভাবায় উক্ত ইয়াছে,—"অজীতি নাজীতি উভেইপি মিধ্যা"। অর্থাৎ গদার্থের অক্তিত্ব ও নাজিত্ব, উভয়ই মিধ্যা। "মাধ্যমিককারিকা"য় দেখা যায়,—"আন্ধানিইতিবনাজিত্বে ন কথ্যকিচে দিখাতঃ।" (তৃতীয় খণ্ড, ৫৫ পৃষ্ঠা ক্রইবা)। অর্থাৎ আন্মার অন্তিত্বও কোন প্রকারে দিল্ল হয় না, নাজিত্বও কোন প্রকারে দিল্ল হয় না। স্বতরাং উক্ত মতে নাজিতাই শৃত্ততা নহে। অত এব উক্ত মতে দকল পদার্থই অসং বলিয়া নির্দ্ধারিত না হওয়ায় শৃত্তবাদী মাধ্যমিকসম্প্রদারকে কিরূপে অসৎখ্যাতিবাদী বলা যায় প্রপর্ক উক্ত মতে পূর্বোক্ত চতুকোটিবিনির্ম্মক শৃত্তই পারমার্থিক সত্য। সং বলিয়া গৌকিক বৃদ্ধির বিষয় পদার্থ কামনিক সত্য। উহাকে "সাংবৃত" সত্যও বলা ইইয়াছে। বৌদ্ধরম্ব ও উহার প্রতিবাদপ্রস্থে অনেক স্বলে "সংবৃতি" ও "গাংবৃত" শক্তের প্ররোগ দেখা যায়। গৌকিক বৃদ্ধিরপ অবিধা বা করনাকেই "সংবৃতি" বলা ইইয়াছে। স্বতরাং কামনিক সত্যকেই "সাংবৃত" সত্য

১। অতস্তব্য সদসমূভবাব্যভবাত্তকোটিবিনিশ্ম জং শৃশুমেব।—"সর্ববর্ণনসংগ্রহে" বৌদ্ধবর্ণন।

বলা হইরাছে। শৃক্তবাদী মাধানিকসম্প্রধার পূর্বোক্ত দ্বিবিধ সত্য<sup>9</sup> স্বীকার করায় তাঁহারা বিবর্ত্তবাদী বৈনান্তিকদক্রাদারের ভার অনির্মাচ্যবাদী, ইহা বলা যাইতে পারে। কিন্তু তাঁহারা বিবর্জবাদী বৈদান্তিকসম্প্রদায়ের ভাষ ভ্রমের মূল অধিষ্ঠান কোন নিত্য পদার্থ স্থাকার না করায় উক্ত মত বেদাত্তের অধৈতমতের কোন অংশে সদৃশ হইলেও উহা অধৈতমতের বিকল্প এবং উক্ত মতে জগদ্জমের মূল অধিষ্ঠান কোন সনাতন সত্য পদার্থ স্বীকৃত না হওরার উহা কোন সময়ে প্রবল হইলেও পরে অপ্রতিষ্ঠ হইয়াছে। ভগবান্ শলরাচার্য্য শ্রুতিসিদ্ধ সমাতন ব্রহ্মকে জগদ্ভামের মূল অধিষ্ঠানরূপে অবশ্বন করিরাই প্রোত অধৈতবাদের স্বপ্রতিষ্ঠা করিয়া গিয়াছেন। তিনি বৌদ্ধ-সম্প্রদায়ের সমস্ত মূল মতেরই প্রতিবাদ করিয়াছেন। বৌদ্ধসম্প্রদায়ের সকলের মতেই "দর্জং ক্ষণিকং।" কিন্তু আচার্য্য শঙ্কর উহার তীব্র প্রতিবাদ করিয়া থণ্ডন করিয়া গিয়াছেন। বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধসম্প্রদার জগৎকে বিজ্ঞানদাত্র বলিয়া সমস্ত বিজ্ঞানকেই অনিতা বলিয়াছেন, কিন্তু শঙ্কর শ্রুতি ও যুক্তির হারা বিজ্ঞানরূপ বন্ধের নিতাতা ও চিদানন্দরূপতা প্রতিপন্ন করিয়া গিয়াছেন। স্কুতরাং তিনি বে বৌদ্ধ বিজ্ঞানবাদেরই অন্তর্জপে ব্যাখ্যা করিয়া প্রচার করিয়া গিরাছেন, এইরূপ মন্তব্য অবিচারমূলক। শৃন্তবাদী মাধামিকসম্প্রদারের স্বীকৃত তর "শৃন্ত"ই শন্ধরের বাাথাত ব্রশ্নতর, ইহাও কোনরূপে বলা যায় না। কারণ, তাঁহারা বলিরাছেন,—"চতুকোটি-বিনির্দ্ধ শৃশ্রমিতাভিধীরতে।" কিন্ত শঙ্গরের ব্যাখ্যাত ব্রহ্ম "সং" বলিয়াই নির্দ্ধারিত। স্মতরাং তিনি পূর্কোক্ত চতুকোট-বিনির্মুক্ত কোন তত্ত্ব নহেন। তিনি ক্ষণিকও নহেন। তিনি সতত সংস্করণে বিদামান। তিনি মাধ্যমিকের মিথাাবৃদ্ধির অগোচর সনাতন সতা। নাগার্জ্নের সময় হইতেই শ্রবাদের পূর্ব্বোক্তরূপ ব্যাখ্যা ও বিশেব সমর্থন হইগ্নছে। কিন্ত স্থপ্রাচীন কালে দকল পদার্থের নাতিত্বই এক প্রকার শ্রাবাদ বা শ্রাতাবাদ নামে কথিত হইত, ইহা আমরা ভাষ্যকার বাৎস্তাগনের ব্যাখ্যার ছারাও বৃষ্ঠিতে পারি ৷ ভাষ্যকার বাৎস্তাগন সকল পদার্থের নাভিত্বাদী নাভিত্ববিশেষকেই "আনুগলন্তিক" বলিয়া তাঁহার মতের নিরাদ করিয়াছেন। নাগার্জ্নের বাাধ্যাত পূর্বোজকণ শ্রবাদের কোন আলোচনা বাৎভারনভাবে পাওয়া যায় না। কেন পাওয়া বায় না, তাহা অবশ্র চিন্তনীয়। দে বাহা হউক, মূল কথা, নাগার্জুন প্রভৃতি শৃক্তবাদীকে আমরা অনংখ্যাতিবাদী বলিয়া বৃ্ষ্তিতে পারি না।

বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধসম্প্রদার আত্মখ্যাতিবাদী বণিরা কথিত হইরাছেন। কারণ, তাঁহাদিগের কথা এই যে, জ্ঞান ব্যতীত কোন বিষয়েরই সতা কেহ সমর্থন করিতে পারেন না। কারণ, জ্ঞানে আরোহণ না করিলে কোন বিষয়েরই প্রকাশ হয় না। স্মৃতরাং বুঝা যায় যে, জ্ঞানই বস্তুতঃ জ্ঞের।

১। বে সত্যে সম্পাশ্রিতা বৃদ্ধানাং ধর্মবেশনা।
লোকসংবৃতিসতাঞ্চ সত্যঞ্চ পরমার্থতঃ ৪—মাধানিক কারিকা।
সংবৃতিঃ পরমার্থক দ্রতাবয়নিবং স্মৃতং।
ব্রেরংগাচরক্তরং বৃদ্ধিঃ সংবৃতিজভাতে ৪—মান্তিংগবকুত "বোধিচ্যাবিতার"।

<sup>- 20 .</sup> 

অন্তক্তের ঐ জ্ঞানই বাফ আকারে প্রকাশিত হইতেছে। বস্ততঃ উগ্ বাফ পদার্থ নহে। ক্রিত বাহু পদার্থেই অন্তক্ষের পদার্থের লন হইতেছে। অন্তক্ষের ঐ ক্রান বা বৃদ্ধিই আরা। স্থতরাং সর্বাত্র কলিত বাজ পদার্থে বস্তুতঃ আত্মারই ভ্রম হয়। স্তুতরাং ঐ ভ্রমকে আত্মথাতি বলা হইরাছে। মেন শুক্তিতে রজ্তন্রন স্থলে শুক্তি করিত বাহু পদার্থ। উহাতে আন্তর অর্থাৎ অন্তর্জের রজতেরই তম হর। কারণ, ঐ রজত, জ্ঞানেরই আকারবিশেষ অর্থাৎ জ্ঞান হইতে অভিন্ন পদার্থ। স্কুতরাং জ্ঞানম্বরণ বলিয়া উহা আত্মা বা আত্মধর্ম। ফুতরাং উহা আন্তর বা অন্তর্জের বস্তু। উহা বাফ না হইলেও বাহুবং প্রকাশিত হওয়ার উহাও বাহু পরার্থ বলিয়া করিত ও ক্থিত হইয়া থাকে। বস্ততঃ দৰ্মত অন্তৰ্জের বিজ্ঞানেরই জ্ঞান হওয়ার তদ্ভির কোন জ্ঞের নাই'। ফলকথা, দর্মত্রই সম্ভক্ত ৰ আত্মস্তরণ বিজ্ঞানেরই বস্ততঃ ভ্রম হওয়ার উহা "আত্মথাতি" বলিয়া কথিত হইরাছে। এই মতে কোন জ্ঞানই বথার্থ না হওরার প্রমাণেরও সদ্ধা নাই। স্মতরাং প্রমাণ প্রমের ভাবও कांगनिक, উहा बाखव नरह। किछ विकारनव महा चौकार्या। कांद्रव, উहा चटः श्रेकांना। जनानि সংস্কারের বৈচিত্রাবশতঃই অনাদিকাল হইতে অসংখ্যা বিচিত্র বিজ্ঞানের উৎপত্তি হইতেছে। ঐ সমস্ত বিজ্ঞান প্রত্যেকেই কণকালমাত্র স্থায়ী। কারণ, "সর্বাং ক্ষণিকং।" পূর্বালাত বিজ্ঞান পরক্ষণেই অপর বিজ্ঞান উৎপন্ন করিন। বিনষ্ট হয়। ঐরপে অনাদিকাল হইতে বিজ্ঞানপ্রবাহ চলিতেছে। তর্থা "অহং মম" অর্থাৎ আমি বা আমার ইত্যাকার বিজ্ঞানসন্তানের নাম আলয়-বিজ্ঞান—উহাই আত্মা। তদভিন্ন সমস্ত বিজ্ঞানের নাম প্রবৃত্তিবিজ্ঞান। বেমন নীল, পীত ও ঘটপটাদাকোর বিজ্ঞান"। পূর্ন্দোক্ত আনমবিজ্ঞান হইতেই প্রবৃত্তিবিজ্ঞানতরঙ্গ উৎপর হইতেছে"। উহাই দমস্ত বিজ্ঞান ও কল্লিত দর্বাধ্যের মূল স্থান। তাই উহার নাম আলয়বিজ্ঞান। উহাই বিজ্ঞাতা<sup>8</sup>। বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধাহার্য্য বস্তবন্ধ ঐ বিজ্ঞানের স্বরূপ ব্যাখ্যায় বহু স্থল্লতর প্রকাশ করিয়াছেন। তিনি বিজ্ঞানের "বিপাক", "মনন" এবং "বিষয়বিজ্ঞপ্তি" নামে ত্রিবিধ পরিণাম বলিয়া, তক্মধ্যে প্রথম আলয়বিজ্ঞানকে "বিপাকপরিগাম" বলিয়াছেন<sup>ত</sup>। এই সমস্ত কথা সংক্ষেপে ব্যক্ত করা যায় না। বিজ্ঞানবাদের প্রকাশক লক্ষাবতারস্থত্তেও "আলয়বিজ্ঞান" ও "গ্রবৃত্তিবিজ্ঞানে"র উল্লেখ এবং

মন্ত্রজেররপত্ত বহির্থনেতালতে। সোহর্থো বিজ্ঞানরপত্তাৎ তৎপ্রতাহতয়াপি চ।
 তর্গগ্রেহপঞ্জিকার (৫৮২ পূঠার) কর্মলশীলের উজ্বত দিও নাথবচন।

२ । ७९ छात्राजद्दिकानः यम् छत्तनस्मान्तरः । ७९ छा९ क्षत्रविविकानः वजीवात्तिकम्बित्वरः ॥

৩। "ওয়ান্তরজনস্থানীরাধালয়বিজ্ঞানাথ প্রবৃত্তিবিজ্ঞানতরস্থ উৎপদতে"।—লম্বাবতারস্থর।

<sup>।</sup> বিপ্রানাতীতি বিজ্ঞানং ।—ব্রিংশিকাবিজ্ঞপ্রিকারিভার ভাষা।

ব। বিপাকো মননাখাশ্চ বিজ্ঞপ্তি নিবিষ্ত চ। তত্রালয়াখাং বিজ্ঞানং বিপাকঃ সর্কবীজকং ।২।—বহুবজুকুত জিন্দেকাবিজ্ঞপ্তিকারিকা। "আলয়াখা"নিতালয়বিজ্ঞানসংজ্ঞকং বদ্বিজ্ঞানং স বিপাকগরিবামঃ। তত্র সর্ক্ষসাংক্রে নিব।প্রবীজয়ানয়াং আলয়ঃ । আলয়ঃ য়ানমিতি পর্যায়ৌ। অথবা আলীয়য়ে উপনিব্যায়্লেইয়িন্ সর্ক্ষপ্রাঃ কার্যাজাবেন"
ইত্যাদি।—ছিল্পতিকৃত ভাষা।

ঐ সহজে বহু হাজের তত্ত্বের উপদেশ দেখা নায়। তদ্বারা বিজ্ঞানবাদই ব্যক্ত হইরাছেই। বৌদ্ধ বিজ্ঞানবাদ বুঝিতে হইলে ঐ সমস্ত প্রস্থুও অবশু পাঠা। বৃদ্ধদেব তাঁহার শিবাগণের অধিকার ও বৃদ্ধি অহুসারেই তাঁহাদিগকে বিভিন্নরূপ উপদেশ করিরাছিলেন। তাঁহার উপদেশাহুসারে বোগাটার, বিজ্ঞানবাদই তাঁহার অভিমত তব্ব বৃদ্ধিরা, উহাই প্রকৃত দিন্ধান্তরূপে প্রচার উপদেশান্ত্র্যারে মাধ্যমিক, শুলুবাদই তাঁহার অভিমত তব্ব বৃদ্ধিরা উহাই প্রকৃত দিন্ধান্তরূপে প্রচার করেনই। বৃদ্ধদেব বে, কোন কোন শিবোর অধিকার ও অভিপ্রারান্ত্র্যারেই তাঁহাদিগের নিকটে রূপাদি বিষয়ের সন্ত্রাও বলিয়াছিলেন, কিন্ত উহা তাঁহার প্রকৃত দিন্ধান্ত নহে, ইহা বহুবন্ধও বলিয়া গিয়াছেনই। এবং বৃদ্ধদেব শিবাগণের অধিকার ও রুতি অন্ত্র্যারে বিভিন্নরূপ "দেশনা" অর্থাৎ উপদেশ করিলেও অধিতীয় শুলুই তব্ব, এই উপদেশই অভিন্ন অর্থাৎ উহাই তাঁহার চরম উপদেশ। স্কতরাং উহাই তাঁহার প্রকৃত দিন্ধান্ত, ইহা মাধ্যমিকসম্প্রদান বলিয়া গিয়াছেনই। দৌ্রান্তিক ও বৈভাবিক, বৃদ্ধদেবের উপদেশান্ত্রাহিলেন—বাহু পদার্থের প্রত্রাক্ষ হয় না, উহা সর্ব্যন্তই অন্ত্রের। হৈভাবিক বৃদ্ধিরাছিলেন, বাহু পদার্থ পর্মাণ্ড্রপঞ্জমাত্র হইলেও উহার প্রত্যক্ষ হয়। তাই তিনি উহার প্রত্যক্ষ সমর্থনের জন্ত বহু প্রয়াম করিয়াছিলেন। পূর্দ্ধান্ত্র দৌ্রান্ত্রিক ও বৈভাবিক সকল পদার্থেরই অন্তর্ম স্বান্ধ উহার। উত্রেই "স্ব্যান্তিবাদী" বলিয়া কথিত হইরাছেন।

পূর্ব্বোক্ত সর্ব্বান্তিবাদী বৌদ্ধসপ্রধারও বিজ্ঞানবাদীর স্থার আত্মণাতিবাদী। কারণ, তাঁহাদিগের মতেও বাহাণ্ডক্তি প্রভৃতি দ্রব্যে আরোপ্য রক্তাদি, জ্ঞানাকারই হইয়া থাকে। অর্থাৎ দ্রমন্থলে
শুক্তি প্রভৃতি পদার্থে জ্ঞানাকার রক্তাদিরই "থাতি" বা দ্রম হইয়া থাকে। শুক্তি প্রভৃতিই ঐ
দ্রমের অধিষ্ঠান। কিন্তু বিশেষ এই যে, ঐ বাহা শুক্তি প্রভৃতি তাঁহাদিগের মতে বিজ্ঞান হইছে
ভিন্ন সংপদার্থ। তাঁহারাও বিজ্ঞানবাদ থণ্ডন করিয়া সর্ব্বান্তিবাদই বৃদ্ধদেবের অভিমত সিদ্ধান্ত্ব
বিলিয়া প্রচার করিয়াছিলেন। তাঁহাদিগের সম্প্রদারই হীন্যান বৌদ্ধস্প্রদারের অন্তর্গত ছিলেন
এবং তাঁহারাই গোতমবুদ্ধের আবিভাবের পরে ভারতে বৌদ্ধস্প্রদারের মধ্যে প্রাচীন। প্রথমে
তাঁহাদিগেরই বিশেব অভ্যাদম হইয়াছিল। ভার্যকার বাৎস্থায়ন ঐ সম্রেই তাঁহাদিগের প্রবল প্রতিত

অধ গলু ভগবান তন্তাং বেলায়াং ইমা পাথা অভাষত—
 লুগুং ন বিশ্বতে ফৈবং ফিবং ফুরাং প্রমুদ্যতে।

বেহতোগপ্রতিভাননালয়ং গায়তে নুগাং s—ইত্যাদি, লছাবভারপুঞ, ৫৯ পৃষ্ঠা ও "এবনেবং সহামতে, প্রবৃত্তি-বিজ্ঞানানি আলয়বিজ্ঞানলাতিলজগাল্যানি হয়: "ইত্যাদি ৪৫ পৃষ্ঠা জইবা।

২। ত্রার্থপুরু বিজ্ঞান বোগাচারাঃ স্মালিতাঃ। ত্রাপাভাবসিছ্তি বে সাবামিকবাদিনঃ ।—শীমাসো-লোকবার্ত্তিক, নিরাল্যনবাদ ।১৪।

ত। রূপাকার্তনাভিত্বং ত্রিনের্জনং প্রতি। অভিপ্রার্বশাছকন্পণাত্রসত্তবং ৮৮ঃ—"বিশেতিকাকারিকা"।

৪। বেশনা লোকনাথানাং স্বাশ্রবশান্তা। ভিরালি বেশনাংভিরা শ্রভতাংবয়লকণা ৪— "বোবিচিত্ত-বিবরণ"।

ছন্দী হইয়া গৌতমস্থতের ভাষা রচনা করেন, ইহা তাঁহার অনেক বিচারের দারা বুঝিতে পারা যায়; যগাস্থানে তাহা বনিয়াছি। পূর্বোক্ত দর্বান্তিবাদী বৌদ্ধদশ্রণায় ক্রমশঃ নানা শাধায় বিভক্ত হইয়া নানা মতভেদের স্থাষ্ট করিয়াছিলেন। কিন্তু পরে বিজ্ঞানবানী ও শুগুবানী বৌদ্ধসম্প্রধারের বিশেষ অভাদৰে বৌদ্ধমহাধানসম্প্রদায়ের অভাদয় হইলে পূর্ব্বোক্ত হীনধান বৌদ্ধদশ্রদায় নানা স্থানে নানারপে বিচার ও নিলমত প্রচার ছারা অনেক দিন যাবৎ সম্প্রদার রক্ষা করিলেও ক্রমশঃ মহাযান-সম্প্রদায়ের পরিপোষক অসন্ধ, বস্তুবন্ধ, দিঙ নাগ, স্থিরমতি, ধর্মাকীর্ত্তি, শান্তর্ফিত ও কমনশীল প্রভৃতি বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধাচার্য্যগণের অসাধারণ পাণ্ডিত্যাদি প্রভাবে সময়ে বৌদ্ধ বিজ্ঞানবাদেরই অতান্ত প্রতার ও প্রভাব বৃদ্ধি হয়। সর্ব্বান্তিবাদী সম্প্রদারের অনেক গ্রন্থ ক্রমণঃ বিলুপ্ত হয়। হীন্যান বৌদ্ধসম্প্রদায়ের অষ্টাদশ সম্প্রদায়ের মধ্যে স্থবিরবাদী সম্প্রদায়ের মতেরই এখন সংবাদ পাওয়া যায়। "সাংমিতীয়"সম্প্রদায়ের গ্রন্থাদি বিলুপ্ত হওয়ায় তাহাদিগের মতের মুলাদি জানিবার এখন উপার দেখা বার না। ঐ সম্প্রদারের অবলম্বিত ধর্ম অনেক অংশে বৈদিক ধর্মের তুলা ছিল, এবং তাঁহারা আন্মারও অন্তিত্ব স্থীকার করিতেন, ইহা জানিতে পারা যার। "ভারবার্ত্তিকে" উন্দোতকর বে, "সর্ব্বাভিসময়সূত্র" নামক বৌদ্ধগ্রহের উক্তি উদ্ধৃত করিয়া আত্মার অক্তিত্ব বৌদ্ধ সিদ্ধান্ত বলিয়া সমর্থন করিয়াছেন, উহা ঐ "সাংমিতীয়"সম্প্রদায়ের অবলম্বিত কোন প্রাচীন গ্রন্থও হইতে পারে (তৃতীয় খণ্ড, ৮ম পূর্চা দ্রন্থরা)। উন্দোত্তকর তৃতীয় অধায়ের প্রারম্ভে অন্ধর্ণার পদার্থের অরূপ ব্যাথার এবং পূর্ব্বে প্রমাণুর অরূপ ব্যাথ্যায় বৈভাষিকসম্প্রদার্থবিশেষের যে মত-বিশেষের উল্লেখ করিয়াছেন, উহারও মুলঞ্জ পাওয়া যায় না।

পরিশেষে বক্তব্য এই যে, পূর্ব্বোক্ত বিজ্ঞানবাদ প্রভৃতি মত যে, গৌতম বুদ্ধের আবির্ভাবের পরেই প্রকাশিত ও আলোচিত হইয়াছে, স্থতরাং গ্রাধ্বদর্শনেও পূর্ব্বোক্ত স্থাঞ্জনি পরেই সরিবেশিত হইয়াছে, ইহা আমরা বুঝিতে পারি না। কারণ, বেনান্তহত্ত্ব, যোগহৃত্ত্র ও যোগহৃত্ত্রর ব্যাসভাষ্যে যে বিজ্ঞানবাদের উল্লেখ ও থণ্ডন হইয়াছে, উহা গৌতম বুদ্ধের বহু পূর্বেই প্রকাশিত ও আলোচিত হইয়াছে, ইহা আমরা বিশ্বাস করি। পরন্ত দেবগণের প্রার্থনার ভগবান্ বিষ্ণুর শরীর হইতে উৎপন্ন হইয়া মায়ামোহ, অস্করগণের প্রতি বে বৌদ্ধ ধর্মের উপদেশ করিয়াছিলেন, ইহা আমরা বিষ্ণুপ্রাণেও দেখিতে পাই। তাহাতে পূর্বেজি বৌদ্ধ বিজ্ঞানবাদের স্পপ্ত উপদেশ আছে'। পরন্ত বেদেও আনেক নাত্তিকমতের স্থচনা আছে এবং গৌতম বুদ্ধের পূর্বেজ বে ভারতে বৌদ্ধমতের প্রকাশ ছিল, ইহাও আমরা পূর্বে প্রদর্শন করিয়াছি (তৃতীর খণ্ড, ৫৪ ও ২২০-২৪ পূর্গ্তা ক্রইরা) এবং ছালোগ্য উপনিবদে অপরের মত বলিয়াই বে নাত্তিকমতবিশেবের উল্লেখ আছে, ইহাও (চতুর্ব থণ্ড, ২৭ পূর্যায়) প্রদর্শন করিয়াছি। স্থবালোপনিবদের ১১শ, ১০শ, ১৪শ ও ১৫শ থণ্ডের শেষভাগে "ন সন্নাসন্ন সদস্থ" ইত্যাদি শ্রুতিবাক্য এবং খন্মবেদের নাসদীন স্থক্তে "নাদনানীলো সদানীং" (১০ম মঃ, ১৮ অঃ, ১১শ অঃ, ১১শ) এই স্কুক্ত অবলমনে উহার কল্পিত অপবার্থার দ্বারাও অনেক

১। বিজ্ঞানময়দেবৈতলপেথমবগছেখা। বুখাকাং মেবচঃ সমাগ্রুবৈরেবমুলীয়িতং। জগদেতলনাখায়ং আজিজ্ঞানার্থতবগরং। রাগালিছ্টমতার্থং লামাতে ভবস্কটে।—বিভূ পুরাণ, ৩য় ঝাশ, ১৮শ ঝা, 1১৩/১৭।

নাত্তিক নানারপ শৃক্তবাদের সমর্থন করিয়াছিলেন, ইহাও মনে হয়। স্থপাচীন কালেও বেদবিরোধী নান্তিকের অন্তিত্ব ছিল। মধাদি সংহিতাতেও তাহাদিগের উরেধ ও নিন্দা দেখা যায় এবং নান্তিক-শাস্ত্র ও উহার পাঠেরও নিন্দা দেখা যার। বিরোধী সম্প্রদার যে অপর সম্প্রদারের প্রদর্শিত শাস্ত্র-প্রমাণের ব্যাথ্যান্তর করিয়াও নিজমত সমর্থন করিতেন এবং এখনও করিতেছেন, ইহা অভিজ বাক্তিগণের অবিদিত নহে। পরত্ত এখানে ইহাও বক্তবা এই যে, মহর্ষি গৌতম অবয়বিবিষয়ে অভিমানকে রাগাদি দোষের নিমিত্ত বলিয়া, ঐ অবয়বীর অতিত্ব সমর্থনের জন্মই পূর্ব্বোক্ত যে সমস্ত एव विनिमाहिन, उन्होत्रा तोक विकानवान्हे त धंहै अकद्भाग शूर्मभक्ताल छोहोत्र वृद्धिष्ठ, हेहा বুৰিবারও কোন কারণ নাই। উন্ফোতকর ও বাচম্পতি মিশ্র কোন কারণে সেইরূপ ব্যাখ্যা করিনেও ভাষাক হরের ব্যাখ্যার স্বারা তাহ। যে বুঝা যার না, ইহা পূর্বের যথাস্থানে বলিয়াছি। মহর্ষি স্কুপ্রাচীন শর্কা তাববাদেরই পূর্কপক্ষরণে সমর্থনপূর্কক থওন করায় তদ্বারা ফলতঃ বৌদ্ধ বিজ্ঞানবাদ ও শ্তবাদেরও মুলোচ্ছেদ হইয়াছে, ইহাও পূর্বের বলিয়াছি। পরত্ত পূর্ব্বোক্ত "বৃদ্ধা বিবেচনাত, ভাবানাং" ইত্যাদি ( ২৬শ ) সূত্রে পূর্বাপক সমর্থনের জন্ত বে যুক্তি কথিত হইরাছে, উহা ল্বন্ধাবতার-স্থ্যে "বুছ্যা বিবিচামানানাং" ইত্যাদি শ্লোকের হারা কথিত হইলেও তদ্বারা ঐ স্থানী বৌদ্ধ-বিজ্ঞানবাদ সমর্থনের জন্মই কবিত এবং লক্ষাবতারস্থত্তের উক্ত শ্লোকালুসারেই পরে রচিত, ইহাও নির্দ্ধারণ করা বার না। কারণ, ভাষ্যকারোক্ত দর্ব্বাভাববাদী আনুণকস্তিকও নিজমত সমর্থনে প্রথমে উক্ত যুক্তি বলিতে পারেন। পরে বিজ্ঞানবাদ সমর্থনের জন্মও "লঙ্কাবতারস্থকে" ঐ যুক্তি গৃহীত হইবাছে, ইহাও ত বুঝা নাইতে পারে। তৎ পূর্ব্বে বে, আর কেহই ঐত্নপ মুক্তির উদ্ভাবন করিতে পারেন না, ইহার কি প্রমাণ আছে ? আর পূর্কোক্ত ভারস্থতে পাঠ আছে, — ব্দ্ধা বিবেচনান্ত, ভাবানাং বাথাস্থাস্পলবিঃ।" লঙ্কাবভারস্ত্রে ঐ শ্লোকে পাঠ আছে,—"বৃদ্ধ্যা বিবিচামানানাং স্বভাবে। নাবধার্যাতে।" স্কতরাং পরে কেহ বে ঐ শ্লোক হইতে "বুদ্ধা।" এই শন্ধনী গ্রহণ করিয়া ঐ ভাবে ভারদর্শনে ঐ সূত্রটী রচনা করিয়াছেন, এইরপ কল্পনারও কি কোন প্রমাণ থাকিতে পারে ? বস্ততঃ ঐ সমস্ত মতের মধ্যে কোন্ মত ও কোন্ যুক্তি সর্বাধ্যে কাহার উদ্ভাবিত, কোন্ শক্ষী সর্বাঞ্জে কাহার প্রযুক্ত, ইহা এখন কোনরূপ বিচারের ছারাই নিশ্চয় করা ঘাইতে পারে না। অপ্রাচীন কাল হইতেই নানা মতের প্রকাশ ও যাখ্যাদি হইয়াছে। কালবলে ঐ সমস্ত মতই নানা সম্প্রদায়ে নানা আকারে একরূপ ও বিভিন্নরূপ দৃষ্টান্ত ও যুক্তির দ্বারা সমর্থিত হইরাছে। পরবর্ত্তী বৌদ্ধনস্প্রদারের মধ্যেও ক্রমশঃ শাখাভেদে কত প্রকার মতভেদের যে স্বাষ্টি ও সংহার হইরা গিয়াছে, তাহা এখন সম্পূর্ণরূপে জানিবার উপায়ই নাই। স্থতরাং সমস্ত মতের পরিপূর্ণ প্রামাণিক ইতিহাস না থাকায় এখন জ সমস্ত বিষয়ে কাহারও কল্পনানাত্রমূলক কোন মন্তব্য গ্রহণ করা যায় না ॥৩ ।।

বাছার্গভন্ধ-নিরাকরণ-প্রকরণ সমাধ্য ।৪॥

ভাষ্য। "দোষনিমিত্তানাং তত্ত্ব-জ্ঞানাদহঙ্কার-নিবৃত্তি"রিত্যুক্তং। অথ কথং তত্ত্ব-জ্ঞানমুৎপদ্যত ইতি ?

অনুবাদ। দোষনিমিত্ত-( শরীরাদি প্রমেয়)সমূহের তত্ত্তানপ্রযুক্ত অহঙ্কারের নিবৃত্তি হয়, ইহা উক্ত হইয়াছে। (প্রশ্ন) কিরূপে তত্ত্তান উৎপন্ন হয় ?

## সূত্র। সমাধিবিশেষাভ্যাসাৎ॥৩৮॥৪৪৮॥

অনুবাদ। (উত্তর) সমাধিবিশেষের অভ্যাসবশতঃ (তত্তজ্ঞান উৎপন্ন হয়)।
ভাষ্য। স তু প্রভ্যাহ্যতন্তেন্দ্রিংগ্রেভ্যা মনসো ধারকেন প্রয়াত্ত্বন ধার্যামাণস্তাত্মনা সংযোগস্তত্ত্ববৃত্ব্ৎসাবিশিষ্টঃ। সতি হি তন্মিনিন্দ্রিয়ার্থের্ বুদ্ধয়ো নোৎপদ্যন্তে। তদভ্যাসবশাত্তত্ত্ববৃদ্ধিকংৎপদ্যতে।

অনুবাদ। সেই "সমাধিবিশেষ" কিন্তু ইন্দ্রিয়সমূহ হইতে প্রত্যাহ্নত ( এবং ) ধারক প্রয়ন্তের দারা ধার্য্যমাণ অর্থাৎ হুৎপুগুরীকাদি কোন স্থানে স্থিরীকৃত মনের আত্মার সহিত তত্ত্বজিজ্ঞাসাবিশিষ্ট সংযোগ। সেই সমাধিবিশেষ হইলে ইন্দ্রিয়ার্থ-সমূহ বিষয়ে জ্ঞানসমূহ উৎপন্ন হয় না। সেই সমাধিবিশেষের অভ্যাসবশতঃ তত্ত্ব-বুদ্ধি অর্থাৎ তত্ত্ব-সাক্ষাৎকার জন্মে।

টিপ্লনী। মহর্বি এই আহ্নিকের প্রথমোক্ত "তত্বজ্ঞানোৎপত্তি প্রকরণে" শেষোক্ত তৃতীর হৃত্রে যে, অবয়বিবিষরে অভিমানকে দোর্যনিমিক্ত বলিরাছেন, তাহা পরে বিতীর, তৃতীর ও চতুর্থ প্রকরণে বিরুদ্ধ মত থওন ঘারা সম্পূর্ণরূপে সমর্থন করিয়াছেন। অবয়বী ও অক্তান্ত দোর্যনিমিত্ত পদার্থের সন্তা সম্পূর্ণরূপে সমর্থিত হইয়াছে। কিন্তু এখন প্রশ্ন এই যে, মহর্বি এই আহ্নিকের প্রথম হৃত্রে যে তত্বজ্ঞানকে অহল্লারের নিবর্ত্তক বলিয়া মুক্তির কারণরূপে ব্যক্ত করিয়াছেন, ঐ তত্ব-জ্ঞান কিরূপে উৎপন্ন হয় ? শাল্র ঘারা তত্ব-প্রথশ করিয়া, পরে মহর্ষি-ক্থিত মুক্তিসমূহের ঘারা মনন করিলেও ঐ মননরূপ যে, পরোক্ষতক-জ্ঞান, তাহা ত কাহারই অহল্পার নিবৃত্তি করে না। উহার ঘারা কাহারই ত সেই সমন্ত তত্ব চূচ সংস্থার জন্মে না। মননের পরেও আবার পূর্ববিৎ সমন্ত মিথা-জ্ঞানের উৎপত্তি হইয়া থাকে। সহস্র বার প্রবন্ধ ও মনন করিলেও দিও মূচ্ ব্যক্তির দিগল্লম নিবৃত্ত হয় না, ইহা আনেকের পরীক্ষিত সত্য। তাই সাংখ্যম্ভত্রকারও সাংখ্যমতান্ত্রনারে বছ মননের উপদেশ করিয়াও বলিয়াছেন,—"মুক্তিতোহিপি ন বাধ্যতে দিও মূচ্বকপরোক্ষান্ত্রতে"(১)৫৯)। স্কতরাং তত্ব বিষয়ে অপরোক্ষ জ্ঞান বা চরম তত্ব-সাক্ষাৎকার ব্যতীত অহল্বারের নিবৃত্তি হইতে পারে না, ইহা স্থীবার্য। কিন্ত ঐ তত্ব সাক্ষাৎকারক্ষপ তত্বজ্ঞান কি উপারে উৎপন্ন হইবে ? উহার ত কোন উপায় নাই। স্থতরাং উহা হইতেই পারে না। তাই মহর্বি শেষে এখানে এই প্রকরণের আরম্ভ করিয়া, প্রথমে পূর্বেণিক প্রারের বর্ত্বরির সর্ব্বন্ধয়ত উত্তর বলিয়াছেন,—"সমাধিবিশেষাভ্যাসাৎ"। ভার্কার প্রভৃত্তিও

এখানে মহর্ষির প্রথমোক্ত "দোষনিমিন্তানাং তরজ্ঞানাদহন্ধারনিবৃত্তিঃ" এই হত্র উদ্ধৃত করিয়া পূর্ব্বোক্তরূপ প্রশ্ন প্রকাশপূর্ব্বক তত্ত্তরে মহর্ষির এই হত্তের অবতারণা করিয়াছেন। মহর্ষির এই হত্ত্যেক্ত সমাধিবিশেষ ও উহার অভ্যানাদি যোগশান্তেই বিশেষরূপে বর্ণিত হইয়াছে। কারণ, উহা বোগশান্তেরই প্রস্থান। উহা মহর্ষি গোতমের প্রকাশিত এই শাল্তের প্রস্থান বা অসাধারণ প্রতিপাদ্য নহে। কিন্তু প্রবণ ও মননের পরে বোগশাল্তাহুসারে নিদিধ্যাদন বে, অবস্থা কর্ত্বব্য, চরম নিদিধ্যাদন সমাধিবিশেষের অভ্যান বাতীত যে, তক্ত্-সাক্ষাৎকার হইতেই পারে না, ইহা মহর্ষি গোতমেরও সন্মত, উহা সর্ব্বসন্মত দিল্লান্ত। মহর্ষি এথানে এই প্রকরণের হারা ঐ দিল্লান্তের প্রকাশ ও পূর্ব্বপক্ষ নিরাসপূর্ব্বক সমর্থন করিয়া গিরাছেন। তিনি কেবল তাঁহার এই স্থার-শাল্ত্রোক্ত প্রমাণাদি পদার্থের পরোক্ত তর্বজ্ঞানকেই মৃক্তির চরম করিগ বলেন নাই।

ভাষ্যকার স্ব্রোক্ত "সমাধিবিশেষে"র সংক্ষেপে হরপ ব্যাখ্যা করিতে বলিয়াছেন যে, ছাণাদি ইক্সিয়বর্গ হইতে প্রত্যান্তত এবং ধারক প্রয়াত্মর দারা ধার্য্যমাণ মনের আত্মার সহিত সংযোগই "দমাধিবিশেষ।" তাৎপর্বাটীকাকার ব্যাথা করিয়াছেন যে, মনকে ইন্সিয়বর্গ হইতে প্রত্যাহার করিয়া হৃৎপুঞ্জরীকাদি কোন স্থানবিশেষে প্রয়ন্তবিশেষ বারা ধারণ করিলে অর্থাৎ দেই স্থানে মনকে স্থির করিয়া রাখিলে তথন ঐ মন ও আত্মার যে বিশিষ্ট সংযোগ জন্মে, তাহাই সমাধিবিশেষ। বে প্রেয়ান্তর দারা ঐ ধারণ হয়, উহাকে ধারক প্রবন্ধ বলে। উহা বোগাভ্যাদদাধা ও যোগী গুরুর নিকটে শিক্ষণীয়। স্বৃত্তিকালেও মন ও আত্মার ঐক্লপ সংযোগবিশেব জন্মে, কিন্তু তাহা ত সমাধি-বিশেব নহে। তাই ভাষ্যকার পরে ঐ সংযোগকে "তত্ত্বুভূৎদাবিশিষ্ট" বলিয়া তত্ত্তিজ্ঞাদাবশতঃ বোগশাল্রোক সাধনপ্রযুক্ত মন ও আত্মার যে পুর্ব্বোক্তরণ সংবোগবিশেষ ক্ষমে, তাহাকেই স্ত্রেক "সমাধিবিশেষ" বণিয়াছেন। স্থাপ্তিকালীন আত্মনংসংযোগ এরপ নহে। কারণ, উহার মূলে তব্ধিজ্ঞানা ও তৎপ্রযুক্ত কোন নাখন নাই। পূর্ব্বোক্ত সমাধিবিশেষ হইলে তথন আর গন্ধাদি ইন্দ্রিয়ার্থ বিষয়ে কোন জ্ঞানই জন্ম না। কারণ, জ্ঞাণাদি ইন্দ্রিয়ের সহিত মনের সংযোগ বাতীত গন্ধাদি ইন্দ্রিরার্থের প্রত্যক্ষ জ্ঞান জন্মিতে পারে না। কিন্তু সমাধিত্ব যোগী স্থাপাদি ইন্দ্রির-সমূহ হইতে মনকে প্রত্যাহার করিয়া স্থানবিশেষেই স্থির করিয়া রাথায় তাঁহার পক্ষে তথন আর প্রাণাদি কোন ইক্রিয়ের সহিতই মনের সংবোগ সম্ভব হয় না। ভাব্যকার সর্প্রশেষে বলিয়াছেন বে, পুর্বোক্তরণ সমাধিবিশেষের অভ্যাসবশতঃই তত্ত্বসাক্ষাৎকার জন্ম। তাৎপর্যাটীকাকার উহার বাাথ্যা করিতে বলিয়াছেন বে, তহিবলে পুনঃ পুনঃ প্রবল্পের উৎপাদনই তাহার অভ্যাস। দীর্ঘকাল সাদরে নিরস্তর সেই সমাধিবিশেষের অভ্যাস করিলেই তৎপ্রযুক্ত তর্নাক্ষাৎকার জন্ম। বস্ততঃ কাহারও অল্পনি অভানে অথবা মধ্যে ত্যাগ করিয়া অথবা শ্রন্ধাশূন্ত বা সদিগ্ধ হইয়া অভ্যানে উহা দৃচ্ভূমি হয় না। দীর্ঘকাল শ্রনা সহকারে নিরস্তর অভ্যাস করিলেই ঐ অভ্যাস দৃচ্ভূমি হয়। বোগদর্শনেও ইহা কথিত হইয়াছে'। দুচ্ভূমি অভাস বাতীতও উহা কার্যাসাধক হয় না। মুক্তিত তাৎপর্যাটীকার "সমাধিতরা ভাগাৎ"—এইরূপ স্থ্রপাঠের উরেধ দেখা বার। কিন্ত

২। সূতু দীর্ঘকালনৈওপ্রবাসংকারাদেবিতে। দুভুত্মিঃ ।১/১৪।

বাচম্পতি নিশ্র "আরম্ভীনিবজে" "সমাধিবিশেষা আসাং" এইরূপই স্ত্রপাঠ গ্রহণ করিরাছেন।
অক্তর্য ঐরূপই স্ত্রপাঠ গৃহীত হইরাছে। যোগশাস্ত্রে অনেক প্রকার সমাধি কবিত হইরাছে।
তন্মধাে চরম নির্বিক্রক সমাধিই এই স্ত্রে "বিশেষ" শব্দের হারা মহর্বির বৃদ্ধিস্থ, বৃঝা যাত।
কারণ, উহাই চরম তত্ত্বাক্ষাংকারের চরম উপার। উহার অভ্যাস বাতীত চরম তত্ত্বাক্ষাংকার
অন্তিতে পারে না। উহার অভ্য প্রথমে অনেক বোগাদির অন্ত্রীন কর্ত্বা। পরে তাহা
ব্যক্ত হইবে।১৮।

ভাষ্য। যত্তকং—''সতি হি তশ্মিনিন্দ্রিয়ার্থের্ বুদ্ধরো নোৎপদ্যন্তে'' ইত্যেতং—

## সূত্র। নার্থবিশেষপ্রাবল্যাৎ॥৩৯॥৪৪৯॥

অনুবাদ। (পূর্ববপক্ষ) যে উক্ত হইয়াছে—"সেই সমাধিবিশেষ হইলে ইন্দ্রিয়ার্থ-সমূহবিষয়ে জ্ঞানসমূহ উৎপন্ন হয় না"—ইহা নহে অর্থাৎ উহা বলা যায় না ;— যেহেতু, অর্থবিশেষের অর্থাৎ ইন্দ্রিয়ার্থ-বিষয়-বিশেষের প্রবলতা আছে।

ভাষা। অনিচ্ছতোহপি বৃদ্ধুৎপতেনৈত্নবৃক্তং। কলাৎ ? জহানি বিশেষপ্রাবল্যাৎ। অবুভূৎসমানতাপি বৃদ্ধুৎপত্তিদ্ফা, যথা স্তনমিজুশন্পপ্রভিষ্। তত্র সমাধিবিশেষো নোপপদ্যতে।

অনুবাদ। জ্ঞানেচ্ছাশূত ব্যক্তিরও জ্ঞানোৎপত্তি হওয়ায় ইহা যুক্ত নহে।
(প্রশ্ন) কেন ? (উত্তর) যেহেতু অর্থবিশেষের অর্থাৎ ইন্দ্রিয়প্রাহ্ন বিষয়বিশেষের
প্রবলতা আছে। (তাৎপর্য) জ্ঞানেচ্ছাশূত্ ব্যক্তিরও জ্ঞানোৎপত্তি দৃষ্ট হয়,
ঘেমন মেঘের শব্দ প্রভৃতি বিষয়ে। তাহা হইলে সমাধিবিশেষ উপপন্ন হয় না।

টিপ্পনী। মহর্ষি পূর্ব্বোক্ত সিদ্ধান্তে এই ক্রেরে ছারা পূর্ব্বপক্ষ সমর্থন করিয়াছেন যে, সমাধিনিশেষ হইতেই পারে না। কারণ, ইন্দ্রিয়গ্রাহ্ম অনেক বিষয়বিশেষের প্রবল্ঞতাবশতঃ তদ্বিষয়ে জ্ঞানেজ্যা না থাকিলেও জ্ঞান জন্মে। অত এব সমাধিবিশেষ হইলে ইন্দ্রিয়ার্থবিষয়ে কোন জ্ঞান জন্মে না, ইহা বলা যায় না। ভাষাকার পূর্বক্ষেত্রভাষ্যে ঐ কথা বলিয়া, পরে ঐ কথার উল্লেখপূর্বক এই পূর্বপক্ষক্ত্রের অবতারণা করিয়াছেন। ভাষাকারের প্রথমোক্ত "ইত্যেতং" এই বাকোর সহিত ক্ষেত্রের প্রথমন্ত্র "নেঞ্ছল," শব্দের বোগই তাঁহার অভিপ্রেত। ভাষাকার "অনিচ্ছতোহপি" ইত্যাদি সন্দর্ভের ছারা ভ্রার্থ ব্যাথ্যা করিয়া, পরে উহারই তাৎপর্য্য ব্যক্ত করিয়াছেন যে, যাহার জ্ঞানেজ্যা নাই, তাহারও বিষয়বিশেষ জ্ঞানোৎপত্তি দেখা যায়। যেমন সহদা মেঘের শব্দ হইলে ইচ্ছা না থাকিলেও লোকে উহা প্রবল্প করে। এইরূপে আরও আনক "অর্থবিশেষ" অর্থাৎ ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য

বিষয় আছে, যদ্বিষয়ে প্রতাশের ইছো না থাকিলেও প্রত্যক্ষ অনিবার্যা। স্কুতরাং পূর্বস্থাক্র সমাধিবিশেষ উপপন্ন হর না অর্থাৎ উহা নানাবিষয়-জ্ঞানের দারা প্রতিবন্ধ হইরা উৎপন্নই ইইতে পারে না। গদ্ধাদি পঞ্চ বিষয়কে মহর্বি তাহার পূর্বক্ষিত দাদশবিধ প্রমেরের মধ্যে "অর্থ" বিশিয়ছেন। উহাকে "ইন্দ্রিরার্থ"ও বলা হইরাছে (প্রথম থণ্ড, ১৮০—৮১ পূর্চা দ্রাইবা)। উহার মধ্যে এমন অনেক অর্থবিশেষ আছে, বাহা পূর্বেরিক্ত সমাধিবিশেষ হইতে প্রবল। স্কুতরাং সমাধিত্ব বা সমাধির জ্ঞা প্রযুক্তবান্ ব্যক্তির ঐ সমস্ত বিষয়ে জ্ঞানোৎপত্তির ইছে। না থাকিলেও জ্ঞানোৎপত্তি অনিবার্যা। স্কুতরাং উহা সমাধির অনিবার্যা প্রতিবন্ধক হওরার উহা কথনও কাহারই হইতে পারে না। স্কুতরং উহা সমাধির তর্বাক্ষাৎকারের যে উপায় কথিত ইইরাছে, তাহা অসম্ভব বিশির্য অমুক্ত, ইহাই পূর্বপ্রশ্বনীর বক্তব্য ।০৯া

# সূত্র। ক্ষুদাদিভিঃ প্রবর্ত্তনাচ্চ ॥৪০॥৪৫০॥

অনুবাদ। (পূর্ববপক্ষ) ক্ষুধা প্রভৃতির হারা (জ্ঞানের) প্রবর্ত্তন-(উৎপত্তি) বশতঃও (সমাধিবিশেষ উপপন্ন হয় না)।

ভাষ্য। ক্ষুৎপিপাসাভ্যাং শীতোক্ষাভ্যাং ব্যাধিভিশ্চানিছতোহপি বৃদ্ধয়ঃ প্রবর্ত্ততে। তত্মাদৈকাগ্যানুপপতিরিতি।

অমুবাদ। কুধা ও পিপাসাবশতঃ, শীত ও উষ্ণবশতঃ এবং নানা ব্যাধিবশতঃ জ্ঞানেচ্ছাশুশু ব্যক্তিরও নানা জ্ঞান উৎপন্ন হয়। অতএব একাগ্রতার উপপত্তি হয় না।

টিগ্ননী। পূর্ব্বোক্ত পূর্ব্বপক্ষ সমর্থন করিতে মহর্ষি আবার এই স্থত্তের ছারা ইহাও বলিরাছেন বে, ক্ল্বা প্রভৃতির ছারা অনিজ্ঞা সত্তেও নানা জ্ঞানোৎপত্তি অনিবার্য্য বলিরাও পূর্ব্বোক্ত সমাধিবিশের উপপন্ন হয় না। ভাষ্যকার স্থত্ত্যক্তি আদি শব্দের ছারা পিপাসা এবং নীত উষ্ণ ও নানা ব্যাধি প্রহণ করিয়া স্থত্তার্থ ব্যাখ্যা করিয়াছেন বে, ক্ল্থাদিবশতঃ বিষয়বিশেষে ইচ্ছা না থাকিলেও ষথন নানা জ্ঞান অবখ্যই জন্মে, স্থতরাং চিত্তের একাপ্রতা কোনজ্ঞপেই সম্ভব নহে। চিত্তের একাপ্রতা বা বিষয়বিশেষে স্থিরতা সন্থব না হইলে স্বিকল্পক সমাধিও হইতে পারে না। স্থতরাং নির্বিকল্পক সমাধির আশাই নাই। বোগদর্শনেও "ব্যাধিস্ত্যান" (১)৩০) ইত্যাদি স্থত্তের ছারা বোগের অনেক অন্তর্মান কথিত হইরাছে এবং ঐ ব্যাধি প্রভৃতিকে "চিন্তবিক্ষেপ" বলা হইয়াছে। ফলকথা, ইচ্ছা না থাকিলেও নানা কারণবশতঃ নানাবিধ জ্ঞানোৎপত্তি অনিবার্য্য বলিরা চিত্তের একাপ্রতা সম্ভব না হওয়ার পূর্ব্বোক্ত সমাধিবিশেষ হইতেই পারে না। স্থতরাং তক্ত-সাক্ষাৎকারের কোন উপার না থাকার অহঙ্কারের নিবৃত্তি ও মোক্ষ অসম্ভব, ইহাই পূর্বপক্ষবাদীর মূল তাৎপর্য্য ।৪০।

ভাষ্য। অত্তেতৎ সমাধিং বিহায় ব্যুখানং ব্যুখাননিসিত্তং সমাধি-প্রত্যনীকঞ্চ, সতি ত্বেত্মিন্—

অমুবাদ। (উত্তর) সমাধি ত্যাগ করিয়া ব্যুত্থান এবং ব্যুত্থানের নিমিত্ত সমাধির "প্রত্যনীক" অর্থাৎ বিরোধী, ইহা থাকুক, কিন্তু ইহা থাকিলেও—

# সূত্র। পূর্বকৃতফলামুবন্ধাতত্বৎপতিঃ ॥৪১॥৪৫১॥

অনুবাদ। (উত্তর) "পূর্ববকৃত" অর্থাৎ পূর্বিজন্মনঞ্চিত প্রকৃটি ধর্মাজন্ত "ফলানুবন্ধ"-( যোগাভ্যাসসামর্থ্য )বশতঃ সেই সমাধিবিশেষের উৎপত্তি হয়।

ভাষা। পূর্বকৃতো জন্মান্তরোপচিতস্তত্বজ্ঞানহেতুর্ধর্মপ্রবিবেকঃ। ফলাকুবন্ধো যোগাভ্যাসদামর্থাং। নিক্ষলে হৃত্যাদে নাভ্যাসমাজিয়েরন্। দৃষ্টং হি লোকিকেষু কর্মস্বভ্যাসদামর্থাং।

অমুবাদ। "পূর্বকৃত" বলিতে জন্মান্তরে সঞ্চিত, তর্বজানহেতু ধর্মপ্রবিবেক অর্থাৎ প্রকৃষ্ট সংস্কাররূপ ধর্ম। "কলামুবন্ধ" বলিতে যোগাভ্যাসে সামর্থ্য। [ অর্থাৎ এই সূত্রে "পূর্বকৃত ফলামুবন্ধ" শব্দের ঘারা বুঝিতে হইবে,—জন্মান্তরসঞ্চিত প্রকৃষ্ট সংস্কারজন্ম যোগাভ্যাসসামর্থ্য। অভ্যাস নিক্ষলই হইলে অভ্যাসকে কেহই আদর করিত না। লৌকিক কর্ম্মসমূহেও অভ্যাসের সামর্থ্য দৃষ্টই হয়।

টিপ্রনী। পূর্ব্বোক্ত পূর্ব্বপক্ষের উত্তরে এই স্ত্রের হারা মহর্বি সিন্ধান্ত বলিয়াছেন যে, "পূর্ব্বক্ষত কলাম্বর্দ্ধ"বশতঃ সেই সমাধিবিশের জন্মে। বাত্তিক কার ইহার ব্যাথাা করিয়াছেন যে, পূর্ব্বজন্ম অভান্ত যে সমাধিবিশের, তাহার কল যে ধর্মা, তজ্জন্ত পূর্ববার সমাধিবিশের জন্মে। তাৎপর্যাটীকাকার ব্যাথাা করিয়াছেন যে, পূর্ব্বজন্মকত যে সমাধি, তাহার ফল যে সংস্কার, তাহার "অমুবন্ধ" অর্থাৎ স্থিরতাবশতঃ সমাধিবিশের জন্মে। মহর্বি তৃতীর অধ্যান্তের শেষেও শরীরস্থিত পূর্ব্বজন্মকত কর্মান্ত কলক্ষ্প, এই সিন্ধান্ত প্রকাশ করিতে "পূর্বকৃতকলাম্বর্দ্ধান্তত্বৎপত্তিঃ" (২০০) এই ত্রে বিলিয়াছেন। সেখানে ভাষাকার পূর্বশরীরে কৃত কর্মকে "পূর্বকৃত" শব্দের হারা এবং তজ্জন্ত ধর্মান্ত্রমকে "কল" শব্দের হারা এবং কলের আআতে অবস্থানই "অমুবন্ধ" শব্দের হারা ব্যাথাা করিয়াছেন (তৃতীর গণ্ড, ৩০০ পূর্চা দ্রন্তর্বা)। তদমুসারে এগানেও মহর্ষির এই স্থত্রের হারা পূর্বকৃত সমাধির ফল যে ধর্মবিশেষ, তাহার অমুবন্ধ অর্থাৎ আআতে অবস্থানবশতঃ ইহলন্মে সমাধিবিশেষ জন্মে—এইরূপ সরল ভাবে স্থত্তার্থ ব্যাথাা করা যায়। বার্ত্তিককার এরূপ ভাবেই ব্যাথাা করিয়াছেন। কিন্তু তাৎপর্যাটীকাকার স্থত্তাক্ত "ফল" শব্দের হারা সংস্কার এবং "অমুবন্ধ" শব্দের হারা সিহন্তার বা স্থায়িত প্রহার মতে ভাবের বারা বিশেরার্থ ব্যাথাা করিয়াছেন। অর্থাৎ তাহার মতে

পূর্বজন্মকত সমাধি ইংজন্মে না থাকিলেও তজ্জ্য সংস্কাররূপ বে ফল, তাহা ইংজন্মেও আত্মাতে জ্বন্থত থাকে। উহার স্থামিত্বনশতঃ তজ্জ্য ইংজন্মে সমাধিবিশের জন্মে, ইহাই স্থার্থ। তদমুসারে বৃত্তিকার বিশ্বনাথও প্রথমে ঐরূপই বাাথা। করিয়া, পরে তাঁহার নিজের বৃদ্ধি জ্বন্থারে স্থার্থ ব্যাথা। করিয়াছেন বে, পূর্বজ্জত বে ঈশরের আরাধনারূপ কর্মা, তাহার ফল যে ধর্মবিশেষ, তাহার সম্বাবশেষ-জ্ব্য ইংজন্মে সমাধিবিশেষ জন্মে। বৃত্তিকার তাঁহার নিজের এই ব্যাথা। সমর্থনের জ্ব্য এখানে শেষে বোগদর্শনের "সমাধিসিদ্ধিরীশ্বরপ্রনিধানাৎ" (২৪৫) এবং "ততঃ প্রতাক্তিতনাধিগনোহপান্তরায়াভাবক্ত" (২০২১) এই স্তর্বয় উন্ধৃত করিয়া বলিয়াছেন যে, ঈশ্বরপ্রনিধানশ্বশতঃ বিদ্বের প্রতিকৃশ ভাবে চিত্তের স্থিতি এবং বোগের জ্বন্তরায়ের জ্বতাব হয়। স্ক্তরাং সমাধিবিশেষর উৎপত্তি হইয়া থাকে। পূর্ব্বোক্ত বোগস্থ্যান্ত্রসারে বৃত্তিকারের এই সরল ব্যাথা৷ স্ক্রমংগত হয়, সন্দেহ নাই।

কিন্ত ভাষাকার এথানে অন্ত ভাবে হুত্রার্থ ব্যাখ্যা করিতে প্রথমে হুত্রোক্ত "পূর্বাকৃত" শক্ষের অর্থ বণিয়াছেন—জনাত্তরে সঞ্চিত তত্তভানের হেতৃ ধর্মপ্রবিবেক। তাৎপর্যানীকাকার ঐ "প্রবিবেক" শব্দের ব্যুৎগত্তিবিশেষের দ্বারা উহার অর্থ বলিয়াছেন—প্রকৃষ্ট। প্রকৃষ্ট ধর্ম্মই ধর্ম্ম-প্রবিবেক। উহা আত্মধর্ম সংস্থারবিশেষ'। উহা তত্তভানের হেতু। কারণ, মুমুক্র প্রযন্ত্র-সমূহ মিলিত হইলা তল্বজানের পূর্বে নাথাকাল তাহা তল্বজানের হেতু হইতে পারে না। ভাষ্যকার পরে স্ত্রোক্ত "ফলাত্বরূ" শক্ষের অর্থ বলিয়াছেন, যোগাভ্যাস-সামর্থ্য। তাহা হইলে ভাষ্যকারের ঐ ব্যাখ্যামুদারে তাঁহার মতে হত্তার্থ বুঝা বার বে, "পূর্বাক্ত" অর্থাৎ পূর্বাক্তমে সঞ্চিত যে প্রকৃষ্ট সংসারকণ ধর্মা, তজ্জন্ত "ফলামুব্দ্ধ" অর্থাৎ যোগাভ্যাসসামর্থ্যবশ্তঃ সমাধি-বিশেষের উৎপত্তি হয়। অর্থাৎ মহর্ষির তাৎপর্য্য এই যে, সমাধি ত্যাগ করিয়া ব্যুখান অর্থাৎ নানা প্রতিবদ্ধকবশতঃ সমাধির অনুৎপত্তি বা ভঙ্গ অবখ্যই স্বীকার্য্য এবং ঐ বুখানের কারণ সমাধিবিরোধী অনেক আছে, ইহাও স্বীকার্যা। কিন্তু তাহা থাকিলেও অধিকারিবিশেষের পূর্ত্ত্ত জন্মস্ঞিত সংস্থাররূপ ধর্মবিশেষ-জনিত বোগাভ্যাস-সামর্থ্যবশতঃ সমাধিবিশেষ জন্মে। ভাষ্যকার প্রথমে মহর্ষির এই তাৎপর্যাই ব্যক্ত করিয়া এই দিদ্ধান্ত-প্রত্তের অবতারণা করিয়াছেন। বস্ততঃ পূর্ববজন্মদঞ্চিত সংস্কার ও অদৃষ্টবিশেষের ফলে অনেক বোগীর তাঁত্র সংবেগ( বৈরাগ্য )বশতঃ ইহ-জন্মে শীঘ্রই বোগাভাসে অসাধারণ সামর্থ্য জন্ম। তজ্জ্ঞ তাঁহাদিগের অতি শীঘ্রই সমাধিলাত ও উহার ফল হইরা থাকে। বোগদর্শনেও "তীত্রসংবেগানামাসরঃ" (১)২১) এই স্থতের দারা উহা ক্থিত হইরাছে। সংবেগ বা বৈরাগ্যের মৃহতা, মধ্যতা ও তীব্রতা যে, পূর্বজন্মদক্ষিত সংস্থার ও অদৃষ্টবিশেষপ্রযুক্তই হইয়া থাকে, ইহা বোগভাষ্যের টাকার ঐ স্থলে আমলাচম্পতি মিশ্রও লিথিয়াছেন। পূর্ব্বোক্ত অনুখ্যমান সংস্কার কলনা কেন করিব ? উহার প্রয়োজন কি ? ইহা বুঝাইতে ভাষাকার শেষে বলিয়াছেন যে, অভ্যাস নিম্ফুলই হইলে অভ্যাসকে কেহই আদুর

<sup>&</sup>gt;। প্রবিবিচাতে বিশিব্যতেহনেনেতি প্রবিবেকঃ। ধর্মকানৌ প্রবিবেকক্ষেতি ধর্মপ্রবিবেকঃ, প্রভুষ্ট সংস্কারঃ, স তু পাত্মধর্ম ইতি।—তাৎপর্বাচীকা।

করিত না। লোকিক কর্মেও অভ্যাস-সামর্থ্য দেখা বায়। তাৎপর্য্য এই বে, লোকিক কর্ম্ম অভ্যাস করিতে করিতে বখন তাহাতেও ক্রমে সামর্থ্য জ্বায়, এবং অধিকারিবিশেবের অধিকতর সামর্থ্য জ্বায়, ইহা দেখা বাইতেছে, তথন অলোকিক কর্ম্মও অভ্যাস করিতে করিতে দীর্ঘকালে তাহাতেও বিশেব সামর্থ্য অবস্থাই জন্মিবে, সন্দেহ নাই। অভ্যাসের কোন ফল না থাকিলে অর্থাৎ উহা ক্রমণঃ উহাতে সামর্থ্য না জন্মাইলে কেহই উহা করিতে পারে না অর্থাৎ সকণেই উহা ত্যাগ করে। কিন্তু বখন আহিল কেই উহা বাগী অক্রিন বোগাভ্যাসও করিতেছেন, তথন উহা নিফল নহে। উহা ক্রেমণঃ ঐ কার্য্যে সামর্থ্য জন্মার। তাহার ফলে নির্ক্তিক্রক সমাধি পর্যন্ত হইরা থাকে, ইহা অবস্থা স্থাকার। কিন্তু বোগাভ্যাসে ঐ বে সামর্থ্য, তাহা পূর্ব্যসঞ্চিত সংস্কারবিশেবের সাহাব্যেই জনিরা থাকে। এক জন্মের সাধনার উহা কাহারই হন্ন না। অনেক জন্মের বহু বহু অন্থারী প্রেম্বরিশেবের সিলিত হইরা তত্ত্বসাক্ষাৎকারের পূর্ব্বে থাকে না। স্কতরাং উহা সাক্ষাৎ সম্বন্ধে তব্যাক্ষাৎকার জন্মাইতেও পারে না। কিন্তু তজ্জনিত স্থানী অনেক সংস্কার-বিশেব কর্মনা করিলে ঐ সমস্ত সংস্কার কোন জন্মে মিলিত হইরা অধিকারিবিশেবের তীত্র বৈরাগ্য ও সমাধিবিশেবের অভ্যাসে অসাধারণ সামর্থ্য জন্মাইয়া তাহার তন্ত-সাক্ষাৎকারের সম্পাদক হন্ত। স্মৃতরাং ঐ সংস্কার অবশ্ব স্থার্থা। উহা আত্মগত প্রকৃষ্ট ধর্ম্ম 1831

#### ভাষ্য ৷ প্রত্যনীকপরিহারার্থঞ-

অনুবাদ। "প্রত্যনীক" অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত সমাধিবিশেষ-লাভের বিরোধী বা অন্তরায়ের পরিহারের উদ্দেশ্যেও—

## সূত্র। অরণ্যগুহাপুলিনাদিযু যোগাভ্যাদোপদেশঃ॥ ॥৪২॥৪৫২॥

অমুবাদ। অরণ্য, গুহা ও পুলিনাদি স্থানে যোগাভ্যাসের উপদেশ হইয়াছে।

ভাষ্য। যোগাভ্যাসজনিতো ধর্ম্মো জন্মান্তরেইপ্যানুর্বর্ততে। প্রচয়-কাষ্ঠাগতে তত্ত্ব-জ্ঞানহেতে ধর্ম্মে প্রকৃষ্টায়াং সমাধিভাবনায়াং তত্ত্ব-জ্ঞানমূৎপদ্যত ইতি। দৃষ্টশ্চ সমাধিনাইর্থবিশেষ-প্রাবল্যাভিভবঃ,— "নাহমেতদল্লোষং নাহমেতদজ্ঞাসিষমশ্বত্ত মে মনোইভূ"দিত্যাই লোকিক ইতি।

অমুবাদ। যোগাভ্যাসজনিত ধর্ম জন্মান্তরেও অমুবৃত হয়। তর্জ্ঞানের

গ্ৰহরকার। প্রচয়াবধিবতঃ পরমণরঃ গ্রহয়ো নাজি। তৎসহকারিশালিতয়া প্রতৃষ্টায়াং সমাধিতাবনায়াং,
াসমিধ্য়াবজ্বঃ সমাধিতাবনা তথামিতাবাঃ —তাৎপর্বাচীকা।

বেতু ধর্মা "প্রচয়কান্ঠা" অর্থাৎ বাহার পর আর "প্রচয়" বা বৃদ্ধি নাই, সেই বৃদ্ধি প্রাপ্ত হইলে "সমাধিভাবনা" (সমাধিবিষয়ক প্রবত্ত ) প্রকৃষ্ট হওয়ায় তত্ত-জ্ঞান উৎপন্ন হয়। "সমাধি" অর্থাৎ চিত্তের একাগ্রতাকর্ত্ত্বক অর্থবিশেষের প্রাবল্যের অভিত্তব দৃষ্টও হয়। (কারণ) "আমি ইহা শুনি নাই, আমি ইহা জ্ঞানি নাই, আমার মন অন্য বিষয়ে ছিল," ইহা লোকিক ব্যক্তি বলে।

টিপ্লনী। পূর্ব্বোক্ত পূর্ব্বপঞ্চের উত্তরে মহর্ষি পরে আবার এই স্থত্তের দ্বারা আরও বলিয়াছেন ए, नमाधित अखतात्र পরিহারের জন্ত শাল্রে অরণা, পর্বত-গুহা ও নদীপুলিনাদি নির্জন ও নির্বাধ স্থানে যোগাভাাদের উপদেশ হইয়াছে। অর্থাৎ ঐ সমস্ত স্থানে যোগাভাাদে প্রবৃত্ত হইলে স্থানের গুণে অনেক অন্তরায় বটে না। স্থতরাং চিক্তের একাগ্রতা সম্ভব হওয়ায় পূর্ব্বোক্ত সমাধিবিশেষের উৎপত্তি হইতে পারে। ভাষাকার এই মরলার্থ প্ররের অর্থ ব্যাখ্যা করা অনাবশ্রুক বলিয়া তাহা করেন নাই। কিন্তু মহর্ষির পূর্ব্ধস্তভোক্ত উত্তরের সমর্থনের জন্ম তাঁহার সমুক্তিক সিদ্ধান্ত স্থবাক্ত করিতে পরে এই স্ত্তের ভাষ্যে বলিয়াছেন যে, যোগাভ্যাসজনিত যে ধর্মা, তাহা জন্মাস্তরেও অনুসূত্র হয়। অর্থাৎ পূর্মপূর্মজন্মকত যোগাভ্যানজনিত যে ধর্ম, তাহা পরজন্মও থাকে। তত্ত্ত্তানের হেতু এ ধর্ম ক্রমশঃ বৃদ্ধির চরম গীমা প্রাপ্ত হইলে তথন উহার সাহায়ে কোন জন্ম সমাধিবিধরক ভাবনা অর্থাৎ প্রয়ন্ত প্রকৃষ্ট হয়। তাহার ফলে সমাধিবিশেষের উৎপত্তি হওয়ায় তথন তব-দাক্ষাৎকাররপ ওরজ্ঞান উৎপন্ন হর। তথন অর্থবিশেষের প্রাবিল্যবশতঃ দহদা নানা জ্ঞানের উৎপত্তি হইয়া, উহা সমাধিবিশেষের অস্তরায়ও হইতে পারে না। কারণ, বিষয়বিশেষে একাঞ্চতা-রূপ যে সমাধি, তাহা উৎপন্ন হইলে অর্থবিশেষের প্রাবলাকে অভিভূত করে। ভাষ্যকার ইছা সমর্থন করিতে পরে লৌকিক বিষয়েও ইয়ার দৃষ্টাস্ত প্রদর্শনের জন্ত বলিয়াছেন যে, বিষয়বিশেষে চিত্তের একাগ্রতারণ সমাধিকর্তৃক অর্থবিশেষের প্রাক্ষাের যে অভিভব হয়, ইহা দৃষ্টও হয়। কারণ, কোন লৌকিক ব্যক্তি কোন বিষয়বিশেষে একাগ্রচিত্ত হইয়া যথন উহারই চিস্তা করে, তথন অপরের কোন কথা শুনিতে পায় না। প্রবল অন্ত বিষয়েও তাহার তথন কোন জ্ঞান জন্মে না। পরে তাহাকে উত্তর না দিবার কারণ জিজাসা করিলে সে বলিয়া থাকে বে, "আমি ত ইহা কিছু ভনি নাই, ইহা কিছু জানি নাই, আমার মন অন্তত্ত্ব ছিল।" তাহা হইলে বিষয়বিশেষে তাহার চিত্তের একাঞ্চতা যে, তৎকালে অন্ত বিষয়ের প্রবলতাকে অভিতৃত করিয়াছিল, অর্থাৎ অন্ত বিষয়ে জ্ঞানোৎপত্তির প্রতিবন্ধক হইয়াছিল, ইহা স্বীকার্যা। স্ততরাং উক্ত দৃষ্টাস্থামূদারে যোগীরও বিষয়বিশেষে চিত্তের একাগ্রতারূপ দমাধি জন্মিলে তথন উহাও অন্ত বিষয়ের প্রাবন্যকে অভিভূত করে, অর্থাৎ অন্ত বিষয়ে জ্ঞানোৎপত্তির প্রতিবন্ধক হয়। স্থতরাং কারণ সত্ত্বেও বিবরাস্তরে জ্ঞান জন্মিতে পারে না, ইহাও খীকার্যা । মহর্ষি এই স্থতের দারা স্থানবিশেষে চিত্তের একাঞ্ডতা যে সন্তব, ইহাই প্রকাশ করার ভাষ্যকার এই স্থতের দারা পুর্বোক্ত ঐ যুক্তিরও সমর্থন করিয়া পূর্বোক্ত পূর্বপক্ষের নিরাস করিয়াছেন। অর্থাৎ পূর্বপক্ষ-

বাদী বে অর্থবিশেষের প্রাবন্যবশতঃ নানাবিধ জ্ঞানের উৎপত্তি অনিবার্য্য বলিয়া কাহারও সমাধিবিশেষ জ্ঞাতে পারে না বলিয়াছেন, তাহা বলা যায় না। কারণ, পূর্ব্বপূর্বজন্মকত যোগাত্যাসজনিত
ধর্মের সাহায়্যে এবং স্থানবিশেষের সাহায়্যে যোগীর অভীত্ত বিষয়ে চিত্তের একাগ্রতারূপ সমাধি
জ্বপ্রাই জ্বা, এবং উহা সমস্ত বিষয়বিশেষের প্রাবলাকে অভিভূত করিয়া তদ্বিরে জ্ঞানোহপত্তির
প্রতিষ্কৃত হওয়ায় তথন সেই সমস্ত বিষয়ে কোন জ্ঞানই জ্বা না। অতএব ক্রমে নির্বিক্ষক
সমাধিবিশেষের উৎপত্তি হওয়ায় তথন তর্মাজাৎকাররূপ তর্জ্ঞান জ্বা । ঐ তর্মাজাৎকারজ্ঞানে বে সংস্কার, উহারই নাম "তর্জ্ঞানবিবৃদ্ধি"। উহাই অনাধিকালের মিথ্যাজ্ঞানজন্ত সংস্কারকে
বিনষ্ট করে। যোগদর্শনে মহর্ষি পতঞ্জলিও বলিয়াছেন, "তজ্জঃ সংস্কারেহিন্তসংস্কারপ্রতিবন্ধী"
(১০০)। সংসারনিদান অহলারের নিবৃত্তি হইলে আর সংসার হইতে পারে না। স্কতরাং মোক্ষ
অবশ্রন্থাবী, উহা অসম্ভব নহে, ইহাই মহর্ষির তাৎপর্য্য।

মহর্ষি এই স্থ্রের ধারা যে দেশবিশেষে যোগাভাচের উপদেশ বলিয়াছেন, তদ্ধারা বোগাভাচের ঐ সমস্ত দেশনিয়ম অর্থাৎ ঐ সমস্ত স্থানেই বে যোগাভাচি কর্ত্তরা, অন্তর্জ কর্ত্তরা নহে, ইহা বিবক্ষিত । কারণ, যোগাভাচির দিগদেশকালনিয়ম নাই। যে দিকে, যে স্থানে ও যে কালে চিত্তের একারতা জ্বেম, সেই স্থানেই উহা কর্ত্তরা। কারণ, একারতা লাভের সাহাযোর জন্তই শাস্ত্রে রোগাভাচের দেশাদির উল্লেখ ইইয়াছে। বেদান্তদর্শনের "যত্তৈকারতা ত্রাবিশেষাৎ" (৪০১১৭) এই স্থ্রের দারাও উক্ত দিরাস্তই স্থাক্ত করা ইইয়ছে। সাংখ্যস্ত্রকারও বলিয়াছেন,—"ন স্থাননিয়মন্দিজপ্রসাদাৎ" (৬০১)। অবঞ্চ উপনিষ্টেও "সমে শুচৌ শর্করাবিশ্বের উল্লেখ ইইয়াছে। কিন্ত ইহার দারাও যে স্থানে চিত্তের একারতা জ্বেম, সেই স্থানেই রোগাভাচির উল্লেখ ইইয়াছে। কিন্ত ইহার দারাও যে স্থানে চিত্তের একারতা জ্বেম, সেই স্থানেই রোগাভাচির কর্ত্তরা, ইহাই তাৎপর্য্য ব্রুক্তে ইইরে। উক্ত বেদান্তস্থান্তম্বানে ভগবান্ শক্ষরাচার্যাও উহার ভাষো উক্ত শ্রুতি উদ্ধৃত করিয়া উক্তরপই তাৎপর্য্য প্রকাশ করিয়াছেন। "প্রায়্রার্ত্তিক" ও "তাৎপর্য্যটীকা"য় এই স্থ্রের কান উল্লেখ দেখা যায় না। মনে হয়, এই জন্তই কেহ কেহ ইহা ভাষাকারেরই উক্তি বলিতেন, ইহা বৃত্তিকার বিশ্বনাথের কথায় পাওয়া যায়। কিন্ত বৃত্তিকার ইহা মহর্ষির স্থ্রেরপেই গ্রহণ করিয়াছেন। বাচম্পতি মিশ্রের "প্রায়স্থাটিনিক্ষ" ও "গ্রাহ্বটিনিক্ষ" ও বিশ্বনাথের কথায় পাওয়া যায়। কিন্ত বৃত্তিকার ইহা মহর্ষির স্থ্রেরপেই গ্রহণ করিয়াছেন। বাচম্পতি মিশ্রের "প্রায়স্থাটিনিক্ষ" ও "গ্রাহম্বটিনিক্ষ" ও "গ্রাহম্বাছিন। ইহা মহর্ষির স্থ্রেরপেট হাইয়াছে। ইইয়াছে। ১৪৪

ভাষ্য। যদ্যর্থবিশেষপ্রাবল্যাদনিচ্ছতোহপি বৃদ্ধু্যুৎপত্তিরকুজ্ঞায়তে—
সমুবাদ। (পূর্ব্বপক্ষ) যদি অর্থবিশেষের প্রাবল্যবশতঃ জ্ঞানেচ্ছাশূর্য ব্যক্তিরও জ্ঞানোৎপত্তি স্বীকার কর, (তাহা হইলে)—

## সূত্র। অপবর্গেইপ্যেবংপ্রসঙ্গঃ ॥৪৩॥৪৫৩॥

অমুবাদ। মৃক্তি হইলেও এইরূপ প্রসন্থ অর্থাৎ জ্ঞানোৎপত্তির আপত্তি হয়।

ভাষ্য। মুক্ত স্থাপি বাহার্থ-দামর্থ্যাদ্বুদ্ধর উৎপদ্যেরনিতি। অনুবাদ। মুক্ত পুরুষেরও বাহু পদার্থের দামর্থ্যবশতঃ জ্ঞানসমূহ উৎপর হউক ?

টিপ্লনী। জ্ঞানেছা না থাকিলেও অর্থবিশেষের প্রবন্ধতাবশতঃ দেই অর্থবিশেবে জ্ঞান জব্মে, ইয়া স্থাকার করিয়াই মহর্ষি পূর্বেরাক্ত পূর্ব্বপক্ষর সমাধান করিয়াছেন। তাই পূর্ব্বপক্ষরাদী অথবা অন্ত কোন উদাদীন ব্যক্তি এখানে অপত্তি করিতে পারেন যে, তাহা হইলে মৃক্তি হইলেও জ্ঞানের উৎপত্তি হউক ? অর্থাৎ যদি জ্ঞানের ইচ্ছা না থাকিলেও কোন কোন বাহা বিষয়ের প্রবন্ধতাবশতঃ দেই সমন্ত বিষয়ে জ্ঞান জব্মে,ইয়া স্থাকার কর, তাহা হইলে মৃক্ত পূর্বেরও সময়বিশেবে সেই সমন্ত বিষয়ে জ্ঞান উৎপন্ন হউক ? তাৎপর্যা এই যে, সহলা মেবগর্জান হইলে দেই শন্ধবিশেবের প্রবন্ধতাবনতঃ মৃক্ত পূর্বেরও উহা প্রবন্ধ করিবেন না কেন ? এইরূপ অন্তান্ধ বাহা বিষয়-বিশেবেও অন্তের প্রার তাঁহারও জ্ঞান জনিবে না কেন ? মহর্ষি এই পূর্বেরপক্ষপ্রের বারা উক্ত আপত্তি প্রকাশ করিয়া, পরবর্তী ছই প্রের বারা ভাতিক আপত্তির ও প্রধান বঙ্গন করিয়া গিয়াছেন। ভাবাকার উক্ত আপত্তির হেতু প্রকাশ করিছে লিখিয়াছেন,—"বাহার্থনামর্থাৎ।" অর্থাৎ আপত্তিকারীর কথা এই যে, বাহা পদার্থের তরিষয়ে জ্ঞানোৎপত্তিতে সামর্থ্য আছে। অর্থাৎ বাহা পদার্থবিশেবের এমনই মহিমা আছে, যে জন্ম উহা ইন্সিমানিকে অপেক্যা না করিয়াও তরিষয়ে জ্ঞানোৎপাদনে সমর্থ। এইরূপ ভ্রমমূলক আপত্তিই মহর্ষি এই প্রত্নের হারা প্রকাশ করিয়াছেন, স্বর্গাছেন মর্ম্বর্গাছেন সমর্থ। এইরূপ ভ্রমমূলক আপত্তিই মহর্ষি এই প্রত্নের হারা প্রকাশ করিয়াছেন মর্ম্বর্গাছেন সমর্থ।

## সূত্র। ন নিষ্পান্নাবশ্যস্তাবিত্বাৎ ॥৪৪॥৪৫৪॥

অনুবাদ। (উত্তর) না, অর্থাৎ মুক্ত পুরুষের জ্ঞানোৎপত্তির আপতি হয় না। কারণ, "নিষ্পান্নে" অর্থাৎ কর্ম্মবশতঃ উৎপন্ন শরীরেই (জ্ঞানোৎপত্তির) অবশ্য-স্তাবিতা আছে।

ভাষ্য। কর্মাবশানিষ্পান্নে শরীরে চেফেন্দ্রিয়ার্থাপ্রান্তে নিমিত্তাবা-দবশাস্তাবী বুন্ধীনামুৎপাদঃ। ন চ প্রবলোহিপি সন্ বাহ্যোহর্থ আত্মনো বৃদ্ধ্যুৎপাদে সমর্থো ভবতি। তম্মেন্দ্রিয়াণ সংযোগাদ্বৃদ্ধ্যুৎপাদে সামর্থ্যং দৃষ্টমিতি।

অনুবাদ। কর্ম্মবশতঃ উৎপন্ন চেফী, ইন্দ্রিয় ও অর্থের আশ্রয় শরীরে নিমিত্রের সত্রাবশতঃ জ্ঞানসমূহের উৎপাদ অবশ্যস্তাবী। [অর্থাৎ পূর্বেবাক্তরূপ লক্ষণাক্রান্ত শরীর থাকিলেই জ্ঞানোৎপত্তির নিমিত্ত থাকায় অবশ্য জ্ঞানোৎপত্তি হয়, ইহা স্বীকার করি ] কিন্তু (শরীর না থাকিলে) বাহ্ন পদার্থ প্রবল হইলেও আত্মার জ্ঞানোৎপত্তিতে সমর্থ হয় না। (কারণ) সেই বাহ্ন বিষয়ের ইন্দ্রিয়ের সহিত সংবোগপ্রযুক্তই জ্ঞানোৎপত্তিতে সামর্থ্য দৃষ্ট হয়।

টিপ্লনী। পূর্ব্বোক্ত ভ্রান্তিমূলক আপত্তির থণ্ডন করিতে মহর্বি এই সূত্রের দ্বারা বলিরাছেন বে, উক্ত আপত্তি হইতে পাবে না। কারণ, প্রাক্তন কর্ম্মবশতঃ যে শরীর "নিষ্পন্ন" বা উৎপন্ন হয়, উহা থাকিলেই দেই শরীরাবছেদে জ্ঞানোৎপত্তির অবশ্রস্তাবিত। আছে। অর্থাৎ শরীর থাকিলেই জ্ঞানের নিমিত্ত থাকার বাহ্য বিষয়-বিশেষের প্রবলতাবশতঃ তদ্বিষয়ে জ্ঞানেচ্ছা না থাকিলেও কোন সময়ে অবহা জান জন্মে, ইহাই স্বীকার করিয়াছি। শরীরাদি কারণ না থাকিলেও কেবল বাহ্য বিষয়বিশেষের মহিনায় তদ্বিধার জ্ঞান জন্মে, ইহা ত স্বীকার করি নাই। কারণ, তাহা অসম্ভব। সমস্ত কারণ না থাকিলে কোন কার্যে। রই উৎপত্তি হইতে পারে না। ভাষাকার মহর্ষির হুজোক্ত "নিপার" শব্দের ছারা প্রাক্তন কর্মাবশতঃ নিপার শরীরকেই গ্রহণ করিয়াছেন। শরীর থাকিলেই তাহাতে ইন্দ্রির থাকে। কারণ, শরীর—চেষ্টা, ইন্দ্রির ও অর্থের আশ্রয়। মহর্ষিও "চেষ্টেন্সিরার্থাশ্রমঃ শরীরং" (১১১১১) এই স্তত্তের দারা শরীরের উক্তরূপ লক্ষণ বলিরাছেন। তদম্পারেই ভাষাকার পরে "চেষ্টেন্সিরার্থাপ্রাপ্রে" এই বাক্যের স্বারা শরীরের ঐ স্বরূপের উল্লেখ করিয়া, শরীর থাকিলেই যে, বাহ্যবিষয়ক প্রভাক জ্ঞানের নিমিত্ত-কারণ থাকে, নচেং উহা থাকে না, ইহা সমর্থন করিয়াছেন। তাই পরেই বলিয়াছেন, "নিমিতভাবাৎ"। ভাষাকার পরে উক্ত যুক্তি স্থব্যক্ত করিতে বলিয়াছেন যে, বাহ্য বিষয় প্রবল হইলেও কেবল উহাই তদ্বিধয়ে আস্মার প্রতাক জ্ঞানোৎপাদনে সমর্থ হয় না। কারণ, ইক্রিয়ের সহিত উহার সংযোগ হইলেই তৎপ্রযুক্ত উহা প্রত্যক্ষজানোৎপাদনে সমর্থ হয়, ইহাই সর্ব্বত্ত দৃষ্ট হয়। স্কৃতরাং ইন্দ্রিয়াশ্রম শরীর না থাকিলে ইন্সিয়ের সহিত বাফ বিষয়ের সংযোগ বা সম্বাবিশেষ সম্ভব না হওয়ায় কারণের অভাবে কোন বাহু বিষয়ের প্রত্যক্ষ জন্মিতে পারে না। কিন্ত পূর্ব্বোক্তনক্ষণাক্রান্ত শরীর থাকিলেই তদান্ত্রিত কোন ইন্সিয়ের সহিত কোন বাহ্য বিবরের সম্বন্ধ ঘটিলে ইচ্ছা না থাকিলেও সময়বিশেষে প্রত্যক্ষ অবশ্রস্তাবী, ইহা স্বীকার্যা। ক্ত্রে দপ্তমীতৎপুরুষ সমাসই ভাষাকারের অভিমত। "নিজ্গা" অর্থাৎ প্রাক্তন কর্মনিম্পন্ন শরীরে আত্মার বাহ্ বিষয়ে প্রতাক্ষজানোৎপত্তির অবশ্রস্তাবিস্কই ভাষাকারের মতে স্ত্রকার মহর্ষির বিবক্ষিত। কিন্তু বৃত্তিকার প্রভৃতি নবাগণের মতে এই স্থ্রে ব্যাতৎপুক্ষ সমাদই মহর্ষির অভিমত। বৃত্তিকার ব্যাথা করিয়াছেন যে, "নিষ্ণার" অর্থাৎ শরীরাদির জ্ঞানাদি কার্য্যে "অবশুক্তাবিত্ব" অর্থাৎ কারণত্ব আছে। অর্থাৎ শরীরাদি না থাকিলে আত্মাতে জ্ঞানাদি কার্য্য জ্মিতে পারে না। "অবগ্রন্তাবিত্ব" শব্দের দারা জানাদি কার্য্যের অবাবহিত পূর্বে অবগ্রবিদ্যমানত্ত বুৰিলে উহার ছারা কারণস্থই বিবক্ষিত বলিয়া বুঝা যাইতে পারে এবং স্থাতে যটাতৎপুরুষ সমাস্ট বে, প্রথমে বৃদ্ধির বিষয় হয়, ইহাও স্থীকার্যা। কিন্তু স্থত্যোক্ত "অবশ্রস্তাবিত্ব" শব্দের প্রদিদ্ধ অর্থ প্রহণ করিলে বৃত্তিকারের ঐ ব্যাখ্যা সংগত হয় না। মনে হয়, ভাষ্যকার ঐ প্রসিদ্ধ আর্থর প্রতি লক্ষ্য করিয়াই উক্তরণ ব্যাখ্যাই করিয়াছেন 1881

## সূত্র। তদভাব\*চাপবর্গে॥ ৪৫॥৪৫৫॥

অনুবাদ। কিন্তু, অপবর্গে এই শরীরাদির অভাব ( অর্থাৎ মৃক্তি হইলে তখন শরীরাদি নিমিত্ত-কারণ না থাকায় জ্ঞানোৎপত্তি হইতে পারে না )।

ভাষ্য। তত্ত্ব বৃদ্ধিনিমিত্তাশ্রমত শরীরেন্দ্রিয়ত ধর্মাধর্মাভাবাদভাবোহপনবর্গে। তত্ত্ব ষত্ত্ত"মপবর্গেহপোরং প্রাক্তমত্ত্ব" ইতি তদযুক্তং। তুমাধ্ সর্বত্বভংশবিমোকে। হপাবর্গিও। বন্মাৎ সর্বত্বভংশবিজ্ঞারতন-ঞাপবর্গে বিচ্ছিদ্যতে, তত্মাৎ সর্বেণ ছঃখেন বিমৃক্তিরপবর্গঃ। ন নিব্বীজং নিরায়তনঞ্চ ছঃখমুৎপদ্যতে ইতি।

অনুবাদ। অপবর্গে অর্থাৎ মুক্তিকালে ধর্ম ও অধর্মের অভাব প্রযুক্ত জ্ঞানের
নিমিত্ত ও আশ্রয় সেই শরীর ও ইন্দ্রিয়ের অভাব। তাহা হইলে যে উক্ত হইয়াছে,
"অপবর্গেও এইরূপ আপত্তি হয়", তাহা অযুক্ত। অতএব সর্ববৃহঃখনিবৃত্তিই
মোক্ষ। (তাৎপর্য) যেহেতু অপবর্গ হইলে সমস্ত ছঃখের বীজ (ধর্ম্মাধর্ম্ম) এবং
সমস্ত ছঃখের আয়তন (শরীর) বিচ্ছিন্ন হয় অর্থাৎ একেবারে চিরকালের জন্ম
উচ্ছিন্ন হয়, অতএব সমস্ত ছঃখ কর্ভ্বক বিমুক্তি অপবর্গ। (কারণ) নিবর্নীজ ও
নিরায়তন ছঃখ উৎপন্ন হয় না। [অর্থাৎ ছঃখের বীজ ধর্মাধর্ম্ম ও ছঃখের আয়তন
শরীর না থাকিলে কখনই কোনরূপ ছঃখ জন্মিতে পারে না]।

টিপ্পনী। পূর্ব্বোক্ত আপত্তি থণ্ডন করিতে মহর্ষি পূর্ব্বহ্রে বাহা বলিবাছেন, তদ্বারা ঐ আপত্তির থণ্ডন হইবে কেন ? ইহা ব্যক্ত করিবা বলিবার জন্তই মহর্ষি পরে এই প্র্য্রের দ্বারা বলিবাছেন বে, মুক্তি হইলে শরীরাদির অভাব হয়। অর্থাৎ তথন হইতে আর কথনও মুক্ত পুরুবের শরীর পরিএই না হওয়ায় নিমিন্ত-কারণের অভাবে, তাঁহার জ্ঞানোৎপত্তি হইতেই পারে না। জন্ত জ্ঞানমাত্রেই শরীর অন্ততম নিমিন্ত-কারণ। কারণ, শরীরাবছেদেই আত্মাতে জ্ঞানোৎপত্তি হইয়া থাকে। এবং ইন্দ্রিয়-জন্ত প্রতাক্ষজ্ঞানে ইন্দ্রিয় অনাধারণ নিমিন্তকারণ। ভাষাকার পূর্ব্বোক্ত আপত্তিকারীর পক্ষে বাহ্যবিষয়ক প্রতাক্ষজ্ঞানই আপত্তির বিব্রন্ধণে প্রহণ করায় এখানে স্ব্রোক্ত "তৎ" শক্ষের দ্বারা শরীরের সহিত ইন্দ্রিয়কেও প্রহণ করিবাছেন এবং ঐ শরীর ও ইন্দ্রিয়কে প্রতাক্ষজ্ঞানের নিমিন্ত-কারণরূপ আশ্রর বলিবাছেন। "আশ্রয়" বলিতে এখানে সহায়। শরীর ও ইন্দ্রিয়র্কপ আশ্রয় হইলেও শরীর এবং ইন্দ্রিয়কে উহার সহায়রণ আশ্রয় বলা বায়। ভাষ্যকার পূর্ব্বেও অনেক স্থানে সহায় বা উপকারক অর্থে "আশ্রয়" শব্দের প্রয়োগ করিবাছেন। উদ্যোতকরও সেখানে ঐক্বপ ব্যাখ্যা

ভোগের বস্তুই শরীরাদি থাকে, এই শ্রৌত দিছান্ত প্রকাশ করিরাছি। শ্রীমদ্ভাগরতেও উক্ত শ্রৌত দিছান্ত বর্ণিত হইরাছে ( তৃতীয় স্তন্ধ, ২৮শ আ, ৩৭ ০৮ শ্লোক দ্রন্তব্য )।

কিন্ত শ্রীমন্তাগবতের দ্বিতীয় স্বন্ধের চতুর্থ অখ্যানের "কিরাতহ্ণাক্ত পুলিন্দপুরুদাঃ" ইত্যাদি (১৮শ) শ্লোক এবং তৃতীয় স্বন্ধের ৩০শ অধ্যায়ের "ব্লামধেরপ্রবান্ত্কীর্ত্তনাৎ" ইত্যাদি বর্ষ্ট) শ্লোকের তৃতীয় পাদে "খাদোহপি সদ্যঃ সবনায় কলতে" এই বাকোর ছারা গৌড়ীয় বৈক্ষবাচার্য্য প্রীল রূপ গোস্বামী প্রভৃতি ও খ্রীবিশ্বনাথ চক্রবর্তী মহাশর সিদ্ধান্ত সমর্থন করিয়াছেন বে, ভগবদ্ভক্তিও প্রারন্ধ কর্ম নষ্ট করে। কারণ, উক্ত "খালোহণি সদাঃ সবনায় কলতে" এই বাক্যের দ্বারা ভগবদ্-ভক্তিপ্রভাবে চণ্ডাল্ড তথন যাগার্যস্তানে যোগাতা লাভ করে, ইহা ক্ষিত হইয়াছে। "ভক্তির্যামূত-দিদ্দ" প্রন্থে প্রীণ রূপ গোস্বামী উহা বুঝাইতে বলিয়াছেন বে, চণ্ডালাদির ছর্জাতি অর্থাৎ নীচ-লাতিই তাহাদিগের যাগান্দ্র্গানে অবোগাতার কারণ। ঐ নীচলাতির লনক বে পাপ, তাহা তাহা-দিগের প্রারক্ষ কর্মাই। উহা বিনষ্ট না হইলে তাহাদিগের ঐ নীচ জাতির বিনাশ হইতে পারে না। স্কুতরাং বাগানুষ্ঠানে বোগাতাও হইতে পারে না। কিন্তু উক্ত বাকো ভগবন্তক্তিপ্রভাবে চণ্ডালের ষাগান্থটানে যোগ্যতা কথিত হওয়ায় ভগবদ্ভক্তি, তাহাদিগের নীচলাতিজনক প্রারক্ষ কর্মপ্ত বিনষ্ট করে, ইহা প্রতিপন্ন হয়। কিন্তু উক্ত মতে "নাভুক্তং ক্রীয়তে কর্মা" ইত্যাদি শাস্ত্রবিরোধ হর কি না, ইহা বিচার্যা। খ্রীভাষ্যে (৪।১।১৩) রামাস্থল উক্ত বচন উজ্বত করিয়া বিষয়ভেদ সমর্থনপূর্বাক বিরোধ ভঞ্জন করিয়াছেন। গোবিন্দভাষ্যে জীবলদেব বিল্যাভূষণ মহাশয়ও উক্ত বচন উদ্ধৃত করিয়া, তত্তজানহীন বাজির পক্ষেই উক্ত বচন কথিত হইয়াছে, ইহা বলিয়া বিরোধ ভঞ্জন করিয়াছেন। স্তরাং উক্ত বচনের প্রামাণা তাঁহাদিগেরও সম্মত, ইহা স্বীকার্যা। অনেক জন্মসন্ধান করিয়া ব্রহ্মবৈবর্ত্তপুরাণে উক্ত বচনটা দেখিতে পাইয়াছি<sup>\*</sup>। কিন্ত উক্ত বচনের শেষোক্ত বচনে "কান্নব্যাহন শুধাতি" এই কথা কেন বলা হইনাছে, তাহাও বিচার করা আবশুক। তত্ত্ব-জ্ঞানী জীবন্মুক্ত ব্যক্তিই কায়ব্যুহ নির্মাণ করিয়া শীঘ্র সমস্ত প্রারক্ত কর্মে ভোগ করেন, ইহাই শাস্ত্র-দিদ্ধান্ত। কারবাহ নির্মাণে সকলের সামগ্যও নাই এবং ভোগ বাতীতও প্রারক্ষ কর্ম কর হইলে কারবাহ নির্মাণের প্রয়োজনও নাই। যোগী ও জ্ঞানীদিগের পক্ষেই ভোগদাত্রনাপ্ত প্রারক্ষ কর্মফরের জন্ম কারবাহ নির্দ্ধাণের প্রয়োজন আছে, কিন্তু ভক্তের গক্ষে উহা অনাবশ্রক। কারণ, ভগবদ্ভক্তিই ভক্তের প্রারন্ধকর্মকর করে, ইহা বলিলে ঐ ভগবন্ত:ক্তর দেহাদিস্থিতি কিরাপে সম্ভব হয়, ইহা বলা আবশুক। কারণ, প্রারন্ধ কর্ম থাকা পর্যান্তই দেহস্থিতি বা জীবন থাকে। উহা না থাকিলে

মুজ্জীতিরের স্বনাবোগালে কারণ মতং।
 মুজ্জীতারস্ককং পাশং মধ্ তাৎ প্রারক্ষমের তৎ ।—ভিজিনসামত্যিক।

নাভুক্তা করিতে কর্ম বলকোটিশতৈরপি।
 ব্যাহানের ভৌক্তবাং কুতা কর্ম প্রভাক্ততা।
 ব্যাহানিকামেন কামব্যুহেন গুখাতি ঃ—ব্রহ্মানেরর্জ, প্রবৃতিখন্ত, ।২৬শ আ, ৭১ম মোক।

## সূত্র। তদভাব\*চাপবর্গে॥ ৪৫॥৪৫৫॥

অমুবাদ। কিন্তু, অপবর্গে এই শরীরাদির অভাব ( অর্থাৎ মুক্তি হইলে তথন শরীরাদি নিমিত্ত-কারণ না থাকায় জ্ঞানোৎপত্তি হইতে পারে না )।

ভাষ্য। তন্ত বৃদ্ধিনিমিত্তাশ্রমণ্ড শরীরেন্দ্রিয়ন্ত ধর্মাধর্মা ভাবাদভাবোহপ-বর্গে। তত্র ষত্তক্রণমপবর্গেহপোরং প্রাক্তর্গ ইতি তদ্যুক্তং। তুম্মাৎ সর্বস্থানিকোইপাবর্গিঃ। যন্ত্রাৎ সর্ববৃদ্ধারীজং সর্ববৃদ্ধায়তন-ঞাপবর্গে বিচ্ছিদ্যতে, তন্ত্রাৎ সর্বেশ তুঃখেন বিমৃক্তিরপবর্গঃ। ন নিবর্গীজং নিরায়তনঞ্চ তুঃখনুৎপদ্যতে ইতি।

অনুবাদ। অপবর্গে অর্থাৎ মৃক্তিকালে ধর্ম ও অধর্মের অভাব প্রযুক্ত জ্ঞানের
নিমিত্ত ও মাশ্রয় সেই শরীর ও ইন্দ্রিয়ের অভার। তাহা হইলে যে উক্ত হইয়াছে,
"অপবর্গেও এইরূপ আপত্তি হয়", তাহা অযুক্ত। অতএব সর্ববৃদ্ধংখনিবৃত্তিই
মোক্ষ। (তাৎপর্যা) যেহেতু অপবর্গ হইলে সমস্ত দ্বংখের বীজ (ধর্মাধর্ম্ম) এবং
সমস্ত দ্বংখের আয়তন (শরীর) বিচ্ছিল হয় অর্থাৎ একেবারে চিরকালের জন্ম
উচ্ছিল হয়, অতএব সমস্ত দ্বংখ কর্তৃক বিমুক্তি অপবর্গ। (কারণ) নিবর্নীজ ও
নিরায়তন দ্বংখ উৎপল হয় না। [অর্থাৎ দ্বংখের বীজ ধর্মাধর্ম্ম ও দ্বংখের আয়তন
শরীর না থাকিলে কখনই কোনরূপ দ্বংখ জন্মিতে পারে না]।

টিপ্পনী। পূর্ব্বোক্ত আপত্তি খণ্ডন করিতে মহর্ষি পূর্বক্ততে বাহা বলিয়াছেন, তদ্বারা ঐ আপত্তির খণ্ডন হইবে কেন ? ইহা বাক্ত করিয়া বলিবার জন্মই মহর্ষি পরে এই স্থতের বারা বলিয়াছেন যে, মুক্তি হইলে শরীরাদির অভাব হয়। অর্থাৎ তথন হইতে আর কথনও মৃক্ত পূর্ববের শরীর পরিপ্রহ না হওয়ার নিমিত্ত-কারণের অভাবে, তাঁহার জ্ঞানোৎপত্তি হইতেই পারে না। জন্ম জ্ঞানমাত্রেই শরীর অন্ততম নিমিত্ত-কারণ। কারণ, শরীরাবছেদেই আত্মাতে জ্ঞানোৎপত্তি হইয়া থাকে। এবং ইন্দ্রিম্বক্ত প্রত্যক্ষজ্ঞানে ইন্দ্রিয় অনাধারণ নিমিত্তকারণ। ভাষাকার পূর্ব্বোক্ত আপত্তিকারীর পক্ষে বাহ্যবিষক্ব প্রত্যক্ষজ্ঞানই আপত্তির বিষয়রূপে প্রহণ করার এখানে স্থ্যোক্ত "তং" শক্ষের স্থারা শরীরের সহিত্ ইন্দ্রিয়কেও গ্রহণ করিয়াছেন এবং ঐ শরীর ও ইন্দ্রিয়কে প্রত্যক্ষজ্ঞানের নিমিত্ত-কারণরূপ আশ্রম বলিয়াছেন। "আশ্রম" বলিতে এখানে মহায়। শরীর ও ইন্দ্রিয়রপ সাহায়ের মাহায়েই আত্মাতে প্রত্যক্ষজ্ঞান জন্মে। স্থতরাং আত্মা ঐ জ্ঞানের আধাররূপ আশ্রম হইলেও শরীর এবং ইন্দ্রিয়কে উহার সহায়রূপ আশ্রম বলা বায়। ভাষ্যকার পূর্ব্বেও অনেক স্থানে সহায় বা উপকারক অর্থে "আশ্রম" শক্ষের প্রয়োগ করিয়াছেন। উদ্যোতকরও দেখানে ঐরূপ ব্যাখ্যা বা উপকারক অর্থে "আশ্রম" শক্ষের প্রযোগ করিয়াছেন। উদ্যোতকরও দেখানে ঐরূপ ব্যাখ্যা

ভোগের জন্মই শরীরাদি থাকে, এই শ্রোত দিছান্ত প্রকাশ করিয়াছি। শ্রীমন্তাগরতেও উক্ত শ্রোত দিছান্ত বর্ণিত হইয়াছে ( তৃতীয় স্বন্ধ, ২৮শ অঃ, ৩৭ ৩৮ শ্রোক দ্রস্টব্য )।

388

কিন্তু শ্রীমন্তাগবতের দ্বিতীয় ক্ষমের চতুর্থ অধ্যারের "কিরাতহুণান্ধ,পুলিন্দপুরুসাঃ" ইত্যাদি (১৮শ) শ্লোক এবং তৃতীয় স্বন্ধের ৩১শ অধ্যায়ের "বলামধেয়শ্রবণাত্মকীর্ত্তনাৎ" ইত্যাদি (বর্চ) শ্লোকের তৃতীয় পাদে "খাদোহপি সদ্যঃ সবনায় কলতে" এই বাকোর দারা গৌড়ীয় বৈঞ্চবাচার্য্য প্রীল রূপ গোস্বামী প্রভৃতি ও প্রীবিশ্বনাথ চক্রবর্ত্তী মহাশর সিদ্ধান্ত সমর্থন করিয়াছেন বে, ভগবসভক্তিও প্রারন্ধ কর্ম্ম নষ্ট করে। কারণ, উক্ত "খাদোহলি দদাঃ দবনায় কলতে" এই বাক্যের দ্বারা ভগবদ-ভক্তিপ্রভাবে চণ্ডাল্ড তথন বাগান্তর্গানে যোগাতা লাভ করে, ইহা কথিত হইরাছে। "ভক্তির্দায়ত-দিরু" প্রস্থে প্রীল রূপ গোস্থামী উহা বুঝাইতে বলিয়াছেন যে, চণ্ডালাদির চর্জ্জাতি অর্থাৎ নীচ-জাতিই তাহাদিগের যাগামুষ্ঠানে অযোগাতার কারণ। ঐ নীচজাতির জনক যে পাপ, তাহা তাহা-দিগের প্রারন্ধ কর্মাই। উহা বিনষ্ট না হইলে তাহাদিগের ঐ নীচ জাতির বিনাশ হইতে পারে না। স্থতরাং দাগান্দর্গানে যোগাতাও হইতে পারে না। কিন্ত উক্ত বাকো ভগবদ্ভক্তিপ্রভাবে চণ্ডালের যাগান্তর্গানে যোগ্যতা কথিত হওরায় ভগবদভক্তি, তাহাদিগের নীচজাতিজনক প্রার্ক্ত কর্মপ্ত বিনষ্ট করে, ইহা প্রতিপন্ন হয়। কিন্ত উক্ত মতে "নাভুক্তং ক্রীয়তে কর্ম্ম" ইত্যাদি শাস্ত্রবিরোধ হয় কি না, ইহা বিচার্যা। খ্রীভাবো (৪।১।১০) রামান্তজ উক্ত বচন উদ্ধৃত করিয়া বিষয়ভেদ সমর্থনপূর্ব্ধক বিরোধ ভঞ্জন করিয়াছেন। গোবিন্দভাষো শ্রীবলদেব বিদ্যাভূষণ মহাশয়ও উক্ত বচন উদ্ধৃত করিয়া, তত্তজানহীন ব্যক্তির পক্ষেই উক্ত বচন কথিত হইয়াছে, ইহা বলিয়া বিরোধ ভঞ্জন করিরাছেন। স্থতরাং উক্ত বচনের প্রামাণ্য তাঁহাদিগেরও সন্মত, ইহা স্বীকার্য্য। অনেক অমুসন্ধান করিয়া ভ্রন্ধবৈবর্ত্তপুরাণে উক্ত বচনটা দেখিতে পাইয়াছি<sup>\*</sup>। কিন্ত উক্ত বচনের শেষোক্ত ৰচনে "কায়ব্যাহেন শুধাতি" এই কথা কেন বলা হইয়াছে, তাহাও বিচার করা আবশুক। তব্ব-জানী জীবমুক্ত ব্যক্তিই কারবাহ নির্দাণ করিয়া শীঘ্র সমস্ত প্রারক কর্ম ভোগ করেন, ইহাই শাস্ত্র-দিদ্ধান্ত। কারবাহ নির্মাণে সকলের সামর্থাও নাই এবং ভোগ ব্যতীতও প্রারন্ধ কর্ম কর হইলে কারব্যুহ নির্ম্মাণের প্রয়োজনও নাই। যোগী ও জ্ঞানীদিগের পক্ষেই ভোগমাত্রনাস্ত প্রারন্ধ কর্মক্ষের জন্ত কারব্যুহ নির্ম্মাণের প্রয়োজন আছে, কিন্তু ভক্তের পক্ষে উহা অনাব্যাক। কারণ, ভগবদ্ভক্তিই ভক্তের প্রারন্ধকর্মকর করে, ইহা বলিলে ঐ ভগবদভক্তের দেহাদিস্থিতি কিরাপে সম্ভব হয়, ইহা বলা আবশুক। কারণ, প্রারন্ধ কর্ম থাকা পর্যান্তই দেহস্থিতি বা জীবন থাকে। উহা না থাকিলে

ছজাতিরের নবনাবোগান্তে কারণং মতং।
 ছজাতারন্তকং পাপং বং তাৎ প্রারন্তমের তং ।—ভক্তিরসায়ত্রসিদ্ধ।

নাভুক্তং ক্ষীয়তে কর্ম করকোটিশতৈরপি।

 বিশ্বনাধ্যক কর্ম কর্ম কর্মকর্ম ।
 ক্রিটার্শনহারেন কার্ন্যুরেন ক্রাতি ঃ—ব্রহ্মবৈষ্ঠ্, প্রকৃতিব্রত, ।২৬শ আঃ, ৭১ম লোক।

জীবনই থাকে না। খ্রীমন্তাগবতেও উহাই কথিত হইরাছে'। স্থতরাং তাঁহার তথন সমস্ত প্রারন্ধ কর্মেরই ক্ষয় হয় না, ইহা স্বীকার্যা। পরন্ত ত্রীবলদেব বিদ্যাভূষণ মহাশয় গোবিন্দভাষে। পরে যে ভগবৎ প্রাপ্তির জন্ম নিতান্ত আর্দ্ত ভক্তের জ্ঞাতিগণের মধ্যে স্কুমুদ্গণ তাঁহার পুণারূপ প্রারন্ধ কর্ম ভোগ করেন এবং শত্রুগণ পাপরূপ প্রাবন্ধ কর্ম ভোগ করেন, ইহা বলিয়াছেন কেন ? ইহাও বিচার করা আবশুক। তিনি বেদান্তদর্শনের "বিশেষঞ্চ দর্শরতি" (৪।০)১৬) এই স্থান্তের ভাষো আর্ত্ত ভক্তবিশেষের পক্ষে ভগবংপ্রাপ্তির পূর্বোক্তরণ বিশেষ, প্রমাণ দারা সমর্থন করায় পূর্বে লিথিয়াছেন,—"বিশেষাধিকরণে বক্ষাতে" (পূর্ব্ববর্ত্তা ৩৬শ পূর্চা দ্রন্থবা)। এবং পূর্ব্বে "তক্ত স্কৃত-ছম্বতে বিধুন্তে তক্ত প্রিয়া জাতরঃ স্কৃতম্প্যস্তাপ্রিয়া হম্বতমিতি" এবং "তক্ত পুত্রা দায়মুপ্যস্তি স্থহদঃ সাধুকতাাং দ্বিষয়ঃ পাপকতাাং" এই শ্রুতিবাকাকে তাঁহার পূর্ব্বোক্ত সিদ্ধান্তে প্রমাণরূপে প্রদর্শন করিয়াছেন। কিন্তু ভক্তবিশেষের প্রারক্ত কর্মের দখকেও বে উক্ত শ্রুতির দারা ঐ সিদ্ধান্ত কথিত হইরাছে, ইহা অতা সম্প্রদার স্বীকার করেন নাই। পরস্ত তাহা হইলে ভগবদভক্তিও যে প্রারন্ধ কর্মের নাশক হয়, এই দিছান্তও উক্ত প্রাতিবিক্রন্ধহয়। কারণ, ভগবদভক্তিপ্ৰভাবে দেই আৰ্ত্ত ভক্তেরও সমন্ত প্ৰারন্ধ কর্মাকর হইলে অন্তে তাহা কিরুপে ভোগ করিবে ? বাহা অস্ততঃ অন্তেরও অবশু ভোগা, তাহার সন্তা ও ভোগনাত্রনাখাতাই অবশু স্বীকার্যা। স্কুতরাং বলদেব বিদ্যাভূষণ মহাশয় শেষে "নাভূক্তং ক্ষীয়তে কর্মা" ইত্যাদি বচনাত্মসারেই ভক্ত-বিশেষের প্রাক্তর কর্মেরও ভোগ ব্যতীত কর হয় না, ইহা স্বীকার করিয়াছেন, ইহা আমরা বৃদ্ধিতে পারি। স্থীগণ বিদ্যাভূষণ মহাশয়ের গোবিন্দভাষ্যের ঐ সমস্ত সন্দর্ভ দেখিয়া ইহার বিচার कविरवन ।

পরস্ত এই প্রদক্ষে এখন এখানে ইহাও বলা আবশ্রক হইতেছে যে, শ্রীমন্তাগবতের পূর্ব্বোক্ত "খালোহিপি সদ্যঃ সবনার করতে" এই বাক্যের হারা শ্রীল রূপ গোস্থানী প্রভৃতি ভগবদ্ ভক্তিপ্রভাবে চণ্ডালাদি নীচ আতিরও প্রারক্ষণকর হয়, ইয় বলিলেও তাঁয়াদিগের যে, ইয় রুয়েই ব্রাহ্মণক্ষ আতিপ্রাপ্তি ও ব্রাহ্মণকর্ত্তব্য বাগামুর্গ্রানে অধিকার য়য়, ইয়া কিন্তু বলেন নাই। প্রাচীন টাকাকার পূজাপাদ শ্রীধর স্বামী উক্ত স্থলে লিখিয়াছেন, "অনেন পূজাবং লক্ষাতে।" তাঁয়ার টাকার টাকারার রাধারমণনাস গোস্বামী উহার ব্যাখ্যার লিখিয়াছেন, "অনেন 'করত' ইতি ক্রিয়াপদেন"। অর্থাৎ উক্ত বাক্যে "করতে" এই ক্রিয়াপদের দ্বারা ভগবদ্ভক্ত চণ্ডালাদির তৎকালে পূজাতামাত্রই লক্ষিত হইয়াছে। "রূপ" ধাতুর অর্থ এখানে সামর্থ্য। সামর্থ্যবাচক "রূপ"ধাতুর প্রয়োগবশতঃই "সবনায়" এই স্থলে চতুর্থী বিভক্তির প্রয়োগ হইয়াছে। ব্রাহ্মণকর্ত্তব্য সোমাদিবাগই ঐ স্থলে "সবন" শব্দের অর্থ। ভগবদ্ভক্ত চণ্ডালেরও তাহাতে সামর্থ্য অর্থাৎ বোগ্যতা হুয়ে, এই কথার দ্বারা তাহার বাহ্মণবং পূজাতা বা প্রশংসাই কথিত হইয়াছে। কিন্তু তাহার সেই জ্যেই ব্যাহ্মণত্ত্রাতি-

১। দেহাংশি দৈববশগ্য বলু কর্ম বাবং স্বাংস্করণ প্রতি সমীক্ষত এব সাহতে"। ইত্যাদি—( তৃতীয় স্বল, ২৮শ অঃ, ৩৮শ মোক)। নতু কথা তাই বেংলা প্রতিনিগৃতিজীবনা বা তত্রাছ বেংলাংগীতি।—স্বামিটাকা। নতু তাই তক্ত দেহা কথা জীবেভত্রাছ দেহাংগীতি।—বিশ্বনাথ চক্রবভিত্বত টাকা।

থাকার ভাষ্যকার ও বার্ত্তিককার "তং" শব্দের দ্বারা অপবর্গকেই গ্রহণ করিয়া বাংখা করিয়া-ছেন—"তআপবর্গজ্ঞাধিগমায়"। অর্থাৎ সেই অপবর্গের লাভের দ্বল্য। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ প্রথমে উক্ত বাংখ্যা প্রকাশ করিল। পরে বলিয়াছেন, "তদর্থং সমাধার্থমিতি বা"। অর্থাৎ মহর্ষি পূর্ব্বে "সমাধিবিশেষ বলিয়াছেন এবং পরে "পূর্ব্বক্ষত-কলাম্বন্ধান্তত্বংপত্তিং" (৪১শ) এই স্থ্রে "তং" শব্দের দ্বারা বাহা গ্রহণ করিয়াছেন, দেই সমাধিবিশেষ এই স্থ্রে "তং" শব্দের দ্বারা তাহার বৃদ্ধিন্ত, ইহাও বুরা বার। বস্ততঃ এই স্থ্যোক্ত ব্যা ও বিশ্বন দ্বারা বে, আন্ত সংখ্যার, তাহা পূর্ব্বেক্তি সমাধিবিশেষ সম্পাদনপূর্ব্বক ভন্ধজ্ঞান সম্পাদন করিয়া পরম্পরায় অপবর্গ লাভেরই সহার হওয়ায় এই স্থ্রে "তং" শব্দের দ্বারা অপবর্গকেও গ্রহণ করা বাইতে পারে এবং কোন বারক না থাকার অবাবহিত পূর্ব্বেক্তি অপবর্গই এখানে "তং" শব্দের দ্বারা মহর্ষির বৃদ্ধিন্ত, ইহা বুঝা বার। তাই ভাষ্যকার ও বার্ত্তিককার "তং" শব্দের দ্বারা অপবর্গকেই গ্রহণ করিয়াছেন।

নহর্ষি এই ফ্রে বে "বন" ও "নিয়ন" বলিয়াছেন, উহার ব্যাথ্যায় ভাষাকার চতুরাপ্রমীর পক্ষে বাহা সনান অর্থাৎ সাধারণ ধর্ম্মগাধন, তাহাকে "বন" বলিয়াছেন এবং চতুরাপ্রমীর পক্ষে বাহা সনান অর্থাৎ সাধারণ ধর্মগাধন, তাহাকে "নিয়ন" বলিয়াছেন। পরে অধর্মের ত্যাগ ও ধর্মের ক্রাচরণকে "বন" "আত্ম-দংস্কার" বলিয়াছেন। কোন প্রাচীন সম্প্রদার এই ফ্রে নিষিদ্ধ কর্মের ক্রাচরণকে "বন" এবং তিয় তিয় আপ্রমবিহিত কর্মের আচরণকে "নিয়ন" বলিতেন, ইহা বৃত্তিকার বিশ্বনাথ লিপিয়াছেন। ভাষাকারের উক্ত ব্যাথ্যার দারা তাহারও ঐরপই মত, ইহা আমরা বৃত্তিকার বিশ্বনাথ লিপিয়াছেন। ভাষাকারের উক্ত ব্যাথ্যার দারা তাহারও ঐরপই মত, ইহা আমরা বৃত্তিকে পারি। কারণ, নিষিদ্ধ কর্মের ক্রাচরণ দর্শাপ্রমীরই সাধারণ ধর্মগাধন। উহা সকলের পক্ষে এক-রূপও নহে। তিয় তিয় আপ্রমবিহিত কর্মায়্রহ্রান বিশিষ্ট ধর্মগাধন। উহা সকলের পক্ষে এক-রূপও নহে। স্মতরাং সনান ভাবে সকলেরই কর্ত্তব্য নহে। পরন্ত নিষিদ্ধ কর্মের আচরণ করিলেকে কর্মায়্রহান করিতে করিতে তজ্জ্ব ক্রমণঃ ধর্মের বৃদ্ধি হয়। উহাকেই ভাষাকার বলিয়াছেন "আত্ম-সংস্কার"। কারণ, অধর্ম্ম ত্যাগ ও ধর্মার বৃদ্ধি হইলেই ক্রমণঃ চিত্তক্তি হয়। নচেৎ চিত্তক্তি জ্বামিতেই পারে না। স্নতরাং আল্মার অপবর্গ লাভে বোগ্যতাই হয় না। তাই বৃত্তিকার বিশ্বনাথ স্থ্যোক্ত "আল্ম-সংস্কার" শব্দের কলিতার্থ ব্যাথ্যা করিয়াছেন—আল্মার অপবর্গ লাভে বোগ্যতা।

স্কপ্রাচীন কাল হইতেই "বন" ও "নিয়ন" শব্দের নানা অর্থে প্রয়োগ হইতেছে। কোষকার অমর সিংহ প্রভৃতি বাবজ্জীবন অবশুকর্ত্তব্য কর্ম্মকে "বন" এবং আগন্তক কোন নিমিন্তবিশেষ-প্রযুক্ত কর্ত্তব্য অনিত্য (উপবাস ও স্নানাদি ) কর্মকে "নিয়ন" বলিয়া গিয়াছেন"। কিন্তু মন্ত্রসংহিতার

শরীরসাধনাপেক্ষং নিতাং কর্ম তর্গমঃ।
 নিরমণ্ড স বং কর্মানিত মাগল্পসাধনং ৪—অমরকোর ল্লেকর্ম, ৪৮/৪৯।

জীবনই থাকে না। শ্রীমন্তাগবতেও উহাই কথিত হইরাছে । স্থতরাং তাহার তথন সমস্ত প্রারন্ধ কর্মেরই কর হর না, ইহা স্থীকার্যা। পরস্তু প্রীবনদেব বিদ্যাভূষণ মহাশর গোবিন্দ ভাষে। পরে বে ভগবৎ প্রাপ্তির জন্ম নিতান্ত আর্দ্ত ভক্তের জ্ঞাতিগণের মধ্যে সুহৃদ্গণ তাঁহার পুণারূপ প্রারন কর্ম ভোগ করেন এবং শত্রুগণ পাপরূপ প্রারন্ধ কর্ম ভোগ করেন, ইহা বলিয়াছেন কেন ? ইহাও বিচার করা আবশ্রক। তিনি বেদান্তন্দনের "বিশেষঞ্চ দর্শরতি" (৪।৩)১৬) এই স্থান্তের ভাষো আর্ত্ত ভক্তবিশেষের পক্ষে ভগবংপ্রাপ্তির পূর্ম্নোক্তরূপ বিশেষ, প্রমাণ দ্বারা সমর্থন করার পূর্মে শিথিয়াছেন,—"বিশেষাধিকরণে বক্ষাতে" (পূর্ববর্ত্তা ৩৬শ পূর্চা ন্তর্ত্তরা)। এবং পূর্বের "তম্ম স্কত-ছঙ্গতে বিধুমতে তক্ত প্রিয়া জাতয়ঃ স্কৃতম্পবস্তাপ্রিয়া ছঙ্গতমিতি" এবং "তক্ত পুরা দাহমুপ্যস্তি স্থক্তঃ সাধুকুত্যাং বিষম্ভঃ পাপকুত্যাং" এই শ্রুতিবাকাকে তাঁহার পূর্ব্বোক্ত সিদ্ধান্তে প্রমাণরূপে প্রদর্শন করিরাছেন। কিন্তু ভক্তবিশেষের প্রারক্ষ কর্ম্মের সম্বন্ধেও যে উক্ত শ্রুতির দারা ঐ সিদ্ধান্ত কথিত হইয়াছে, ইহা অন্ত সম্প্রানায় স্বীকার করেন নাই। পরস্ত তাহা হইলে ভগবদ ভক্তিও যে প্রারম্ভ কর্মের নাশক হয়, এই দিদ্ধান্তও উক্ত প্রতিবিক্লছহয়। কারণ, ভগবদ্ভক্তিপ্ৰভাবে দেই আৰ্ত্ত ভক্তেরও সমস্ত প্রারন্ধ কর্মাক্ষর হইলে অন্তে তাহ। কিরুপে ভোগ করিবে १ যাহা অন্ততঃ অক্তরও অবশু ভোগা, তাহার সত্তা ও ভোগমাত্রনাখ্যতাই অবশ্ব স্বীকার্যা। স্থতরাং বলদেব বিদ্যাভূষণ মহাশয় শেষে "নাভূকং ফীয়তে কর্মা" ইত্যাদি বচনামুসারেই ভক্ত-বিশেষের প্রারন্ধ কর্ম্মেরও ভোগ ব্যতীত কর হয় না, ইহা স্বীকার করিয়াছেন, ইহা আমরা বৃঝিতে পারি। স্থীগণ বিদ্যাভূষণ মহাশয়ের গোবিন্দভাষ্যের ঐ সমন্ত সন্দর্ভ দেখিয়া ইহার বিচার कतिर्वम ।

পরস্ক এই প্রদক্ষে এখন এখানে ইহাও বলা আবশুক হইতেছে যে, প্রীমন্তাগরতের পূর্ব্বোক্ত "ঝানোহিপি সন্যঃ সবনায় কল্পতে" এই বাকোর বারা শ্রীল রূপ গোস্থামী প্রভৃতি ভগবন্তক্তিপ্রভাবে চণ্ডাগাদি নীচ লাতিরও প্রারক্তর্মক্ষয় হয়, ইহা বলিলেও তাঁহাদিগের যে, ইহ লমেই ব্রহ্মক্ষ লাতিপ্রাপ্তি ও ব্রহ্মণকর্ত্তর বাগামুর্গ্রানে অধিকার হয়, ইহা কিন্তু বলেন নাই। প্রাচীন চীকাকার পূজাপাদ শ্রীবর স্থামী উক্ত স্থলে লিথিরাছেন, "অনেন পূলাত্বং লক্ষ্যতে।" তাঁহার চীকার চীকাকার রাধারমণনাস গোস্থামী উহার ব্যাথ্যায় লিথিয়াছেন, "অনেন 'কল্লত' ইতি ক্রিয়াপদেন"। অর্থাৎ উক্ত বাকো "কলতে" এই ক্রিয়াপদের দারা ভগবন্তক্ত চণ্ডাগাদির তৎকালে পূজাতামাত্রই লক্ষিত হইয়াছে। "কুপ" ধাতুর প্রর্থাপনশত্রেই "সবনায়" এই স্থলে চতুর্ণী বিভক্তির প্রয়োগ হইয়াছে। ব্রাহ্মণকর্ত্তব্য সোমাদিবাগ্যই ঐ স্থলে "সবন" শব্দের অর্থ। ভগবন্তক্ত চণ্ডালেরও তাহাতে সামর্থ্য অর্ণাৎ যোগ্যতা ল্লামে, এই কথার দারা তাহার ব্রাহ্মণবহু পূজাতা বা প্রশংসাই কথিত হইয়াছে। কিন্তু তাহার নেই জন্মেই ব্রাহ্মণছলাতিন

থাকার ভাষ্যকার ও বার্ত্তিককার "তং" শক্ষের হারা অপবর্গকেই গ্রহণ করিয়া বাথা করিয়া-ছেন—"তন্তাপবর্গজ্ঞাধিগমার"। অর্থাৎ দেই অপবর্গের লাভের জল্প। বৃদ্ধিকার বিশ্বনাথ প্রথমে উক্ত ব্যাথ্যা প্রকাশ করিল। পরে বলিয়াছেন, "তদর্থং দমাধ্যর্থমিতি বা"। অর্থাৎ মহর্ষি পূর্কে "দমাধিবিশেষভাগোৎ" (৩৮শ) এই স্থাত্রে বে দমাধিবিশেষ বলিয়াছেন এবং পরে "পূর্কারুত-ফলান্থবন্ধান্তত্বংপত্তিঃ" (৪১শ) এই স্থাত্রে "তং" শক্ষের হারা বাহা গ্রহণ করিয়াছেন, দেই দমাধিবিশেষ এই স্থাত্রে "তং" শক্ষের হারা তাঁহার বৃদ্ধিন্ত, ইহাও বৃঝা বার। বন্ধতঃ এই স্থাত্রোক্ত বন্ধ ও নিয়ম হারা যে, আত্ম-সংস্থার, তাহা পূর্ক্ষোক্ত দমাধিবিশেষ সম্পাদনপূর্কিক তর্মজ্ঞান সম্পোদন করিয়া পরম্পার্ম অপবর্গ লাভেরই সহায় হওয়ায় এই স্থাত্রে "তং" শক্ষের হারা অপবর্গই এখানে "তং" শক্ষের হারা মহর্ষির বৃদ্ধিন্ত, ইহা বৃঝা হার। তাই ভাষ্যকার ও বার্ত্তিককার "তং" শক্ষের হারা মহর্ষির বৃদ্ধিন্ত, ইহা বৃঝা হার। তাই ভাষ্যকার ও বার্ত্তিককার "তং" শক্ষের হারা অপবর্গকেই গ্রহণ করিয়াছেন।

মহর্ষি এই ক্ত্রে বে "ৰম" ও "নিয়ম" বলিরাছেন, উহার ব্যাখ্যার ভাষ্যকার চতুরাশ্রমীর পক্ষেষাহা সমান অর্থাৎ সাধারণ ধর্মাধন, তাহাকে "যম" বলিরাছেন এবং চতুরাশ্রমীর পক্ষেষাহা বিশিষ্ট ধর্ম্মাধন, তাহাকে "নিয়ম" বলিরাছেন। পরে অধর্মের ত্যাগ ও ধর্মের বৃদ্ধিকে ক্রোক্ত "আন্থ-সংক্ষার" বলিরাছেন। কোন প্রাচীন সম্প্রদার এই ক্রে নিষিদ্ধ কর্মের অনাচরণকে "যম" এবং ভিন্ন ভিন্ন আশ্রমবিহিত কর্মের আচরণকে "নিয়ম" বলিতেন, ইহা বৃদ্ধিকার বিশ্বনাথ লিখ্যাছেন। ভাষ্যকারের উক্ত ব্যাখ্যার দ্বারা তাহারও জরপ্র মত, ইহা আমরা বৃদ্ধিতে পারি। কারণ, নিষিদ্ধ কর্মের অনাচরণ সর্বাশ্রমীরই সাধারণ ধর্ম্মাধন, উহা সমান ভাবে সকলেরই আবশ্রক। ভিন্ন ভিন্ন আশ্রমবিহিত কর্মান্মন্তান বিশিষ্ট ধর্ম্মাধন। উহা সকলের পক্ষে এক-রূপও নহে। স্বতরাং সমান ভাবে সকলেরই কর্ম্বের নহে। পরস্ত নিষ্টি কর্মের আচরণ করিলে বে অর্থ্য জন্ম, উহার অনাচরণে উহার ত্যাগ হয় অর্থাৎ উহা জন্মিতে পারে না এবং আশ্রমবিহিত কর্মান্মন্তান করিতে করিতে তজ্জ্ঞ ক্রমণঃ ধর্মের বৃদ্ধি হয়। উহাকেই ভাব্যকার বলিরাছেন "আশ্রম-সংক্ষার"। কারণ, অধর্ম্ম ত্যাগ ও ধর্ম্ম বৃদ্ধি হইলেই ক্রমশঃ ক্রিভেনি হয়। নচেৎ চিত্তগদ্ধি জ্মিতেই পারে না। স্বতরাং আন্থার অপবর্গ লাভে যোগ্যতাই হয় না। তাই বৃত্তিকার বিশ্বনাথ ক্রেক্ত "আন্ম-সংক্ষার" শক্ষের ফ্রিতার্থ ব্যাখ্যা করিরাছেন—আ্রার অপবর্গ লাভে যোগ্যতা।।

স্থাচীন কাল হইতেই "বন" ও "নিয়ন" শব্দের নানা অর্থে প্ররোগ হইতেছে। কোষকার অনর দিংহ প্রভৃতি বাবজ্জীবন অবশ্রুকর্ত্তব্য কর্মকে "বন" এবং আগন্তক কোন নিমিন্তবিশেষ-প্রযুক্ত কর্ত্তব্য অনিত্য (উপবাস ও স্নানাদি) কর্মকে "নিয়ন" বলিয়া গিয়াছেন"। কিন্তু মন্থুসংহিতার

শরীরসাধনাগেকং নিতাং কর্ম তন্ত্য:।
 নিরমন্ত স বং কর্মানিতামাগত্তনাধনং ।—ক্ষমরকোন ব্রহ্মবর্গ, ৪৮/৪৯।

"বদানু সেবেত সততং" ইত্যাদি শ্লোকের' কাখ্যায় মেধাতিথি ও গোবিন্দরাজের কথানুসারে নিবিদ্ধ কর্ম্মের অনাচরণ্ট ঐ শ্লোকে "বম" শব্দের হারা বিবক্ষিত এবং আশ্রমবিহিত ভিন ভিন কর্ম্ম ই "নিয়ম" শক্ষের দারা বিবক্তিত, ইহা বুঝা যায়। কারণ, "যম" ত্যাগ করিব। কেবল নিয়মের দেবা করিলে পতিত হয়, এই মন্ক নিদ্ধান্তে যুক্তি প্রকাশ করিতে নেধানে নেধাতিথি বলিরাছেন যে, বৃদ্ধকাদি নিষিদ্ধ কর্মা করিলে মহাপাতকল্প পাতিত্যবশতঃ আশ্রমবিহিত অ্যান্স কর্মো তাহার অধিকারই থাকে না। স্থতরাং অন্ধিকারিকত ঐ দনস্ত কর্ম বার্থ হয়। অত এব "ধন" ত্যাপ করিয়া অর্থাৎ শাল্রনিষিদ্ধ হিংশাদি কর্ম্মে রত থাকিয়া নিয়মের দেবা কর্ত্তব্য নছে। কিন্তু টীকাকার কুনূক ভট্ট ঐ লোকে বাজ্ঞবজ্যোক্ত ব্ৰহ্মহৰ্যা ও দৱা প্ৰভৃতি "বন" এবং স্নান,মৌন ও উপবাস প্ৰভৃতি "নিরম"কেই এছণ করিলছেন। তীহার মতে মুনিগণই বধন "বম" ও "নিলমে"র স্বরূপ ব্যক্ত করিয়া গিয়াছেন, তথন উক্ত মহুবচনেও "রম" ও "নিরম" শব্দের সেই অর্থ ই প্রাহা। তিনি ইহা সমর্থন করিতে শেষে বাজ্ঞবজ্ঞার বচন উদ্ধৃত করিয়াছেন। বস্ততঃ "বাজ্ঞবজ্ঞানংহিতা"র শেষে ব্ৰহ্মচৰ্যা ও দয়া প্ৰাভৃতিকে "বদ" ও "নিয়ম" বলা হইয়াছে। "গৌতমীয়তয়ে"ও অহিংদা প্ৰভৃতি দশ "বম" ও তপজাদি দশ "নিরমে"র উল্লেখ হইয়াছে। তাহাতে দেবপুজন এবং দিলাস্ক-শ্রবদ্ধ "নিষমে"র মধ্যে কথিত হইরাছে ("তম্বনার"প্রছে যোগপ্রক্রিরা দ্রন্তর )। পরন্ত শ্রীমদ্ভাগবতেও উদ্ধবের প্রশ্নোত্তরে শ্রীভগবদ্বাক্যে দাদশ "বম" ও "নিরমে"র উল্লেখ দেখা বার<sup>্</sup>। তন্মধ্যে ঈশ্বরের অর্চনাও "নিয়মে"র মধ্যে কথিত হইরাছে। বোগদর্শনে অহিংসাদি গঞ্চ "বম" এবং শৌচাদি পঞ্চ "নির্ম" যোগাঙ্কের মধ্যে ক্তিত হইয়াছে", ঈশ্বরপ্রণিধানও দেই নির্মের অন্তর্গত। তাৎপর্য্য-টীকাকার এথানে ''ধুন'' শক্ষের ব্যাখ্যায় ভাষ্যকারের উক্তি উদ্ধৃত করিয়াও যোগদর্শনোক্ত অহিং-সাদি পঞ্চ বনেরই উল্লেখ করিছাছেন। বস্ততঃ ভাষ্যকারের মতে এখানে "ধ্ম" শব্দের ছারা নিবিদ্ধ কর্মের অনাচরণ বুঝিলেও তদ্বারা যোগদর্শনোক্ত অহিংসাদি পঞ্চ রমও পাওরা যায়। কারণ, উহাও ফলতঃ হিংসাদি নিধিন্ধ কর্ম্মের অনাচরণ। এবং এই স্তত্তে "নিয়ম" শব্দের দারা ভিন্ন ভিন্ন

শ্নান্ সেবেত স্ততং ন নিতাং নির্মান্ বৃধঃ।
 শ্নান্ পততা কুর্কালো নির্মান্ কেবলান্ তরন্ ।—সমুসংহিতা, ৪।২০৪।

প্রতিবেধরাপা যদা: । বালপো ন হস্তবাং, হ্রা ন পেরা ইত্যান্যঃ । অধ্যতিররাপা নির্মাঃ । "বেদুদের জগেন্নিত্র"-মিআবরঃ ।—মেরাতিথিতারা । ব্যনির্থনিবেকশ্চ মুনিতিরের কৃতঃ । তরাহ বাক্সবজাং—ব্লচর্বাং বরা ক্ষান্তিথিনং সতামকক্তা"—ইত্যাদি কুমুক ভটকৃত চীকা ।

বিংশা সভানতের মসকো ব্রীংসাকর: । আতিকাং ব্রহার্যাক মৌনং হৈবাং কমা ভয়ং ।
 শৌচং কণভাপো হোমঃ অন্ধাতিবাং মন্তর্জন: । তীর্থাটনং পরার্থেই। ভূটিরাচার্যাদেবনং ।
 এতে বমাং সনির্মা উভরোদ্ধাদশ শুতাং । পুংসামুগাসিতাভাত বধাকালং ছহন্তি হি ।
 —১১শ কর, ১২শ কর, ৩০।০১।৩২।

অহিংসা-সভাত্তের-জন্মচর্যাগরিগ্রহা গমাঃ ।
 শৌচ-সল্লোবতগংখাগারেক্ত্রপ্রনিদানি নির্মাঃ ।—বোগনর্শন, ২৩০০৩২।

আশ্রমবিহিত কর্ম বুঝিলেও তদ্বারা শৌচাদি পঞ্চ "নিয়ম"ও পাওরা যায়। কারণ, ঐ সমন্তও ভিন্ন ভিন্ন আশ্রমীর পক্ষে বিশিষ্ট ধর্ম্মনাধন। ঈশ্বরের উপাসনাও আশ্রমবিহিত কর্ম এবং উর্ সর্বাশ্রমীরই কর্তবা। শ্রীমতাগবতেও ভিন্ন ভিন্ন আশ্রমীর কর্তবা ভিন্ন ভিন্ন কর্মোর উপদেশ করিরা বলা হইরাছে, "সর্বেরাং মহপাদনং" (১১শ জন্ধ, ১৮শ আ, ৪২শ লোক)। অর্থাৎ ভগবছপাদনা সর্ব্বাশ্রমীরই কর্ত্বর। পরন্ত হিজাতিগণের নিতাকর্ত্বর যে গার্ম্ভীর উপাদন 1, তাহাও পরমেশ্বরেরই উপাসনা এবং নিতাকর্ত্ত । প্রণব জ্বপ ও উহার আর্ভিবনাও পরমেশ্বরেরই উপাসনা। স্থতরাং আশ্রমবিহিত কর্মন্ধপ "নিয়মে"র মধ্যে ঈশ্বরোপাসনাও নিত্যকর্ম্ম বলিয়া ৰিধিবোধিত হওয়ায় মুমুক্ষু উহার ছারাও আত্মদংস্কার করিবেন, ইহাও মহর্বি গোতম এই স্থুত ছারা উপদেশ করিয়াছেন, সন্দেহ নাই। স্নতরাং মহর্ষি গোতমের মতে যে, মুক্তির সহিত ঈশ্বরের কোন সম্বন্ধ নাই, ঈশ্ব না থাকিলেও তাঁহার মতে বোড়শ পদার্থের ভর্ত্জান হইলেই মুক্তি হয়, এইরূপ মন্তব্য অবিচারমূলক। আর যে মহর্ষি "সমাধিবিশেষাভ্যাসাৎ" এই (০৮শ) স্তব্দারা সমাধিবিশেষের অভ্যাসকে তত্ত্বসাক্ষাৎকারের উপায় বলিয়াছেন, তিনি বে এই স্থাত্তে বোগাঞ্চ "বন" ও "নির্ম" ছারা আত্মাংস্কার কর্ত্তব্য বলেন নাই, ইহাও বলা বায় না। বোগদর্শনে মহর্ষি পতঞ্জলিও তত্বজান না হওরা পর্যান্ত যমনিরমাদি অইবিধ যোগালের অনুষ্ঠানজন্ম চিতের অগুদ্ধি কর ইইলে জ্ঞানের প্রকাশ হয়, ইহা বলিয়া ঐ অষ্টবিধ যোগালাম্টানের অবভকর্ত্রতা প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন। এবং বিশেষ করিয়া "নিয়মে"র অন্তর্গত ঈশ্বরপ্রণিধানকে সমাধির সাধক বলিয়া গিরাছেন। স্তরাং তাঁহার মতেও মুমুক্তর সমাধিসিদ্ধির হক্ত ঈশ্বরপ্রণিধান যে সকলের পক্ষেই অত্যাবশ্রক নহে, অন্ত উপাত্তেও উহা হইতে পারে, ইহাও বলা যায় না। পরে ইহা ব্যক্ত হইবে।

র্ন্তিকার বিখনাথ এই হুত্রে "যম" ও "নিয়ম" শক্ষের হারা যোগদর্শনোক্ত যোগান্ধ পঞ্চ যম ও পঞ্চ নিয়মকেই গ্রহণ করিয়াছেন। তাঁহার মতে যোগান্ধ যম ও নিয়ম হারা মুমুক্তর আত্মসংস্কার অর্থাৎ অপবর্গলান্তে যোগাতা জন্মে, ইহাই প্রথমে মহর্ষি এই হুত্রে হারা বলিয়াছেন। নচেৎ অপবর্গলান্তে যোগাতাই জন্মে না। স্কৃতরাং দৌচাদি পঞ্চ "নিয়মে"র অন্তর্গত ঈশ্বরপ্রণিধানও মধনপাদের প্রারম্ভে "তপংখাধান্তেশ্বর-প্রণিধানানি ক্রিয়াযোগং"—এই প্রথম হুত্রে ঈশ্বরপ্রণিধানকে ক্রিয়াযোগ বলা হইয়ছে। তাহার পরে যোগের অন্তান্ধ বর্ণনায় বিতীয় যোগান্ধ নিয়মের মধ্যে (৩২শ হুত্রে) ঈশ্বরপ্রণিধানের উল্লেখ ইয়াছে। তাহার পরে "সমাধিসিদ্ধিরীশ্বরপ্রণিধানাৎ" (২০৪৫) এই হুত্রের হারা নিয়মের অন্তর্গত ক্রিয়াযোগ সলা হইয়াছে সমাধিসিদ্ধি। যোগদর্শনের ভাষ্যকার ব্যাসদেব সাধনপাদে উক্ত তিন হুত্রেই ঈশ্বরে সর্ক্রকর্মার্পণই ঈশ্বরপ্রণিধান বলিয়া ব্যাথ্যা করিয়াছেন। কিন্তু সমাধিপাদে "ঈশ্বরপ্রপিধানাহা" (২০শ) এই হুত্রের ভাষা করিয়াছেন,—"প্রণিধানাদ্ভিক্তিবিশ্বাদার্থিজত ঈশ্বরপ্রযুগ্রাতি অভিযানমাত্রেণ।" টাকাকার বাচম্পতি মিশ্র উহার যাথ্যা

<sup>&</sup>gt;। যোগাস্বাস্থ্রভানারতদ্বিদরে জানদীপ্রিঃবিবেকগাতেঃ।—যোগস্তর, ২।২৮

করিয়াছেন যে, মানদিক, বাচিক অথবা কারিক ভক্তিবিশেষপ্রযুক্ত আবর্জ্জিত অর্থাৎ অভিমুখী-কত হইলা "এই ৰোগীর এই অভীষ্ট দিম্ধ হউক," এইরূপ "অভিধান" অর্থাৎ ইচ্ছামাত্রের দারাই দ্বীর তাঁহাকে অনুগ্রহ করেন। এখানে বলা আবশ্রকে যে, যোগদর্শনে চিত্তবৃত্তিনিরোধকে যোগ বলিয়া, উহার উপায় বলিতে প্রথমে "অভ্যাসবৈরাগ্যাভ্যাং তরিরোধঃ," (১١১২) এই স্থত্তের দ্বারা অভ্যান ও বৈরাগ্যকে উপায় বলা হইরাছে। পরে "ঈশ্বরপ্রণিধানাদ্য" এই স্বজ্রের শ্বারা করাস্তরে উহারই উপায়াস্তর বলা হইগ্নাছে। ঐ সূত্রে "বা" শব্দের অর্থ বিকল্প, এ বিবরে সন্দেহ নাই। বৃত্তিকার ভোজরাজ ঐ স্ব্রোক্ত উপায়কে স্থগম উপায়াস্তর বণিয়াছেন। বস্তুতঃ ঐ স্থ্রের দারা অভ্যাদে অসমর্থ ব্যক্তির পক্ষে ভক্তিবিশেবরূপ ঈশ্বরপ্রণিবানকে মহর্বি গতঞ্জলি স্থগম উপাধান্তরই বলিয়াছেন, ইহা আমরা ভগবদ্গীতায় ভগবদ্বাকোর হারাও স্পষ্ট ব্ঝিতে পারি। কারণ, তাহাতেও প্রথমে বোগদর্শনের ন্যায় "অভ্যাদেন চ কৌন্তেয় বৈরাগ্যেণ চ গৃহনতে" (৬)৩৫) এই বাকোর দারা অভ্যাস ও বৈরাগ্যকে মনোনিগ্রহরূপ যোগের উপায় বলিয়া, পরে ভক্তিযোগ অধ্যায়ে "অভ্যাসেহপ্য-দমর্থেছিল মংকর্মগরমো ভব। মদর্থমপি কর্মাণি কুর্বন্ দিন্ধিমবাজ্যাদি॥" (১২।১০) এই মোকের দারা অভ্যাদে অসমর্থ ব্যক্তির পক্ষে ঈশ্বরে ভক্তিবিশেষকেই উপায় বলা হইয়াছে। যোগদর্শনের ভাষ্যকার ব্যাসদেবও ভগ্রদগীতার উক্ত শ্লোকামুসারেই "ঈশ্বরপ্রণিধানাদ্বা" এই স্থাত্র ঈশ্বরপ্রণিধানকে ভক্তিবিশেষ বলিয়াছেন। ভগবদ্গীতার উক্ত শ্লোকের পরেই "অথৈত-দপাশক্তোহসি কর্ত্ত্বং মন্যোগমাঞ্জিতঃ। সর্বাকশ্বকলত্যাগং ততঃ কুরু যতাত্মবান্ ।" (১২।১১) এই শ্লোকে পূর্ব্বোক্ত উপরার্থ কর্মযোগে অশক ব্যক্তির গক্ষে সর্ব্যক্ষলত্যাগ উপদিষ্ট হইয়াছে। স্তরাং পূর্বলোকে বে, ঈশরপ্রীতিরূপ ফলের আকাজ্ঞা করিয়া ঈশ্বরার্থ কর্মবোগের কর্তব্যতাই উপদিষ্ট হইয়াছে, ইহাই বুঝা বায়। ঐক্লপ কর্মবোগও ভক্তিবোগবিশেব, উহার ছারা ঈশ্বর প্রীত হইয়া দেই ভজের অভীষ্ট দিদ্ধ করেন। পূর্ব্বোচ্চ্ত যোগভাষাসন্দর্ভের বাচম্পতি মিশ্রের ব্যাখ্যার দারাও উরুপ তাৎপর্য্য বুঝা বায়। কিন্তু বোগবার্তিকে বিজ্ঞান ভিন্দু পুর্ব্বোক্ত "ঈশ্বর-প্রশিধানাদ্বা" এই স্থান্ত ঈশ্বরপ্রশিধানকে ঈশ্বর বিবরে একাপ্রতারূপ ভাবনাবিশেষ বলিয়া-ছেন। তিনি উহার পরবর্ত্তী "তজ্জপস্তদর্থভাবনং" (১)২৮) এই স্থতের প্রতি লক্ষ্য করিয়া ৰলিয়াছেন যে, প্রণববাচ্য ঈশ্বরের ভাবনাবিশেষই যে, পূর্ব্বোক্ত ঈশ্বরপ্রণিধান, ইহা পরে ঐ স্থত্তের; দারা কথিত হইরাছে। তিনি ঐরপ ঈশ্বরপ্রণিধানকে প্রেমলক্ষণ ভক্তিবিশেষ বলিয়া, পরে ভাষাকার ব্যাদদেবের "প্রণিধানাদ্ভক্তিবিশেবাৎ" এই উক্তির উপপাদান করিয়াছেন। কিন্তু পূর্ব্বোছ্টত ভগবদ্ গীতার "অভ্যাদেহণ্যদমর্থোহদি মৎকর্মপরমো ভব," ইত্যাদি ভগবদ্বাক্যে প্রাণিধান করিলে বিজ্ঞান ভিক্র ঐ ব্যাখ্যা অভিনব করিত বলিয়াই মনে হয় এবং ভাষ্যকার ব্যাসদেব বোগদর্শনের সাধনপাদে দর্মত্র ঈশ্বরপ্রণিয়ানের একরূপ ব্যাখ্যা করিলেও দমাধিপাদে পূর্ম্বোক্ত "ঈশ্বরপ্রণিধানাদ্বা" এই স্থত্তের ভাষ্যে "প্রণিধানাদ্ভক্তিবিশেষাৎ" এইরপ ব্যাখ্যা কেন করিয়াছেন, তাহারও পুর্ব্বোক্ত-রূপ কারণ বুঝা বায়। পূর্ব্বোক্ত ভগবদ্বাক্যানুসারেই বোগহুত্তের তাৎপর্য্য নির্বন্ন ও ব্যাখ্যা করিতে হইবে।

এখানে শ্বরণ করা আবশ্রক যে, যোগদর্শনে অহিংসা, সত্যা, অন্তের, ব্রহ্মচর্যা ও অপরিগ্রহ, এই পাঁচটিকে "বম" বলা হইয়াছে, এবং শৌচ, সস্তোব, তপস্তা, স্বাধ্যার ও ঈশ্বরপ্রণিধান, এই পাঁচটিকে "নিয়ম" বলা হইয়াছে। তনাথে ঈশ্বরে সর্ব্বকর্মার্পণই ঈশ্বরপ্রণিধান, ইহা ভাষাকার ব্যাসদেব ব্যাখ্যা করিয়াছেন। যোগদর্শনে উহা ক্রিয়াযোগ বলিয়াও কথিত হইয়াছে এবং সমাধিসিদ্ধি উহার ফল বলিয়া কথিত হইরাছে। স্রতরাং সমাধিদিদ্ধির জন্ম যোগিমাত্রেরই উহা নিতান্ত কর্ত্তবা। উহা অভ্যাদে অসমর্থ ব্যক্তির পক্ষে সমাধিসিদ্ধির উপারান্তরক্ষপে কথিত হর নাই। "সমাধিসিদ্ধি-রীশরপ্রণিধানাৎ" এই হতে বিকরার্থ "বা" শব্দের প্ররোগ নাই, ইহা লক্ষ্য করা আবশ্লক। ভগবদগীতাতেও ভক্তিযোগের বর্ণনায়—"পত্রং পুষ্পং কলং তোয়ং"ইত্যাদি শ্লোকের পরেই "যং করোসি যদ্মাদি যজ্জাহাদি দদাদি যথ। যত্তপশুদি কৌতের তৎ কুরুল মদর্পনং।"—(৯)২৭) এই স্নোকের দারা পরমেশ্বরে সর্ব্বকশ্বার্পণের কর্তব্যতা উপদিষ্ট হইয়াছে। মুমুক্ত্মাত্রেরই উহা কর্ত্তব্য। কারণ, উহা বাতীত মোক্ষনাতে যোগাতাই হয় না। স্থতরাং যোগদর্শনোক্ত পূর্বোক্ত "নিয়মে"র অন্তর্গত ঈশ্বরপ্রবিধান মুমুক্ত বোগীর পক্ষে বহিরক সাধন হইলেও উহাও বে অত্যাবশুক, ইহা স্বীকার্যা। স্তুতরাং যিনি স্মষ্টকর্ত্তা ও জীবের কর্মফলদাতা ঈশ্বর স্থীকার করিরাছেন, এবং মুমুক্তুর পক্ষে এবণ ও মননের পরে যোগশাস্তান্দ্রদারে সমাধিবিশেষের অভ্যাদের কর্ত্তব্যতা বলিয়াছেন, সেই মহর্ষি গোতম বে এই স্থত্তের দারা ঈশ্বরপ্রণিধানেরও কর্ত্তব্যতা বলিয়াছেন, এ বিষয়ে সন্দেহ নাই। পরন্ত বৃত্তিকার বিশ্বনাথ পূর্ব্বোক্ত "পূর্ব্বকৃতকলামূবদ্ধান্তত্বৎপত্তি:" এই সূত্রের বেরূপ ব্যাখ্যা করিবাছেন, তাহাও অগ্রাহ্থ নহে। ঐ ব্যাখ্যাত্রসারে ঐ স্থত্তের দারা পূর্ববিদ্যান্তত ঈশ্বরাধনার ফলে যে সমাধি-বিশেষের উৎপত্তি হয়, ইহাই মহর্ষির বক্তব্য হইলে পুর্বজন্মেও যে, ঈশ্বরের আরাধনা মুক্তিলাতে আবশুক, ইহাও মহর্ষি গোতমের দিছান্ত বুঝা বার। স্নতরাং মহর্ষি গোতমের মতে যে মুক্তির সহিত ঈশ্বরের কোনই সম্বন্ধ নাই, ইহা কিছুতেই বলা বায় না। গৌতম মতে মুক্তিলাতে যে ঈশ্বর-ভত্তজানও আবশুক, এ বিষয়ে পূর্বের (১৮—২৪ পৃষ্ঠার ) আলোচনা দ্রন্থবা।

মহর্ষি এই স্থাত্র পরে ইহাও বলিয়াছেন যে, যোগশাস্ত্র-প্রতিপাদ্য যে, অধ্যাত্মবিধি ও উপাধসমূহ, তদ্বারাও মুমুক্লুর আত্ম-সংস্থার কর্ত্তবা। অর্থাৎ কেবল "বম" ও "নিয়মই" মুমুক্লুর সাধন
নহে; বোগশাস্ত্রে আরও অনেক সাধন কথিত ইইরাছে। উহা বোগশাস্ত্রেরই প্রস্থান বা অসাধারণ
প্রতিপাদ্য। স্থতরাং বোগশাস্ত্র হইতেই ঐ সমস্ত জানিয়া ওরগদেশারুসারে উহার অন্ধর্তানাদি
করিয়া তদ্বারাও আত্মসংস্থার করিতে হইবে। স্থাত্রে "যোগ" শব্দের বারা বোগশাস্ত্রই গ্রহণ করিয়াছেন।
করিয়া ভাষাকার প্রভৃতিও এথানে "বোগ" শব্দের বারা বোগশাস্ত্রই গ্রহণ করিয়াছেন।
বেদান্তদর্শনের "এতেন বোগঃ প্রভৃত্তিও এথানে "বোগ" শব্দের বারা বোগশাস্ত্র গ্রহণ করিয়াছেন।
বেদান্তদর্শনের "এতেন বোগঃ প্রভৃত্তিও এই বোগশাস্ত্রের প্রকাশ হইয়াছে। হিরণাগর্ভ ব্রন্থাই
যোগের পুরাতন বক্তা। উপনিবদেও যোগের উল্লেখ আছে'। তদমুসারে শ্বতিপুরাণাদি নানা শাস্তে

ত্রতিবা মন্তব্যে নিবিধাসিতবাঃ ।—বৃহত্বারণাক, বালাবা ক্রিকলতং ত্রাপা সমং শরীরং ।—বেতাগতর, বাদ ।
 তংযোগমিতি মন্তব্যে হিরামিল্লির্থারণাং ।—কঠ, বালাস্ক্রান্তবাং বোগবিথিক বৃৎক্ষং ।—কঠ, বালাস্ক্রান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্তব্যান্

যোগের বর্ণন ও ব্যাপ্যা হইরাছে। বোগী বাজ্ঞবদ্ধা নিজসংহিতার বোগের অনেক উপদেশ করিয়া গিয়াছেন। পরে মহর্ষি পতঞ্জলি স্থপ্রণালীবন্ধ করিয়া বোগদর্শনের প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন। মহর্ষি গোতম এই ভূত্রে "যোগ" শব্দের দারা স্থপ্রাচীন বোগশান্তকেই গ্রহণ করিয়া, উহা হইতে অধ্যাত্মবিধি ও অভাভ উপায় পরিজ্ঞাত হইয়া তদ্বারাও মুমুক্তুর আত্মসংকার কর্ত্তব্য, ইহা বলিয়াছেন। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ এই সূত্রে "অধ্যাস্থবিধি" শব্দের অর্থ বলিয়াছেন—আস্থ্রসাক্ষাৎকারের বিধায়ক "আত্মা বা অরে দ্রষ্টবাঃ" ইত্যাদি বিধিবাকা। এবং "বোগাং" এই স্থলে পঞ্চমী বিভক্তির অর্থ বলিয়াছেন প্রতিপাদাত্ব। কিন্তু উক্ত বিধিবাক্য যোগশাল্লের প্রতিপাদ্য নছে। বোগের উপারসমূহ অবশ্র যোগশান্তের প্রতিপাদা। ভাষাকার ব্যাথ্যা করিয়াছেন বে, নোগশাস্ত্র হইতে "অধ্যাস্মবিধি" জানিতে হইবে। দেই অধ্যাস্ম-বিধি বলিতে তণজা, প্রাণায়াম, প্রত্যাহার, থান ও ধারণা। এই সমন্ত বোগশান্তেরই প্রতিপারা। তনাথো প্রথমোক্ত "তপজ্ঞ।" পাপক্ষর সম্পাদন করিয়া চিত্তভদ্ধির সহায়তা করে এবং তপোবিশেষের ফলে অণিমাদি সিদ্ধি ও ইন্দ্রিয়-সিদ্ধি অন্মে (যোগদর্শন, বিভৃতিপাদ, ৪৫শ সূত্র দ্রষ্টবা)। ঐ সমস্ত সিদ্ধি সমাধিতে উপদর্গ বলিয়া কথিত হইলেও সময়বিশেৰে উহা বিঘ নিরাকরণ করিয়া সমাধিলাভের সাহাব্যও করে। এইরূপ প্রাণারাম, প্রত্যাহার এবং ধারণা ও ধান সমাধিলাতে নিতান্ত আবশুক। তন্মধ্যে "ধারণা"ও থানের সমষ্টির অন্তরক সাধন। প্রাণবায়র সংবমবিশেষই "প্রাণায়াম"। ইন্দ্রিয়নিরোধের নাম "প্রত্যাহার"। কোন একই স্থানে চিত্তের বন্ধন বা ধারণই "ধারণা"। ঐ ধারণাই ধারাবাহিক অর্থাৎ বিরামশুভা বা জ্ঞানান্তরের সহিত অসংস্টা হইলে তথন উহাকে "ধ্যান"বলে। ঐ ধ্যানই পরিপক্ষ হইয়া শেষে ধ্যেয়াকারে পরিণত হয়। তথন চিত্তবৃত্তি থাকিলেও না থাকার মত ভাসমান হয়। সেই অবস্থাই সমাধি<sup>2</sup>। উহা সম্প্রজাত ও অসম্প্রজাত নামে দ্বিবিধ। অসম্প্রজাত সমাধিতে ধ্যেরবিষয়ক চিত্তবৃত্তিও নিকল্প হর। উহারই অপর নাম নির্কিকল্প সমাধি; উহাই চরম সমাধি। পুর্বোক্ত প্রাণায়ামাদি সমস্তই যোগশার হইতে জ্ঞাতব্য এবং সদ্গুরুর নিকটে শিক্ষণীর। উহা বিধিয়া বুঝান যায় না এবং কেবল প্তক পাঠের হারাও বুঝা যায় না ও অভ্যাস করা যায় না। নিজের অধিকার বিচার ও শাস্ত্রবিহিত সদাচার ত্যাগ করিয়া স্বেচ্ছামূসারে উহার অভ্যাস করিতে বাওয়া বার্থ, পরস্ত বিপজ্জনক। মনে রাধিতে হইবে যে, ইচ্ছা করিলেই দকলেই দোগী হইতে পারে না। কাহাকেও সামাত অর্থ দিয়াও বোগী হওয়া বায় না। যোগী হইতে অনেক জনোর বহু সাংন আবশ্রক। অনেক জন্মের বহু সাধনা ব্যতীত কেহই সিদ্ধ হইতে পারেন না। এ পর্যাস্ত এক জন্মের সাধনায় কেহই সিদ্ধ হন নাই, ইহা অতিনিশ্চিত। প্রীভগবান্ নিজেও বণিয়া গিয়াছেন,—"আনক-

১। তামন্ সতি খাসপ্রখাসরোগতিকিছেয় প্রাণায়ায়ঃ।

স্বাধিবয়াস্প্রাপ্তের ইবেলিয়াগাং প্রত্যাহায়ঃ য়—য়োগদর্শন, সাধনপাদ—য়৸৽য়য়

দেশবদ্ধতিত য়য়ণায় তর,প্রতায়েকতানতা খানং য়

তবেগার্থনাতানি ভাসং বয়গপ্রামির সমায়িঃ য়—য়িত্তিপায়—১৻২।প

জন্মনংসিদ্ধন্ততো যাতি পরাং গতিং।"—( গীতা, ৬।৪৫ )। পরে আবারও বলিয়াছেন,—"বহুনাং জন্মনামতে জ্ঞানবান্ মাং প্রপদ্যতে।" ৭।১১।

পুর্বোক্ত "দোধনিমিত্তং ত্রপাদরো বিষয়াঃ সংকলকতাঃ" এই বিতীয় হজের স্থারা ইন্দ্রিপ্রাহা ক্লপাদি বিষয়ের তত্ত্বজানই প্রথম কর্ত্তব্য, ইহা কথিত হইরাছে। ভাষাকার এই প্রসঙ্গে এখানে পরে ইন্দ্রিপ্রপ্রাহ্ন রূপাদি বিবরে তব্ব-জ্ঞানের অভ্যাদ রাগদ্বেষ ক্ষরার্থ, ইহা বলিয়া পূর্ব্বোক্ত সিদ্ধান্তে যুক্তিও প্রকাশ করিরা গিরাছেন। অর্থাৎ রূপাদি বিষয়ে রাগ ও দেব সমাধি লাভের শুরু অন্তরায়। স্ত্রাং উহার ক্ষ্ বাতীত স্বাধি লাভ ও মোক্ষলাভে যোগ্যতাই হয় না। স্ত্রাং ঐ সমস্ত বিষয়ে রাগ ও বেব নিবৃত্তির জন্ম প্রথমে তহিষয়েই তত্তজানের অভ্যাস করিবে এবং স্কর বলিয়াও উহাই প্রথম কর্তবা। ভাষাকার দর্মশেষে স্থানোক্ত "উপারে"র ব্যাখ্যা-করিতে বলিয়াছেন,— "উপায়স্ত যোগাচারবিধানমিতি।" তাৎপর্য্যটীকাকার ঐ "যোগাচার" শব্দের দারা যতিধর্মোক্ত একাকিতা, আহারবিশেষ এবং একত্র অনবস্থান প্রভৃতি ব্যাথ্যা করিয়াছেন' এবং ঐ সমস্তও ক্রমশঃ তত্ত্ব-জ্ঞানোৎপত্তি নির্ব্বাহ করিয়া অপবর্গের সাধন হয়, ইহাও বলিয়াছেন। বস্ততঃ যোগীর একাকিতা এবং আহার-বিশেষ ও নিয়ত বাদস্থানের অভাব প্রভৃতিও শান্তাসিদ্ধ উপায় বা সাধন। ত্রীমদ্ভগবদ্গীতাতেও বর্ষ অধারে ধানবোগের বর্ণনার "একাকী বতচিভাত্মা" ইত্যাদি (১০ম) এবং "নাত্যগ্রতম্ভ বোগোহন্তি ন চৈকান্তমনপ্লতঃ" (১৬শ) ইত্যাদি এবং পরে অষ্টাদশ অধ্যায়ে "বিবিক্ত-দেবী লঘুন্দী" ইত্যাদি বচনের দারা ঐ সমস্ত সাধনও উপদিষ্ট হইয়াছে এবং দাদশ অধ্যায়ে ভক্তি-বোগের বর্ণনার ১৯৭ লোকে ভক্তিযোগীকেও বলা হইরাছে,—"মনিকেতঃ স্থিরমতিঃ"। ভক্ত সাধক বা যোগীর নিয়ত কোন একই স্থানে বাসও তাঁহার সাধনার অনেক অন্তরায় জন্মায়। ভাষতে চিত্তের একাপ্রতার ব্যাঘাত হয়। তাই মধ্যে মধ্যে স্থান পরিবর্ত্তনও আবশ্রক। তাহা হুইলে চিত্তের স্থৈয় সম্ভব হওরার "স্থিরমতি" হওরা ধার। অনিকেতত্ব অর্থাৎ নিয়তবাসস্থানশ্রতা স্থৈৰ্ব্যের সহায় হয় বলিয়াই উক্ত শ্লোকে "অনিকেত" বলিয়া, পরেই "স্থিরমতি" বলা হইয়াছে। ঋষিগণও এ জ্বন্ত নানা সময়ে নানা স্থানে অবস্থান করিয়া দাধনা করিয়াছেন। পুরাণাদি শাস্ত্রে ইহার প্রমাণ আছে। নিয়ত কোন এক স্থানে বাদ না করা সন্নাদীর ধর্মমধ্যেও ক্থিত হইয়াছে। ফলকথা, তাৎপর্যাটীকাকার এখানে ভাষ্যকারোক্ত "যোগাচার" শব্দের দারা যতিধর্যোক্ত পূর্ব্বোক্ত একাকিত্ব প্রভৃতিই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। কিত্ত ভাষ্যকার "বোগাচার" শব্দের পরে "বিধান" শব্দের প্ররোগ করার যোগাভ্যাদকালে যোগীর কর্ত্তব্য দমস্ত আচারের অমূর্তানই উহার ছারা দরল ভাবে বুঝা যার। দে যাহা হউক, মহর্ষি বে, স্তরেশ্যে "উপায়" শব্দের দারা বোগীর আশ্রয়ণীর রেগনাজ্ঞাক্ত অন্তান্ত সমস্ত সাধনই গ্রহণ করিয়াছেন, এ বিষয়ে সন্দেহ নাই।৪৬।

<sup>&</sup>gt;। যোগাচার একাকিতা আহারবিশেষ একআনবস্থানমিতাাদি যতিগর্ম্বোক্তং। এতেংপি তক্জানকমোৎপাক-ক্রমেণাপ্রবিধাধনমিতার্থ:।—তাংপ্রাচীকা।

# সূত্র। জ্ঞানগ্রহণভ্যাসস্তদ্ধিদ্যেশ্চ সহ সংবাদঃ॥ ॥৪৭॥৪৫৭॥

অনুবাদ। সেই মোক্ষলাভের নিমিত্ত "জ্ঞান" অর্থাৎ জ্ঞানের সাধন আত্ম-বিস্থারূপ এই শাস্ত্রের গ্রহণ ও অভ্যাস এবং সেই বিস্থাবিশিক্ট ব্যক্তিদিগের সহিত "সংবাদ" কর্ত্তব্য।

ভাষ্য। ''তদর্থ''মিতি প্রকৃতং। জ্ঞারতেহনেনেতি ''জ্ঞান''-মাত্মবিদ্যাশাস্ত্রং। তত্ত গ্রহণমধ্যরনধারণে। অভ্যাসঃ পততক্রিয়া-ধ্যরনপ্রবণ-চিন্তনানি। ''তদ্বিদ্যৈশ্চ সহ সংবাদ'' ইতি প্রজ্ঞাপরি-পাকার্থং। পরিপাকস্ত সংশরচ্ছেদনমবিজ্ঞাতার্থবোধোহধ্যবদিতাভ্যকুজ্ঞান-মিতি। সময়াবাদঃ সংবাদঃ।

অনুবাদ। "তদর্থং" এই পদটি প্রকৃত অর্থাৎ পূর্বব সূত্র হইতে এই সূত্রে ঐ পদটির অনুবৃত্তি মহর্ষির অভিপ্রেত। 'ইহার দ্বারা জানা যায়' এই অর্থে "জ্ঞান" বলিতে আত্মবিদ্যারপে শাস্ত্র অর্থাৎ মহর্ষি গোত্তমের প্রকাশিত এই "আত্মীক্ষিকী" শাস্ত্র। তাহার "গ্রহণ" অধ্যয়ন ও ধারণা। "অভ্যাদ" বলিতে সতত ক্রিয়া— অধ্যয়ন, শ্রবণ ও চিন্তন। এবং "তবিছ্য"দিগের সহিত সংবাদ কর্ত্তব্য—ইহা প্রজ্ঞা অর্থাৎ তব্বজ্ঞানের পরিপাকের নিমিন্ত কথিত হইয়াছে। "পরিপাক" কিন্তু সংশয়-চ্ছেদন, অবিজ্ঞাত পদার্থের জ্ঞান, এবং "অধ্যবসিত" অর্থাৎ প্রমাণ দ্বারা নিশ্চিত তত্তের (তর্কের দ্বারা) অভ্যমুজ্ঞান। সমীপে অর্থাৎ "তিদ্বিদ্য"দিগের নিকটে যাইয়া "বাদ" সংবাদ।

টিপ্লনী। অবহাই প্রশ্ন হইতে পারে যে, বদি সমাধিবিশেবের অভ্যাসের হারাই তর্সাক্ষাৎকার করিয়া মোক্ষলাভ করিতে হয়, তাহা হইলে আর এই ভারশাত্তের প্রয়েজন কি ? মহর্বি এত-ছত্তরে শেবে এই হত্তের হারা বলিরাছেন যে, মোক্ষলাভের জভ এই ভারশাত্তের গ্রহণ ও অভ্যাস এবং "তহিদ্য"দিগের সহিত সংবাদ কর্ত্তর । পূর্বাহত্তর ইতে "তদর্গং" এই পদের অন্তর্গুত্তি মহর্ষির অভিশ্রেত। ভারাকার প্রথমে উহা বলিয়া, পরে হুত্রার্থ ব্যাথ্যা করিতে হুত্রোক্ত "জ্ঞান" শব্দের অর্থ বলিয়াছেন, আত্মবিদ্যার্জপ শাত্র। যদ্বারা তব জানা বায়, এই অর্থে জ্ঞাধাত্র উত্তর করণবাচ্য "অনট্য" প্রত্যাবন্দির "জ্ঞান" শব্দের হারা শাস্ত্রও বুঝা বায়। তাহা হইলে মহর্বি এই হুত্রে "জ্ঞান" শব্দের হারা শাস্ত্রও বুঝা বায়। তাহা হইলে মহর্বি এই হুত্রে "জ্ঞান" শব্দের হারা তাহার প্রকাশিত এই ভায়বিদ্যা বা ভ্যায়শাত্রকেই গ্রহণ করিয়াছেন বুঝা যায়। এই ভায়বিদ্যা কেবল অধ্যাত্মবিদ্যা না হইলেও অধ্যাত্মবিদ্যা, ভগবানু মন্ত্রও উত্থাকে আত্মবিদ্যা

বলিয়াছেন (প্রথম বঙ, ২৯—০০ পূর্চা ক্রইবা)। ঐ আত্মবিদ্যারণ ভারশান্তের অধ্যয়ন ও ধারণাকে ভাষ্যকার উহার "এহণ" বলিরাছেন। এবং উহার সতত ক্রিয়াকে উহার "অভাাস" বলিয়াছেন। পরে ঐ সমন্ত ক্রিরার ব্যাথ্যা করিতে বলিয়াছেন বে, অধারন, প্রবণ ও চিন্তন। অর্থাৎ ঐ আত্মবিদারিপ ভারশান্তের অধারন ও ধারণারপ এহণের অভ্যাস বলিতে সতত অধারন এবং সতত প্রবণ ও চিন্তন। অপবর্গনাতের জন্ম উহা কর্ত্তর। স্তরাং মৃন্জুর পকে এই ন্যারশাস্ত্রও আৰম্ভক, ইহা বার্থ নহে। মহর্ষির গুঢ় তাৎপর্য্য এই বে, যোগশাস্ত্রান্থনারে সমাধিবিশেষের অভ্যাদের মারাই তহদাক্ষাৎকার কর্ত্তব্য হইলেও তৎপূর্বে শাস্ত্র হারা ঐ সমন্ত তত্ত্বের প্রবণ করিয়া, যুক্তির ৰারা উহার মনন কর্ত্তবা, ইহা "শ্রোতবো। মন্তবাঃ" ইত্যাদি শ্রুতিই উপদেশ করিয়াছেন। নচেৎ প্রথমেই সমাধিবিশেষের অভাদের বারা তব্দাকাৎকার দক্তব হর না। শ্রুতিও তাহা বলেন নাই। স্বতরাং পূর্বোক্ত ক্রতি অনুসারে প্রবেশের পরে যে মনন মুমুক্র অবশ্র কর্ত্তব্য, তাহার জন্ম এই ভারশান্তের অধ্যয়ন ও ধারণারণ গ্রহণের অভ্যাদ অবশু কর্ভবা। কারণ, এই ভার-শাল্রে ঐ মননের বাধন বহু যুক্তি বা অহমান প্রবর্ণিত হইরাছে। তদ্বারা মননরপ পরোক্ষ তব্ জ্ঞান জন্মে। এবং পূনঃ পুনঃ এ সমস্ত যুক্তির অনুশীলন করিলে ঐ পরোক্ষ তত্ত্জান ক্রমশঃ পরিপক হয়। অতথ্য উহার জন্ম প্রথমে মুমুকুর এই ন্যায়শাল্লের অধ্যয়ন এবং প্রবণ ও চিন্তন সতত কর্ত্তবা। মহর্ষি পরে আরও বলিরাছেন বে, খাঁহারা "তদিনা" অর্থাৎ এই স্থারবিদ্যাবিজ্ঞ ব্যক্তিবিশেষ, তাঁহাদিগের সহিত সংবাদও কর্দ্তব্য। স্থতরাং তজ্জ্ঞও এই স্থায়বিদ্যা আবশুক, ইহা বার্থ নহে। "তদ্বিদ্য"দিগের সহিত সংবাদের প্রয়োজন বা ফল কি ? ইহা ব্যক্ত করিতে ভাষাকার পরে বলিরাছেন যে, উহা "প্রজ্ঞাপরিপাকার্য"। "প্রজ্ঞা" অর্থাৎ মননত্রপ পরোক্ষ তত্তজানের পরিপাকের জন্ম উহা কর্ত্তব্য। পরে ঐ "পরিপাক" বলিয়াছেন,—সংশয় ছেদন, অবিজ্ঞাত পদার্থের বোধ, এবং প্রমাণ দারা নিশ্চিত পদার্থের তর্কের দারা অভানুক্তা। অর্থাৎ আত্মা দেহাদি হইতে ভিন্ন নিত্য পদার্থ, ইহা যুক্তির দারা মনন করিলেও আবার কোন কারণে ঐ বিবয়ে সংশয় জন্মিলে তথন ভারশান্ত্রজ্ঞ গুরু প্রভৃতির নিকটে বাইয়া "বাদ" বিচার করিলে ঐ সংশর নিবৃত্তি হয়। যাহা অবিজ্ঞাত অর্থাৎ বিশেষরূপে বুঝা হয় নাই, সামায় জ্ঞান জিলালেও বে বিষয়ে বিশেষ জ্ঞান জ্বো নাই, তহিবরে বিশেষ জ্ঞান জন্মে ৷ এবং বাহা "অধাবদিত" অর্থাৎ প্রমাণ দারা নিশ্চিত হইরাছে, ভিষিত্তে ঐ প্রমাণের সহকারী তর্ক-বিশেষ দারা ঐ প্রমাণকে সবল বুঝিলে ঐ নিশ্চর দৃচ হয়। তর্ক, সংশরবিষয় পদার্থন্তরে মধ্যে একটার নিষেধের নারা অপর্টীকে প্রমাণের বিষয়রূপে অনুজ্ঞা করে, ইহা ভাষাকার পূর্মে বলিরাছেন প্রথম থগু, ৩০৫ পৃষ্ঠা দ্রষ্টবা )। ফলকথা, পূর্মোক্ত ভিদ্যা-দিগের সহিত সংবাদ করিলে বে, পূর্বোক্ত সংশয় নিবৃত্তি প্রভৃতি হয়, উহাই প্রজার পরিপাক। ভাই ঐ সমস্ত হইলে তথন সেই মননত্ত্বপ পরোক্ষ তত্ত্জান পরিপক হইয়াছে, ইহা বলা হইয়া থাকে 1 স্ত্রোক্ত "দংবাদ" শব্দের অর্থ ব্যাথ্যা করিতে ভাষ্যকার সর্বন্দেবে বলিয়াছেন,—"দম্যাবাদ: দংবাদ:।" অনেক পুত্তকেই "দমার বাদ: দংবাদ:" এইজপ পাঠ আছে। কিন্তু ঐ পাঠ প্রকৃত বলিয়া বুঝা বাগ্ন না। "সম্যাবাদঃ সংবাদঃ"—এই পাঠও কোন পুত্তকে দেখা যায় এবং উহাই

প্রকৃত পাঠ বলিয়া বুঝা যার। "সময়া" শব্দ সমীপার্থক অবায়। "সময়া" অর্থাৎ নিকটে বাইয়া
বে "বাদ," তাহাই এই স্থান্ত্রাক্ত "সংবাদ"—ইহাই ভাষ্যকারের বিবক্ষিত বুঝা যার। অর্থাৎ
স্থােক্ত "সংবাদ" শব্দের অন্তর্গত "সং" শব্দের অর্থ এখানে সমীপ। সমীপে মাইয়া বাদই
"সংবাদ"। ভাষ্যকার ইহা ব্যক্ত করিবার জন্তই ব্যাখ্যা করিয়াছেন,—"সময়াবাদ: সংবাদ:।"
পরবর্তী স্থানের হারাও ইহাই বুঝা যার ৪৪ গা

ভাষ্য। "তদ্বিদ্যৈশ্চ সহ সংবাদ" ইত্যবিভক্তাৰ্থং বচনং বিভক্তাতে—

অনুবাদ। "এবং তবিদ্যদিগের সহিত সংবাদ কর্ত্তব্য" এই অবিভক্তার্থ বাক্য বিভাগ করিতেছেন, অর্থাৎ পরবর্ত্তী সূত্রের দারা পূর্ববসূত্রোক্ত ঐ অক্ষ্টার্থ বাক্য বিশেষরূপে ব্যাখ্যা করিতেছেন—

## সূত্র। তং শিষ্য-গুরু-সত্রন্মচারি-বিশিষ্টগ্রেরো-ইর্থিভিরনসূয়িভিরভূ্যগেয়াৎ ॥৪৮॥৪৫৮॥

অমুবাদ। অস্যাশ্য শিষ্য, গুরু, সত্রন্ধারী অর্থাৎ সহাধ্যায়ী এবং বিশিষ্ট অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত শিষ্যাদি ভিন্ন শাস্ত্রভক্ত শ্রেয়োর্থাদিগের সহিত অর্থাৎ মুক্তিরূপ শ্রেয়ঃপদার্থে শ্রন্ধান্ বা মুমুক্ পূর্বেবাক্ত শিষ্যাদির সহিত সেই "সংবাদ" অভিমুখে উপস্থিত হইয়া প্রাপ্ত হইবে। [ অর্থাৎ অস্থাশ্য পূর্বেবাক্ত শিষ্যাদির সহিত "বাদ" বিচার করিয়া তত্ত্ব-নির্ণয় করিবে। ]

ভाষা। এতিরিগদেনৈর নীতার্থমিতি।

অনুবাদ। "নিগদ" অর্থাৎ সূত্রবাক্যদারাই এই সূত্র "নীতার্থ" ( অবগতার্থ )। অর্থাৎ সূত্রপাঠের দারাই ইহার অর্থ বোধ হওয়ায় ইহার ব্যাখ্যা অনাশ্যক।

টিগ্লনী। মহর্ষি পূর্বাস্থ্যে শেষে বলিয়াছেন,—"তদিলৈশ্চ সহ সংবাদঃ।" কিন্তু উহার অর্থ "বিভক্ত" (বিশেষকণে ব্যক্ত ) হয় নাই অর্থাৎ "তদিল" কিরূপ বাজিনিগের সহিত সংবাদ কর্ম্বরা, তাহা বলা হয় নাই এবং তাহাদিগের সহিত কোথায় কি ভাবে ঐ সংবাদ করিতে হইবে, তাহাও বিশেষ করিয়া বলা হয় নাই। তাই মহর্ষি পরে এই স্থত্রের দারা তাহা বলিয়াছেন। কলকথা, পূর্বাস্থ্যের শেষোক্ত ঐ অংশের বিভাগ বা বিশেষ করিয়া বাাখ্যার জন্তুই মহর্ষি পরে এই স্থত্রের বিলিয়াছেন। তাহাকার মহর্ষির এই স্থত্রের উক্তরূপ উদ্দেশ্য ব্যক্ত করিয়াই এই স্থত্রের অবতরণা করিয়াছেন। কিন্তু পরে স্থত্রপাঠের দারাই ইহার অর্থবাধ হয়, ইহা বলিয়া উহার অর্থ ব্যাখ্যা করেন নাই। ভাষ্যকার পূর্বোক্ত "মায়া-গন্ধর্ম-নৃগর মুগত্যিকারন্বা" (০২শ)

স্থেন্ত্র স্থাপি বাপি করেন নাই; তবে দেখানে উহা কেন করেন নাই, তাহাও কিছু বলেন নাই। কিন্তু তাহা বলা আৰক্ষক। তাই মনে হয়, ভাষাকার পরে আবশ্রক বোধে এখানে তাহা ঐ ভাবে বলিয়া গিয়াছেন। নচেৎ এখানে পরে তাহার "এতরিগনেনৈব নীতার্থমিতি"—এই কথা বলার প্রয়োজন কি ? তিনি ত আর কোন স্ত্রে ঐরপ কথা বলেন নাই। আমরা কিন্তু মন্দর্ভিবশতঃ মহর্ষির এই স্থারাক্যকে একবারে স্পষ্টার্থ বলিয়া ব্রি না। উহার ক্রিয়াপদ ও কর্মপদের অর্থনংগতি স্থবোধ বলিয়া আমাদিগের মনে হয় না।

यांश रुडेक, मृनकथा, महर्वि धरे एरजन बाता अरुवामुख निवा, खक, महाधानी धनः ध निवानि ভিন্ন শান্ততবজ্ঞ বিশিষ্ট শ্ৰেমোৰ্থী অৰ্থাৎ মুক্তিবিধনে শ্ৰদ্ধাবান বা মুক্তিকামী ব্যক্তিই ভাঁহার পূর্বসূত্রে কথিত "তবিদ্য", ইহা প্রকাশ করিরাছেন বুঝা বার। এবং পূর্বসূত্রে "দহ" শব্দ বোগে "তহিদো:" এই তৃতীয়া বিভক্তির বছবচনাস্ত পদের প্রয়োগ করার এই স্থুত্রে উহারই বিশেষ্য প্রকাশ করিতেই এই স্থরেও তৃতীরা বিভক্তির বছবচনাস্ত পদের প্ররোগ করিয়াছেন বুঝা বার । এবং "অনস্থায়িতিঃ" এই পদের হারা ঐ শিয়াদির বিশেষণ প্রকাশ করিয়াছেন। অর্থাৎ ঐ শিয়া প্রভৃতি অস্থ্যাবিশিষ্ট হইলে তাঁহাদিগের সহিত সংবাদ করিতে বাইবে না। কারণ, তাহাতে উহাদিগের জিগীয়া উপস্থিত হইলে নিজেরও জিগীয়া উপস্থিত হইতে পারে। কিন্তু তাহা হইলে আর ঐ স্থলে "বাদ"বিচার হইবে না। কারণ, জিগীধাশ্স হইয়া কেবল তত্ত নির্ণয়ের উদ্দেশ্যে যে বিচার হয়, তাহাকেই "বাদ" বলে। স্থাত্র "তং" শব্দের দ্বারা পূর্বাস্থাত্তর শোষাক্ত "সংবাদ"ই মহর্দির বৃদ্ধিস্থ বুঝা বার। বৃত্তিকার বিখনাথ এই ফ্রোক্ত "অভাপেরাৎ" এই ক্রিরাপদে লক্ষ্য করিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন,—"ভং তদ্বিদাং।" কিন্তু এই ব্যাখ্যায় সূত্রোক্ত ভূতীরাস্ত পদের অর্থসংগতি এবং "তং" এই স্থলে একবচন প্রয়োগ সমীচীন বলিয়া বুঝা বায় না। তাৎপর্যাচীকাকার লিখিয়াছেন,—"তদনেন গুর্মাদিভির্মাদং ক্রছা তত্ত্বনির্গর উক্তঃ।" অর্থাৎ এই স্থত্তের দারা শিষা, গুরু প্রভৃতির সহিত এবং গুরুও শিব্য প্রভৃতির সহিত "বাদ"বিচার করিয়া তত্ত্বনির্ণয় করিবেন, ইহাই উক্ত হইয়াছে। নিজের তত্ত্বনির্ণয় দুড় করিবার জন্মও জিগীয়াশুল্ল হইয়া তদ্বিয়ে "বাদ" বিচার কব্রিনে এবং অভিমানশুরা হইয়া গুরুও শিষোর নিকটে উপস্থিত হইয়া এবং শিষাও সহাধানী প্রভৃতির নিকটে উপস্থিত হইয়া তাঁহাদিগের সহিত "বাদ"বিচার করিয়া তর্ত্ত-নির্ণর করিবেন। তাই মহর্ষি, হুত্রশেষে বলিয়াছেন,—"অভ্যুপেরাৎ"। তাৎপর্যাটীকাকার উহার ব্যাখ্যা করিয়াছেন,—"অভ্যূপেরানভিমুখমূপেতা জানীবাদগুর্লাদিভিঃ সহেতার্থঃ।" অর্থাৎ অভি-মুখে উপস্থিত হইয়া গুরু প্রভৃতির সহিত পূর্মস্থানাক্ত "সংবাদ" জানিবে। কিন্তু এই ব্যাখ্যায় শুক্ল প্রভৃতির সহিত "সংবাদ" করিবে, এই বিবঞ্চিত অর্থ বাক্ত হয় না। স্থরে "তং (সংবাদং) অভ্যপেরাৎ" এইরূপ যোজনাই স্থাকারের অভিনত, ইহা পরবর্তী স্থাতের ভাষাারম্ভে ভাষাকারের কথার দারাও ব্যক্ত আছে। আমাদিগের মনে হয়, সূত্রে "অভ্যূপেরাৎ" এই ক্রিরাপদের দারা অভিমুখে উপস্থিত হইরা প্রাপ্ত হইবে, এইরূপ অর্থ ই মহর্বির বিবক্ষিত। গতার্থ ধাতুর প্রাপ্তি অর্থও প্রেসিদ্ধ আছে। তাহা হইলে সুরার্থ বুঝা বার যে, অসুরাশ্র্য শিব্যাদির অভিমুখে উপস্থিত

হইরা তাঁহাদিগের সহিত দেই "সংবাদ" (তন্ত্বনির্দার্থ "বাদ"বিচার) প্রাপ্ত হইবে অর্থাৎ উহা অবলম্বন করিবে। তাহা হইলে ঐক্লপ শিব্যাদির সহিত "বাদ" বিচার করিয়া তন্ত্ব নির্ণন্ন করিবে, এই তাৎপর্যার্থ ই উহার হারা প্রকৃতিত হয়। আরও মনে হয়, এই হুত্রে মহর্ষির "অভ্যুপেয়াৎ" এই ক্রিন্নাপদের হারা তাঁহার পূর্বাহুত্রোক্ত "সংবাদ" শক্তের অর্থ বে সমীপে উপস্থিত হইয়া "বাদ", ইয়াও বিভক্ত বা বাগঝাত হইয়াছে এবং এই উল্লেক্সেই মহর্ষি এই হুত্রে ঐক্লপ ক্রিন্নাপদের প্রাের্গন করিয়াছেন। তদমুদারেই ভাষাকার পূর্বাহুত্র-ভাষোর শেষে বনিয়াছেন,— সময়াবাদঃ সংবাদঃ।" কেবল তন্ত্ব নির্ণরাদেক্সে জিলীয়াশুন্ত হইয়া যে বিচার বা "কথা" হয়, তাহার নাম "বাদ" (প্রথম থণ্ড, ৩২৬ পূর্চা ক্রন্তব্য)। ওক্ল, শিব্যার সহিত্ত "বাদ" বিচার করিয়া তন্ত্ব-নির্ণন্ন করিবেন। শিব্য নিকটে উপস্থিত না থাকিলে তন্ত্ব-নির্ণন্নের অত্যাবন্ত্রাক্ষতাবন্দতঃ তিনিই সাপ্রহে শিব্যের নিকটে উপস্থিত হইবেন। সাধনা ও উল্লেক্ডর ওক্তরের মহিমার প্রকৃত ওক্তর প্রক্রপ নির্ভিমানতা, সারল্য ও সদ্বৃদ্ধি উপস্থিত হইয়া অব্যাহত থাকে। প্রবিগ্রাণ ও ভারতের প্রাচীন ওক্তগণ নিজের শিব্যাকে তাহার সাধনা ও তন্থনির্ণনের প্রধান সহায় মনে করিতেন। মহর্ষি গোতমও এই হুত্রে শিব্যের ঐ প্রাধান্ত হ্বনা করিতে ওক্তর পূর্বেই শিব্যের উল্লেখ করিয়াছেন। স্বাধী গাঠক ইহা লক্ষ্য করিবেন 18৮।

ভাষ্য। যদি চ মন্তেত — পক্ষপ্রতিপক্ষপরিগ্রহঃ প্রতিকূলঃ পরস্তেতি'। অনুবাদ। বদিও মনে কর, পক্ষ প্রতিপক্ষ পরিগ্রহ অপরের (পূর্ববসূত্রোক্ত শিষ্য ও গুরু প্রভৃতির) প্রতিকূল অর্থাৎ তজ্জ্য তাঁহাদিগের সহিত বাদবিচারও উচিত নহে, (এ জন্ম মহর্ষি পরবর্ত্তী সূত্র বলিয়াছেন)।

## সূত্র। প্রতিপক্ষহীনমপি বা প্রয়োজনার্থমথিত্বে॥ ॥৪৯॥৪৫৯॥

অমুবাদ। অথবা অথিব (কামনা) অর্থাৎ তত্ত্বজিজ্ঞাসা উপস্থিত হইলে "প্রয়োজনার্থি" অর্থাৎ তত্ত্বজ্ঞান নির্ণয়রূপ প্রয়োজন সিদ্ধির জন্ম প্রতিপক্ষহীন ভাবে অর্থাৎ নিজের পক্ষ স্থাপন না করিয়া, সেই "সংবাদ" অভিমুখে উপস্থিত হইয়া প্রাপ্ত হইবে।

ভাষ্য। "তমভাপেরা" দিতি বর্ত্তে। পরতঃ প্রজামুপাদিৎসমান-স্তব্ব-বুভ্ৎসাপ্রকাশনেন স্বপক্ষনবস্থাপরন্ স্বদর্শনং পরিশোধরেদিতি। অন্যোক্তপ্রতানীকানি চ প্রাবাহুকানাং দর্শনানিং।

বিদিচ মন্ত্ৰেত "পক্ষপ্ৰতিপক্ষপরিগ্ৰহঃ প্ৰতিকৃত্তঃ প্ৰক্ত"—গুৰ্পাদেওখার বাবেহিপ্টেড ইজি,—তত্রেহং প্রমুপতিউতে।— তাংগর্ঘটিকা।

২। শুর্কাবিকুতাব্রিচারাৎ পূর্কাপক্ষোজ্ঞেরন দিয়া স্তর্বস্থাপনকখানাৎ কর্মনান পরিশোধরেং। "এক্সেন্ত-প্রতানীকানি চ প্রবিদ্ধানাং দর্শনানি" অযুক্তপরিত্যাগেন যুক্তপরিপ্রহণেনচ পরিশোধরেদিতি সম্বধ্যতে।—তাৎপ্রাচীকা।

অমুবাদ। "তমভ্যুপেয়াৎ" ইহা বর্ত্তমান আছে অর্থাৎ পূর্ববসূত্র হইতে ঐ পদবর অথবা "তং" ইত্যাদি সমস্ত সূত্রবাক্যেরই এই সূত্রে অমুবৃত্তি অভিপ্রেত। (তাৎপর্য্য) অপর (গুর্বাদি) হইতে "প্রজ্ঞা" (তত্বজ্ঞান) গ্রহণ করিতে ইচ্ছুক হইয়া —তত্বজিজ্ঞাসা প্রকাশের হারা নিজের পক্ষ স্থাপন না করিয়া নিজের দর্শনকে পরিশোধিত করিবেন। এবং "প্রাবান্ত্ক" দিগের অর্থাৎ ভিন্ন ভিন্ন মতবাদী দার্শনিক-দিগের পরস্পার বিরুদ্ধ দর্শনসমূহকে পরিশোধিত করিবেন।

টিপ্লনী। কেই বলিতে পারেন যে, পূর্ব্বস্থুতে শিষ্যাদির সহিত যে, বাদবিচার কর্ত্তব্য বলা হইরাছে, তাহাও মুমুক্তর পক্ষে উচিত নহে। কারণ, বাদবিচারেও পক্ষপ্রতিপক্ষ পরিগ্রহ আবস্তুক। অর্থাৎ একজন বাদী হইয়া নিজের পক্ষ স্থাপন করিবেন; অপরে প্রতিবাদী হইয়া উহার খণ্ডন করিয়া তাঁহার নিগ পক্ষ স্থাপন করিবেন। বাদীর ঘাহা পক্ষ, তাহা প্রতিবাদীর প্রতিপক্ষ। প্রতিবাদীর যাহা পক্ষ, তাহা বাদীর প্রতিপক্ষ। স্কুতরাং ঐ পক্ষপ্রতিপক্ষ পরিগ্রহ উভয়ের পক্ষেই প্রতিকৃল। স্নতরাং উহা করিতে গেলে উভয়েরই রাগদ্বেয়ানি উপস্থিত হইতে পারে। অনেক সময়ে তাহা হইয়াও থাকে। বাদী ও প্রতিবাদী জিগীয়া শুক্ত হইয়া বিচারের আরম্ভ করিলেও পরে জিগীষার প্রভাবে জন্ন ও বিভণ্ডায় প্রবৃত্ত হইয়া থাকেন, ইহা অনেক স্থলে দেখাও যায়। অভএব বিনি মুমুক্ত, তিনি কাহারও সহিত কোনরূপ বিচারই করিবেন না। মহর্ষি এ জন্ত পরে আবার এই স্তুত্রটি বলিয়াছেন। ভাষ্যকার মহর্ষির পূর্ব্বোক্তরূপ তাৎপর্য্য ব্যক্ত করিয়া এই সূত্রের অবতারণা করিয়াছেন। ভাষ্যে প্রথমে "বদিদং মন্তেত" এইরূপ পঠিই সকল পুস্তকে দেখা যায়। কিন্ত তাৎপর্যাটীকাকার এখানে "বদি চ" ইত্যাদি ভাষাপাঠই উদ্ধৃত করিয়াছেন এবং উহাই প্রকৃত পাঠ বুঝা বার। ভাষ্যকার "বদি" শব্দের ঘারা স্থচনা করিয়াছেন যে, বাদবিচারে প্রবৃত্ত হইলেও ৰাহাদিগের রাগদেবমূলক জিপীয়া উপস্থিত হয়, তাহারা ত মুমুকুই নহে, তাহারা বাদবিচারে অধি-কারীও নহে। কিন্তু বাঁহারা শ্রেরোখা অর্থাৎ মৃমুকু, বাঁহারা বহুসাধনসম্পর, স্তরাং অভ্যাদি-শুক্ত, তাঁহারা তথ্নির্ণয়ার্থ বাদবিচারে প্রবৃত্ত হইলে কথনই তাঁহাদিগের রাগ্রেষমূলক জিগীয়া অম্মে না। পূর্বাহতে ঐরপ ব্যক্তির সহিতই বাদবিচার কর্ত্তবা বলা হইরাছে। স্কুতরাং ভাঁছাদিশের তত্ত্বনিৰ্ণয়াৰ্থ যে পক্ষ প্ৰতিপক্ষ পৰিপ্ৰছ, উহা অপরের প্রতিকূল হইতেই পারে না। তবে যদি কেছ কোন স্থলে এরূপ আশন্ধা করেন, তজ্জভাই মহর্ষি পক্ষান্তরে এই ফ্তের ঘারা উপদেশ করিয়াছেন বে, অথবা প্রতিপক্ষহীন বেরূপে হর, সেইরূপে অর্থাৎ অপরের প্রতিপক্ষ বে নিজের পক্ষ, তাহার সংস্থা-পন না করিয়াই অভিমুখে বাইয়া সেই "সংবাদ" প্রাপ্ত হইবে। পূর্বাস্তর হইতে "তং অভ্যুপেয়াৎ" এই বাক্যের অন্নবৃত্তি এই স্থান মহর্ষির অভিপ্রেত। স্থান "প্রতিপক্ষহীনং" এই পদটা ক্রিয়ার বিশেষণ-পদ। "প্রতিপক্ষরীনং বথা ভাতথা তমভাপেয়াৎ" এইরপ ব্যাথ্যাই মহর্ষির অভিমত। ছত্তে "অপি বা" এই শক্টা পকান্তরদ্যোতক। পকান্তর হচনা করিতেও ক্ষবিক্ষের অন্তর্জ্ঞ

"অপি বা" এই শক্ষের প্রয়োগ দেখা যায় । বৃত্তিকার বিশ্বনাথ এই স্থান্ত "বা" শক্ষে নিশ্চয়ার্থক বলিয়াছেন। কিন্তু "অপি" শক্ষের কোন উল্লেখ করেন নাই।

ভাষ্যকার মহর্ষির এই সুত্রোক্ত উপদেশের তাৎপর্য্য ব্যক্ত করিতে বলিয়াছেন বে, মুমুক্ত পূর্ব্ব-স্ত্রোক্ত গুরুপ্রস্তৃতি হইতে তর্জান গ্রহণ করিতে ইচ্ছুক হইলে তাঁহাদিগের নিকটে যাইয়া নিজের তবজিজ্ঞাদা প্রকাশপূর্ব্বক নিজের পক্ষস্থাপন না করিয়া নিজের দর্শনকে পরিশোধিত করিবেন এবং ভিন্ন ভিন্ন মতবাদী দার্শনিকগণের পরস্পার বিজ্ঞা দর্শনসমূহও পরিশোধিত করিবেন। তাৎপর্যা-টীকাকার ঐ কথার তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, তর্বজ্ঞাস্থ মুমুক্ত গুরু প্রভৃতির নিকটে উপস্থিত হইয়া 'আমি শরীরাদি পদার্থ হইতে আস্থার ভেদ ব্ঝিতে ইচ্ছা করি' ইহা বলিয়া নিজের তব্যজ্ঞাস। প্রকাশ করিবেন, কিন্তু নিজের কোন পক্ষ স্থাপন করিবেন না। তথন ঐ গুরু প্রভৃতি উক্ত বিষয়ে পূর্ব্বপক্ষ প্রকাশ ও উহার খণ্ডনপূর্বক দিলান্ত স্থাপন পর্যান্ত যে বিচার করিবেন, তাহা প্রস্কার সহিত প্রবণ করিয়া, উহার দারা নিজের দর্শন অর্থাৎ উক্ত বিষয়ে পূর্ব্বজাত জ্ঞান-বিশেষকে পরিশোধিত করিবেন এবং পরক্ষার বিরুদ্ধ যে সমস্ত দর্শন আছে, তাহাও তন্মধ্যে অযুক্ত পরিত্যাগ করিয়া ও যুক্ত গ্রহণ করিয়া পরিশোধিত করিবেন। অগাৎ কোন পক্ষ স্থাপন না করিয়া কেবল তব্যজ্ঞাস্থ হইয়া শ্রদ্ধাপূর্বক অপরের বিচার শ্রবণ করিয়া জ্ঞান্ত তব্ব বুরিয়া লইলে সেখানে অপরের প্রতিকৃণ কিছুই না থাকায় জিগীবার কোন সম্ভাবনা বা আশঙ্কা থাকে না। यहिও গুরু প্রভৃতিক্বত সেই বিচার সেধানে "বাদ" হইতে পারে না। কারণ, উভর পক্ষের সংস্থাপন না হইলে "বাদ" হয় না। তথাপি দেই বিচারেও কাহারও জিগীবা না না থাকায় এবং বাদের ভায় উহাও তবনির্ণর সম্পাদন করার উহা বাদকার্য্যকারী বলিয়া বাদত্ল্য। তাই উহাকেও গৌল অর্থে পূর্বস্থাক্ত "দংবাদ" বলা হইয়াছে।

ভাব্যে স্থাদর্শন শব্দের ছারা তব-জিজ্ঞাস্থর পূর্ব্বজ্ঞাত জ্ঞানবিশেষই বিবক্ষিত বুঝা যার। তাঁহার পূর্ব্বজাত জ্ঞান কোন অংশে তম হইলে তাহা বুঝিরা, পরজাত জ্ঞানে যে যথার্থতা বোধ হয়, তাহাই ঐ জ্ঞানের পরিশোধন। গুরু প্রভৃতির নিকট হইতে পুনর্বার জ্ঞাত তব্ধ বিষয়ে বিচার প্রবণ করিলে নিজের সেই জ্ঞানের পরিশোধন হয় এবং উহা স্থাচ্চ তব্ধনির্গর উৎপার করে। এবং ভিয় ভিয় মতবাদী দার্শনিকগণের বে সমস্ত পরস্পার বিক্রন্ধ দর্শন, তন্মধ্যে বাহা অযুক্ত, তাহার ত্যাগ ও যাহা যুক্ত, তাহার প্রহণই উহার পরিশোধন। ভাষাকারের শোষোক্ত "দর্শন" শব্দ মতবিশেষ বা সিদ্ধান্তবিশেষ অর্থে প্রযুক্ত হইয়াছে বুঝা যায়। "দর্শন" শব্দ যে, জ্ঞানবিশেষের জ্ঞায় দার্শনিক মতবিশেষ এবং সেই মতপ্রতিপাদক শাল্রবিশেষ জ্বর্থে প্রাচীন কালে প্রযুক্ত হইয়াছে এবং পরস্পার বিক্রন্ধ দার্শনিক মতগুলি "প্রবাদ" নামেও ক্থিত হইয়াছে, এ বিষয়ে পূর্ব্বে আলোচনা করিয়াছি (তৃতীয় থপ্ত, ১৮০ পূর্গ্রা ক্রপ্তরা)। যোগদর্শনভাষোও সাংখ্য ও যোগাদিকে "প্রবাদ" বলা

 <sup>&</sup>quot;ৰিলাতিভো ধনং লিকেং প্রশন্তেভো ছিলোত্নঃ )
 কপি বা ক্রিয়াপ্লৈপ্রাং"—ইতাদি "প্রায়ন্তিলবিবেক" উভ্ত বাাসবচন।

হইরাছে'। বাঁহারা কোনও মতবিশেষকে আশ্রর করিয়া পরমত খণ্ডনপূর্বাক দেই মতেরই সমর্থন করিয়াছেন, তাঁহারা "প্রাবাহক" বলিয়া কথিত হইয়াছেন। তাঁহানিগের "দর্শন" অর্থাৎ মতসমূহের মধ্যে বেগুলি পরস্পার বিকল্প অর্থাৎ মৃদুক্তর নিজের অধিগত সিদ্ধান্তের বিকল্প বলিয়া প্রতিভাত হয়, দেই সমস্ত মতেরও পরিশোধন করিতে হইবে, ইহাই ভাষাকারের তাৎপর্যা। তাই ভাষ্যকার বিশেষণপদ বলিয়াছেন—"শুলোলপ্রপ্রতানীকানি।" উহার ব্যাথ্যা "পরস্পার-বিকল্পানি" য়হয়া

#### তত্বজ্ঞানবিবৃদ্ধি-প্রকরণ সমাপ্ত । ৫।

ভাষ্য। স্বপক্ষরাগেণ চৈকে ন্যায়মতিবর্ত্তন্তে, তত্ত্র-

অনুবাদ। কেই কেই নিজের পক্ষে অনুরাগবশতঃ ভারকে অতিক্রম করিয়া বর্ত্তমান হন, অর্থাৎ তাঁহারা ভায়াভাসের ঘারা অশান্ত্রীয় বিপরীত পক্ষ সমর্থন করিবার জন্ত উপস্থিত হন, সেই স্থলে—

# সূত্র। তত্ত্বাধ্যবসায়-সংরক্ষণার্থং জপ্প-বিততে, বীজ-প্ররোহ-সংরক্ষণার্থং কণ্টকশাখাবরণবং॥৫০॥৪৩০॥

অনুবাদ। বীজ হইতে উৎপন্ন অঙ্কুরের সংরক্ষণের নিমিত্ত কণ্ট ক-শাখার দ্বারা আবরণের স্থায় তত্ত্ব-নিশ্চয়ের সংরক্ষণের নিমিত্ত জল্প ও বিতপ্তা কর্ত্তব্য ।

ভাষ্য। অনুৎপন্নতল্বজ্ঞানানা প্ৰহীণদোষাণাং তদৰ্বং ঘটমানানা-মেতদিতি।

অনুবাদ। "অনুৎপন্নতব্জ্ঞান" অর্থাৎ বাঁহাদিগের মননাদির দারা স্থদৃঢ় তত্ত্বনিশ্চর জন্মে নাই এবং ''অপ্রহীণদোষ" অর্থাৎ বাঁহাদিগের রাগদ্বোদি দোষ প্রকৃষ্টরূপে ক্ষীণ হয় নাই, কিন্তু তনিমিত্ত 'ঘটমান" অর্থাৎ সেই তত্ত্বনিশ্চয়াদির জন্ম বাঁহারা প্রযন্ন করিতেছেন, তাঁহাদিগের সম্বন্ধে এই সূত্র কথিত হইয়াছে।

টিপ্রনী। অবশ্রই প্রশ্ন ইইবে যে, তত্ত্ব-নির্গরের জন্ত পূর্ব্বোক্ত শিব্য প্রভৃতির সহিত "বাদ"-বিচার কর্ত্তব্য হইলেও "জন্ন" ও "বিতণ্ডা"র প্রয়োজন কি ? মহর্বি প্রথম স্থাত্তে "জন্ন" ও "বিতণ্ডা"র তত্ত্বজ্ঞানকেও নিঃপ্রেরদলাভের প্রয়োজক কিরুপে বলিন্নাছেন ? মোক্ষদাধন তত্ত্ব-জ্ঞান লাভের জন্ত উহার ত কোন আবশ্রকতাই বুঝা বার না। তাই মহর্বি পরে আবার এই প্রকরণ আরম্ভ করিয়া প্রথমে এই স্থাত্তর দ্বারা বলিন্নাছেন যে, তত্ত্বনিশ্চর সংরক্ষণের নিমিত্ত জন্ম ও বিতণ্ডা কর্ত্তব্য। তাই শেবাক্ত এই প্রকরণ "তত্ত্জ্ঞান-পরিপালন-প্রকরণ" নামে ক্থিত হইয়াছে। ভাষাকার

১। "সাংখাবোগাৰহত প্ৰবাদাঃ" ইত্যাদি বোগদৰ্শনভাষা ।।।২১।

মহর্ষির এই স্থানোক্ত উপদেশের মূল কারণ ব্যক্ত করিয়া এই স্থানের অবতারণা করিতে প্রথমে বলিয়াছেন বে, কেহ কেহ নিজের পক্ষে অন্তরাগবশতঃ অর্থাৎ যে কোনরূপে নিজপক্ষ সমর্থনোদেশ্রে ভারকে অতিক্রম করিয়া বিচার করিতে উপস্থিত হইয়া থাকেন। অর্থাৎ তাঁহারা নাস্তিকাবশতঃ ভারাভাসের হারা অশাস্ত্রীয় মতের সমর্থন করিয়া আস্তিকের তবনিশ্চয়ের প্রতিবন্ধক হইয়া থাকেন। সেই স্থলেই মহর্ষি এই স্থাতের ছারা তব-নিশ্চর সংরক্ষণার্থ জল্ল ও বিভণ্ডা কর্ত্তব্য বলিয়াছেন। মহর্ষি শেষে ইহার দৃষ্টান্ত বলিয়াছেন বে, বেমন বীত্র হটতে উৎপন্ন অস্কুরের সংরক্ষণের জন্ম কণ্টক-শাধার দারা আধরণ করে। অর্থাৎ কোন ক্ষেত্রে কোন বীজ রোগণ ক্রিলে ব্যন উহা হইতে অন্তর উৎপর হয়, তথন গো মহিবাদি পশুগণ উহা বিনষ্ট করিতে পারে এবং অনেক সময়ে তাহা করিয়া থাকে। এ জন্ম ঐ সময়ে উহার রক্ষাভিলাবী ব্যক্তি কণ্টকযুক্ত শাণার দারা উহার আবরণ করিয়া থাকে। তাহা করিলে তথন গোমহিখাদি পশু উহা বিনষ্ট করিতে বায় না। বিনষ্ট করিতে গেলেও দেই শাখাস্ত কণ্টকের ছারা আহত হইয়া প্রত্যাবৃদ্ধ হয়। স্কুতরাং ঐ অন্তুরের সংরক্ষণ হয়। ক্রমে উহা হইতে ধাঞাদি ব্রক্ষের সৃষ্টি হয় এবং উহা পরিপক হইয়া স্থান্ত হয়। অন্তত্র ঐ কণ্টকশাধা অগ্রাফ হইলেও বেমন অন্তবের রক্ষার্থ কোন স্থলে উহাও গ্রাহ্ন এবং নিতান্ত আবশ্রাক, তজ্ঞপ জর ও বিতপ্তা অক্তর অগ্রাহ্ন হইলেও হর্দান্ত নান্তিকগণ হইতে অন্তুরসদৃশ তত্তনিশ্চর সংরক্ষণের নিমিত্ত কোন স্থলে কণ্টক-শাখার সদৃশ জন্ন ও বিতপ্তা প্রাহ্ন ও নিতান্ত আব্দ্রাক। উহা প্রহণ করিলে নাত্তিকগণ পরাজয়-ভয়ে আর নিজপক্ষ সমর্থন করিতে প্রবৃত্ত হইবে না। প্রবৃত্ত হইলেও নানা নিগ্রহরূপ কণ্টকের হারা বাথিত হইরা দেই স্থান ত্যাগ করিয়া যাইবে। স্থতরাং আর নাস্তিক-সংসর্গের সম্ভাবনা না থাকায় শাস্ত্র হইতে শ্রুত তত্ত্বের মননের কোন বাধা হইবে না, দেই মননরূপ তত্ত্তানের অপ্রামাণ্যশলাও জ্বিবে না। স্থতরাং ক্রমে উহা পরিপক্ হইবে। পরে সমাধিবিশেষের অভ্যাদের বারা গেই শ্রুত ও যুক্তির দারা মত অর্থাৎ বথার্থরূপে অন্তমত তত্ত্বে সাক্ষাৎকার হইলে মোক্ষ হইবে। ফলকথা, মুমুকু ব্যক্তি সমাধিবিশেষের অভ্যাস দারা তাঁহার শ্রুত ও মত তত্ত্বেই সাক্ষাৎকার করিবেন। কারণ, শ্রুতিতে প্রবণ ও মননের পরে নিদিধাসন উপদিষ্ট হইয়াছে। স্কুতরাং নিদিধাসন স্বারা সাক্ষাৎকরণীয় সেই তত্ত্বেই প্রথমে প্রথম ও মনন আবিগ্রাক। কিন্ত প্রথমে শাস্ত্র হইতে তব্ প্রবণ করিয়া মনন আরম্ভ করিলে বা তৎপুর্জেই যদি নান্তিকগণ কুতর্কদারা বেদাদি শাস্ত্রের অপ্রামাণ্য সমর্থনপূর্বক তাহার সেই অভ্রুসদৃশ প্রবণরণ জ্ঞানকে বিনষ্ট করে অর্থাৎ সেই জ্ঞানের ভ্রমত্ব শক্ষা উৎপন্ন করে, তাহা হইলে তাঁহার আর তত্ত্বদাক্ষাৎকারের আশাই থাকে না। কারণ, "সংশ্রাক্সা বিনশ্রতি"। স্থতরাং তথন তাঁহার সেই শ্রবণক্রপ তত্ত্বনিশ্চরের সংরক্ষণের নিমিত্ত নাস্তিকের সহিত জর ও বিতপ্তাও কর্ত্তবা। পুর্কোৎপদ্ন তব্দিশ্চয়ে ভ্রমন্থদিশ্চয় বা সংশ্রের অন্তংপত্তিই তর্বিশ্চরের সংবক্ষণ। মহর্বি-প্রোক্ত দৃষ্টাস্তে প্রণিধান করিলে তাঁহার পূর্ব্বোক্তরূপ তাৎপর্যাই আমরা বুঝিতে পারি।

কিন্ত ভাষ্যকার পরে "অনুংপরতব্জানানাং" ইত্যাদি সন্দর্ভের বারা বলিয়াছেন যে, খাহা-

দিগের তত্তজান জন্মে নাই এবং রাগহেষাদি দোষের প্রকৃষ্ট ক্ষয় হয় নাই, কিন্তু তত্তজানাদির জন্ম প্রবন্ধ করিতেছেন, তাঁহাদিগের সম্বন্ধেই এই সূত্র ক্ষিত হইয়াছে। অর্থাৎ ঐরূপ ব্যক্তিগণ্ট প্রয়োজন হইলে স্থলবিশেষে জল্ল ও বিভণ্ডা করিবেন, ইহাই মহর্ষি এই স্থতের দ্বারা বলিগাছেন। কিন্তু থাঁহা-দিগের কোনজ্ঞপ তর্জ্ঞান জন্মে নাই, খাহারা শান্ত হইতেও তত্ব প্রবণ করেন নাই, জাহাদিরে ভত্ত-নিশ্চর-সংরক্ষণ কিরপে বলা যার, ইহা চিন্তা করা আবগ্রক। অবগ্র ভাবী অভুরের সংরক্ষণের ভার ভাবী তত্তনিশ্চরের সংরক্ষণও বলা বাইতে পারে। এবং ভাবী তত্তনিশ্চরের প্রতিবন্ধক নিবৃত্তিই উহার সংবক্ষণ বলা যায়। কিন্তু তজ্জ যিনি জন্ন ও বিতণ্ডা করিতে সমর্থ, যাঁহাকে মহর্ষি উহা করিতে উপদেশ করিয়াছেন, তিনি শাস্ত্র হইতে তথ প্রবণ্ও করেন নাই, তিনি একেবারে অশাব্রজ, ইহা ত কোনজপেই সম্ভব নহে। অতএব এধানে "অন্তংগরতক্জান" শব্দের ছারা যাহাদিগের কোনরূপ তবজ্ঞান জন্মে নাই, এইরূপ কর্থ ই ভাষ্যকারের বিবক্ষিত বলিয়া বুঝা যায় না। কিন্তু বাঁহারা শাত্র হইতে তত্ব প্রবণ করিয়া, পরে এই ভারশাত্ত্রের অধারনপূর্ব্বক ভদস্থসারে মননের আরম্ভ করিয়াছেন, কিন্তু সম্পূর্ণজ্ঞে দেই মনন ও "তছিল্য"দিগের সহিত সংবাদ সম্প্র হর নাই, তাঁহালিগকেই ঐ অবস্থার ভাষাকার "অনুংগরতরজ্ঞান" বলিয়াছেন বুঝা বার । অর্থাৎ ভাষ্যকার এখানে মহর্বির এই ভারশাল্লদাধ্য সম্পূর্ণ মননত্রপ তত্তভানকেই "তত্ত-জ্ঞান" শক্তের ৰারা গ্রহণ করিয়াছেন। ঐরূপ ব্যক্তিগণের ঐ সময়ে রাগহেবাদি দোষের প্রকৃষ্ট ক্ষয় হয় না। স্থতরাং তাঁহাদিগের জন্ন ও বিতপ্তার প্রবৃত্তি হইতে পারে। এবং তাঁহাদিগের ভারশান্তের অধ্যয়নাদি-জন্ত জর ও বিভগ্তার ভর্জ্ঞান ও তদ্বিয়ে দক্ষতাও জন্মিরাছে। স্কুতরাং তাঁহারা স্থলবিশেষে জন্ন ও বিভগু করিয়া তত্ত্বনিশ্চর রক্ষা করিতে পারেন ও করিবেন। কিন্তু থাহার। মননক্ষপ সাধনা সমাপ্ত করিয়া নিদিধাাদনের স্থান্চ অভয় আদনে বদিয়াছেন, তাঁহানিগের জল ও বিতপ্তার কোন প্রজোজন হর না। তাঁহাদিগের উহাতে প্রবৃত্তিও জন্মে না। তাঁহারা ক্রমে সমাধিবিশেষের অভ্যাদের দারা তর্মাকাৎকারলাতে অধারর ইইলাছেন। তাঁহারা নির্জন স্থানেই সাধনায় নিরত থাকেন। তাঁহারা কোন নান্তিক-সংসর্গ করেন না। তাঁহাদিগের জন-সংসদেও রতি নাই—"অরতির্জ্জন-সংসদি।"(গীতা)। স্কুতরাং মহর্ষি তাঁহাদিগের জন্ম এই স্থা বলেন নাই। কিন্তু প্রথমে তাঁহাদিগেরও সমরে "বাদ"ও অত্যাবশ্রক হইলে "জল্ল"ও বিতও।" এই কথা"এর কর্ত্তব্য। পূর্ব্বোক্ত কথাত্রর-বাবস্থা দে আগম্দিদ্ধ এবং শিষ্ট ব্যক্তির সহিত জল্ল ও বিতপ্তার নিষেধ থাকিলেও অশিষ্ট নাত্তিকনিগের দর্শভক্ষের জন্ম কর্নাচিৎ উহাও যে কর্ত্তব্য, ইহা আচার্য্য রামান্তক্ষের মতান্ত্ৰদারে প্রীবৈক্ষর বেল্লটনাথও সমর্থন করিয়া গিয়াছেন<sup>2</sup> ।৫০॥

১। আগমনিদ্ধা চেয়ং কথাত্রেরাবয়্বা। "বাদরয়বিতওাভি"রিত্যাদিবচনাং। ভরবদ্যীতাভাবোহপি "বাদঃ প্রবদ্যানার লয়বিতওাদি কুর্পতাং তর্নির্পরায় প্রবুরো বাবে য়ঃ সোহয়মিতি বাখ্যানাং কথাত্রয়ে দর্শিতং। প্রতেন "বি য়য় নির্জিতা বাবতঃ," "ন বিগৃহ কথাং কুর্য়া"দিতাাদিতিজ্ঞারবিতওয়োনিবেয়েয়িপ নিষ্টবিবয় ইতি দর্শিতং। কয়াচিল্বায়্রয়্পরিপতিজ্ঞার তয়োরণি কার্যায়ায়।—"য়ায়পরিক্রয়ি", বিতীয় আহ্নিক, ১৬৮ পৃঠা।

ভাষ্য। বিদ্যানির্বেদাদিভিশ্চ পরেণাবজ্ঞারমানশ্য-

অনুবাদ। এবং বিদ্যা অর্থাৎ আত্মবিদ্যা-বিষয়ে নির্বেদপ্রভৃতিবশতঃ অপর কর্ত্ত্বক অবজ্ঞায়মান ব্যক্তির—

## সূত্র। তাভ্যাৎ বিগৃহ কথনং ॥৫১॥৪৬১॥\*

অসুবাদ। বিগ্রহ করিয়া অর্থাৎ বিজিগীবাবশতঃ সেই জল্প ও বিতণ্ডার ঘারা কথন কর্ত্তব্য।

ভাষ্য। "বিগৃহেতি" বিজিগীবয়া, ন তত্ত্ব-বুস্থ্থসয়েতি। তদেতদ্-বিদ্যাপরিপালনার্থং, ন লাভ-পূজা-খ্যাত্যর্থমিতি।

ইতি বাৎস্থায়নীয়ে ভায়ভাষ্যে চতুর্থোহধ্যায়ঃ সমাপ্তঃ॥

অমুবাদ। "বিগৃহা" এই পদের দারা বিজিগীবাবশতঃ, তবজিজ্ঞাসাবশতঃ নহে, ইহা বুঝা যায়। সেই ইহা অর্থাৎ জিগীবাবশতঃ জল্ল ও বিতণ্ডার দ্বারা কথন, "বিদ্যা" অর্থাৎ আন্থাবিদ্যার পরিরক্ষণের নিমিত্ত —লাভ, পূজা ও খ্যাতির নিমিত্ত নহে, অর্থাৎ কোন লাভাদি উদ্বেশ্যে উহা কর্ত্তব্য নহে।

বাৎস্থায়ন-প্রণীত স্থায়ভাষ্যে চতুর্থ অধ্যায় সমাপ্ত॥

টিপ্লনী। ভাষাকার মহর্ষির এই শোষোক্ত স্থানের অবতারণা করিতে প্রথমে যে সন্দর্ভের অধাহার করিয়াছেন, তাহার তাৎপর্য্য বাক্ত করিতে তাৎপর্য্যটীকাকার বলিয়াছেন যে, কেবল বে, ভাষাকারের পূর্ব্বেপিত ব্যক্তিদিগেরই পূর্ব্বেপ্ত উদ্দেশ্ত জয় ও বিত্রপ্তা কর্ত্তব্য, তাহা নহে; কিন্তু বিদ্যানির্বেদ প্রভৃতি কারণবশতঃ অপর কর্তৃক অবজ্ঞায়মান ব্যক্তিরও বিশ্বহ করিয়া সেই জয় ও বিত্রপ্তার দ্বারা কথন কর্ত্তব্য। ভাষাকারের প্রথমোক্ত ঐ সন্দর্ভের সহিত স্থান্তর যোগ করিয়া স্থার্থ বৃথিতে হইবে। "বিদ্যা" শক্তের দ্বারা এখানে সহিদ্যা বা আত্মবিদ্যারণ আ্মান্তিকী বিদ্যাই ভাষ্যকারের অভিমত বৃথা বায়। ঐ বিদ্যা বিষয়ে যে বিরক্তি, তাহাই "বিদ্যানির্বেদ"। বাহারা ঐ বিদ্যার বিরক্ত, কিন্তু নান্তিক-বিদ্যাদিতে অন্তর্নক, তাহার। সেই বিদ্যা-বিরক্তিবশতঃ অধবা লাভ

ন কেবলং তদকং ঘটমানানাং জয়বিতওে, অপিতৃ "বিদানির্কেরাদিভিশ্ন পরেশাবজ্ঞায়মানত"—"তাজাং বিগৃহ
কথন"মিতি হয়ে । য়য় অদর্শনবিলসিত মিথাজ্ঞানার লেপছ্রিক্ষতয়। নছিবাবৈরাগাথা লাভপ্রাথাতার্যিতয়
ক্তেত্তিয়ীয়য়াপাং জয়াধারাপাং প্রতো বেবরায়্ল-পরলোকাদিদ্বপ্রস্তত্ত প্রতি বাদী নমীচীনদ্বপ্রমাতিজয়াহপঞ্জন্ য়য়বিততে অবতায়্য বিগৃহ য়য়বিতওভাঃ তত্তবধনং করোতি বিগাপরিপালনায় । মা ভ্রীয়য়াণাং মতিক্রিমের্শ জ্জেবিতমগুর্তিনীনাং প্রজানাং ধর্মবিয়র ইতি । ইবম্পি প্রয়োজনং য়য়বিতওয়োঃ । ন তু লাভ-ঝাজাদি
দুর্ত্তা । নহি পরহিতপ্রস্তত্ত পরম্কার্জনিক। মৃনির্ক্ষ্ য়ার্থং পরপাংক্রোপায়ম্প্রিশতীতি ।—তাৎপর্যায়িকা ।

পুজাদি প্রাপ্তির উৎকট ইচ্ছা প্রভৃতি অন্ত কোন কারণবশতঃ বেদপ্রামাণ্যবিশ্বাসী আন্তিকদিগকে অবজ্ঞা করিয়া, তাঁহাদিগের সহিত বিচারে প্রবৃত্ত হইয়া থাকেন এবং নানা স্থানে নানারূপে নাত্তিক-মতের প্রচার করেন। পূর্ব্ধকালে ভারতে অনেক স্থানে অনেক বার নান্তিক-সম্প্রদায়ের প্রাত্নভাবে ঐকস হইগ্নাছে এবং এখনও অনেক স্থানে বেবাদি শাল্পবিশ্বাদী বর্ণাশ্রমধর্মপক্ষপাতী ব্রাক্ষণদিগের অবজ্ঞা ও নিন্দার সহিত নাজিক মতের বক্তৃতা হইতেছে। পূর্বোক্ত ঐরপ ছলে নাজিক কর্ত্তক অবজ্ঞানমান অভিকেরও বিগ্রহ করিয়া কর্তাৎ বিগয়েচ্ছাবশতঃ জন্ন ও বিতপ্তার বারা তত্ত্বকথন কর্ত্তব্য, ইহাই ভাষ্যকার মহর্ষির এই স্থত্তের তাৎপর্য্য বলিয়া পুর্ব্বোক্ত সন্দর্ভের ছারা প্রকাশ করিয়াছেন। এবং শেষে উহা যে আত্ম-বিদার পরিরক্ষণের জন্মই মহর্ষি কর্ত্তবা বলিয়াছেন-লাভ, পূজা ও খ্যাতির হন্ত কর্ত্তব্য বলেন নাই, ইহাও বলিয়াছেন। তাৎপর্য্য-টীকাকার ইহার তাৎপর্য্য স্থব্যক্ত করিয়া বলিয়াছেন যে, যে ব্যক্তি অর্থাৎ নাস্তিক নিজের দর্শনোৎপন্ন মিথাা জ্ঞানের গর্বে ছব্বিনীততাবশতঃ অথবা সহিদ্যাবৈরাগ্যবশতঃ লাভ, পুঞা ও থাতির ইচ্ছার জনসমাজের আশ্রর রাজাদিগের নিকটে অগৎ হেতু বা কুতর্কের দারা বেদ, ব্রাহ্মণ ও পরলোকাদি পঞ্জনে প্রবৃত্ত হয়, তাহার নিকটে তথন নিজের অপ্রতিভাবশত: তাহার মতের স্থীচীন পশুন বা প্রকৃত উত্তরের ফুর্ত্তি না হইলে জন ও বিতপ্তার অবতারণা করিয়া, বিগ্রহ করিয়া আত্ম-বিদ্যার রক্ষার ছারা ধর্মারক্ষক আন্তিক, আ্মার্থিদ্যার রক্ষার্থ এয় ও বিতপ্তার ছারা তত্ত্ব কথন করেন। কারণ, রাজাদিগের মতিবিভ্রমবশতঃ তাঁহাদিগের চরিতাত্বর্ত্তী প্রজাবর্গের ধর্মবিপ্লব না হয়, ইহাই উদ্দেশ্য। স্কুতরাং ইহাও জনবিতপ্রার প্রয়োজন। কিন্ত কোন লাভ, পূজা ও খ্যাতি প্রভৃতি দৃষ্টফল উহার প্রয়োজন নহে। মহবি এক্লণ কোন দৃষ্টফলের জক্ত কোন স্থাই জন্ধ ও বিভণ্ডার কর্তব্যতার উপদেশ করেন নাই। কারণ, প্রহিতপ্রবৃত্ত প্রমকাফণিক মুনি (গোতম) দৃষ্টফললাভার্ব এরপ পরছ:থজনক উপারের উপদেশ করিতে পারেন না। তাৎপর্যাটীকাকারের এই সমস্ত কথার হারা আমরা বুঝিতে পারি যে, প্রাচীন কালেও নান্তিকসম্প্রনায়ের কুতর্কের প্রভাবে অনেক রাজা বা রাজতুলা বাক্তির মতিবিভ্রমবশতঃ প্রজাবর্গের মধ্যে ধর্মবিপ্লব উপস্থিত হইয়াছিল। বৌদ্ধ যুগের ইতিহাদেও ইহার অনেক দৃষ্টান্ত বর্ণিত আছে। এরূপ স্থলে নাত্তিকসম্প্রদায়কে নিরস্ত করিয়া ধর্মবিপ্লব নিবারণের জন্ম ভারতের বর্ণাশ্রমধর্মরক্ষক বছ আচাব্য তাহাদিপের মতের পশুন ও অান্তিক মতের সমর্থনপূর্ব্ধক প্রচার করিয়াছিলেন। তাহার ফলে ভারতের আত্মবিদ্যার স্ক্রণা হইরাছে। কিন্তু তাঁহারা নাত্তিকমত খণ্ডনে প্রকৃত উত্তরের ক্ষুত্তিবশতঃ কোন অদৎ উত্তরের আশ্রয় গ্রহণ করেন নাই। স্থলবিশেষে কেহ কেহ তাহাও আশ্রয় করিয়া নাস্তিকসম্প্রদায়কে নিরস্ত করিরাছেন। কিন্ত তাঁহারা কেহই অন্ত পণ্ডিতগণের ন্তার কোন লাভ, পূজা ও থাতির উদ্দেশ্তে কুআপি জন্ন ও বিতণ্ডা করেন নাই। কারণ, মহর্ষি গোত্রম তাহা করিতে উপদেশ করেন নাই। তিনি বেরপ স্থলে ও যেরপ উদ্দেশ্তে এখানে ছইটী স্তরের হারা "জল্ল" ও "বিভগ্তা"র কর্তব্যতার উপদেশ করিয়াছেন এবং প্রার্থন আনারের শেবে "ছল" ও "জাতি"র অরূপ বর্ণন করিয়া পঞ্চম অধারের প্রথম আছি:ক নানারাণ "ছাতি" বিভাগ ও লক্ষণাদি বলিরাছেন, তাহা অধারনপূর্বক

প্রণিধান করিয়া ব্ঝিলে তাঁহাকে কৃত্যেকর শিক্ষক বলিয়া নিন্দা করা ধায় না এবং কোনরূপ লাভ, পূজা বা ঝাতির জন্তই এই ভারশাল্রের অধ্যয়ন বে, তাঁহার অনভিমত, তাহাও বুঝা বায়।

ফ্রে "বিগৃহ্ন" শব্দের হারা বিজিগীবাবশতঃই জন্ন ও বিতপ্তা কর্ত্বব্য, ইহা স্থানিত হইনাছে। কারণ, বিজিগীবু ব্যক্তিই অপরের সহিত বিগ্রহ করে। স্থাতরাং বাদ, জন্ন ও বিতপ্তার মধ্যে জিগীবাশ্যাত তর্বজিজাস্থর পক্ষেই বাদ বিচার কর্ত্বব্য এবং জিগীবুর পক্ষেই জন্ন ও বিতপ্তা কর্ত্বব্য, এই দিহান্তও এই ক্রে মহর্ষি "বিগৃহ্ন" এই পদের হারা ব্যক্ত করিয়াছেন। "বাদ" "জন্ন" ও "বিতপ্তা" এই তিবিধ বিচারের নাম কথা। প্রথম অধ্যান্তের হিতীয় আছিকের প্রারম্ভে ভাষ্যকার ইহা বলিয়াছেন। দেখানে ঐ ত্রিবিধ কথার লক্ষণাদিও ব্যাখ্যাত হইরাছে। পক্ষম স্বধ্যানের হিতীয় আছিকে (১৯শা২০শ) ছই ক্রে মহর্ষি নিজেও "কথা" শক্ষের প্ররোগ করিয়াছেন। ঐ "কথা" শক্ষাই বাদ্যা "জন্ন" ও "বিতপ্তা"র বোধক পারিভাবিক শক্ষা। মহর্ষি বালীকিও গোতমোক্ত ঐ পারিভাবিক "কথা" শক্ষের প্ররোগ করিয়াছেন, ইহা ব্রাধায়। তিনি গোতমের এই ক্রের ন্তায় দেখানে "কথা" শক্ষের প্ররোগ করিয়াছেন, ইহা ব্রাধায়। তিনি গোতমের এই ক্রের ন্তায় বিব্যক্তির ব্যাধায়। তাৎপর্য্যটীকাকারও পুর্ব্বোক্ত তাৎপর্য্য বাধায়। ক্রিনাছেন,—"তব্রক্থনং করোতি" অর্থাৎ প্রতিবাদী আন্তিক, জন্ম ও বিতপ্তার হারা নান্তিকের মত প্রকান করিয়া, পরে রাজাদির নিকটে প্রকৃত তব্ন ব্যাখ্যা করেন; ইহাই তাহার তাৎপর্য্য ব্যাধায়।

এথানে "তাভ্যাং বিগৃহ্য কথনং" ইহা ভাষ্যকারেরই বাক্য, উহা মহর্ষি গোতনের স্থা নহে, এইক্রাণ মতও কেহ কেহ সমর্থন করিতেন, ইহা বুঝিতে পারা যার। কিন্তু তাৎপর্য্যটীকাকার বাচক্ষাতি মিশ্র উহা স্থার বিগাই ক্ষান্ত প্রকাশ করায় এবং "ভায়স্থাচীনিবন্ধে"ও উহা স্থানধা প্রহণ
করার এবং বৃত্তিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতিও এই স্থানের উল্লেখপূর্ব্ধক ব্যাখ্যা করায় উহা স্থা বিলাইই
প্রাক্ষার্য। পরন্ত মহর্ষি এখানে পৃথক্ প্রকরণের নারাই শেষোক্ত ঐ দিল্লান্তের প্রকাশ করিয়াছেন, ইহাও
স্থাকার্যা। তাহা হইলে "ভালাং বিগৃহ্য কথনং" এই বাক্যাটি তাহার এই প্রকরণের বিতার স্থান,
ইহাও স্থাকার্যা। কারণ, এক স্থানের নারা প্রকরণ হয় না। "ভারস্তাবিবরণ"কার রাধামোহন
গোস্থামিভট্টাচার্য্য এই স্থানের শেষে "ভন্তন্ত বাদরায়ণাৎ" এইরূপ আর একটি স্থানের উল্লেখপূর্ব্ধক
উহার কএক প্রকার ব্যাখ্যা করিয়াছেন। কিন্তু ভাষ্যকার হইতে বৃত্তিকার বিশ্বনাথ পর্যান্ত আর
কেহই ঐরূপ স্থানের উল্লেখ করেন নাই; আর কোন প্রত্থেই ঐরূপ স্থান দেখাও বান্ধ না। উহা
মহর্ষি গোতমের স্থান বিগিন্ন কোন মতে স্থাকার করাও বান্ধ না। প্রথম থণ্ডের ভ্নিকার ২০শ
পূর্চা ক্রিবা)। 101

তত্ত্তান-পরিপালন-প্রকরণ সমাপ্ত ৷ঙা

<sup>&</sup>gt;। "ন বিগৃহ কথাকটিঃ"।—রামারণ, অবোধ্যাকাও। ২।৪২। প্রথম বতের ভূমিকা—বঠ পৃঠা এইবা।

এই আহ্নিকে প্রথমে তিন হাত্রে (১) তবজানোৎপত্তি-প্রকরণ। পরে ১৪ হাত্রে (২) অবরবা-বয়বি-প্রকরণ। তাহার পরে ৮ হাত্রে (৩) নিরবয়ব-প্রকরণ। তাহার পরে ১২হত্রে (৪) বাহার্থ-ভঙ্গনিরাকরণ-প্রকরণ। তাহার পরে ১২হত্রে (৫) তব্ত-জ্ঞানবিবৃদ্ধি-প্রকরণ। তাহার পরে ২হত্রে (৬) তব্ত-জ্ঞানপরিপালন-প্রকরণ।

৬ প্রকরণ ও ৫১ সূত্রে চতুর্থ অধারের বিতীয় আহ্নিক সমাগু।

চতুৰ্ব অধ্যায় সমাপ্ত ।

"HIS OF THE PERSON OF THE PERS

#### পঞ্চম অধ্যায়

ভাষ্য। সাধৰ্ম্যা-বৈধৰ্ম্যাভ্যাং প্ৰত্যবস্থানস্থ বিকল্পাজ্জাতিবছত্বমিতি দংক্ষেপেণোক্তং, তদ্বিস্তরেণ বিভজাতে। তাঃ ধৰিমা জাতয়ঃ স্থাপনা-হেতৌ প্রযুক্তে চতুর্বিবংশতিঃ প্রতিষেধহেতবঃ—

অমুবাদ। সাধর্ম্ম্য ও বৈধর্ম্ম্যমাত্র দারা প্রভাবস্থানের (প্রভিষেধের )
"বিকল্প" অর্থাৎ নানাপ্রকারতাবশতঃ জাতির বহুত্ব, ইহা সংক্ষেপে উক্ত হইয়াছে,
ভাহা সবিস্তর বিভক্ত অর্থাৎ ব্যাখ্যাত হইতেছে।

স্থাপনার হেতু প্রযুক্ত হইলে অর্থাৎ জিগীয় কোন বাদা প্রথমে নিজপক্ষ স্থাপন করিলে প্রতিষেধের হেতু অর্থাৎ বাদার সেই পক্ষপ্রতিষেধের জন্ম জিগীয় প্রতিবাদি-কর্ত্ত্বক প্রযুক্ত প্রতিষেধক বাক্য বা উত্তর, সেই এই সমস্ত (পরবর্ত্তি-সূত্রোক্ত ) চতুর্বিবংশতিপ্রকার জাতি—

সূত্র। সাধর্ম্য-বৈধর্ম্যোৎকর্ষাপকর্ষ-বর্ণ্যাবর্ণ্য-বিকল্প-সাধ্য-প্রাপ্ত্যপ্রাপ্তি-প্রসঙ্গ-প্রতিদৃষ্টান্তাত্বংপত্তি-সংশয়-প্রকরণাহেত্বর্থাপত্যবিশেষোপপত্যু পলব্যত্বপ-লব্ধ্যনিত্য-নিত্যকার্য্যসমাঃ॥১॥ ৪৬২॥ \*

অমুবাদ। (১) সাধর্ম্মাসম, (২) বৈধর্ম্মাসম, (৩) উৎকর্ষসম, (৪) অপকর্ষসম, (৫) বর্ণ্যসম, (৬) অবর্ণাসম, (৭) বিকল্পসম, (৮) সাধ্যসম, (৯) প্রাপ্তিসম, (১০) অপ্রাপ্তিসম, (১১) প্রসঙ্গসম, (১২) প্রতিদৃষ্টান্তসম, (১৩) অনুৎপত্তিসম,

মুদ্রিত "ভারদর্শন", "ভারবার্ত্তিক," "ভারহটোনিবল্ব", "ভারমঞ্জরী" ও "তার্কিকরক্ষা" প্রস্তৃতি পৃত্তকে এই প্রত্রের পেবে "নিত্যানিতাকার্য্যনাঃ" এইরূপ পাঠ দেবা বার এবং "তার্কিকরক্ষা" ভিন্ন কল্লান্ত পৃত্তকে "প্রকরণবেংবর্ষা এইরূপ পাঠ দেবা বার। কিন্তু মহর্ষি পরে ১৮শ প্রত্রে "অহেত্সম" নামক প্রতিবেধেরই লক্ষণ বলিয়াছেন এবং" পেবে ৩২শ প্রত্রে "অনিতাসম" নামক প্রতিবেধের লক্ষণ বলিয়াছেন। ফ্রেরাং এই প্রত্রেও "অনিতা" শক্ষের পরেই তিনি "নিতা" শক্ষের প্রয়োগ করিয়াছেন সক্ষেহ লাই। এবানে মহর্ষির শেবোজ্ঞ ঐ সমন্ত প্রার্থ্যারেই প্রত্রাঠ নির্বন্ধক পৃহীত হইল।

(১৪) সংশয়সম, (১৫) প্রকরণসম, (১৬) অহেতুসম, (১৭) অর্থাপত্তিসম, (১৮) অবিশেষসম, (১৯) উপপত্তিসম, (২০) উপলব্ধিসম, (২১) অনুপলব্ধিসম, (২২) অনিত্যসম, (২৩) নিত্যসম ও (২৪) কার্য্যসম, অর্থাৎ উক্ত "সাধর্ম্য্যসম" প্রভৃতি নামে পূর্বেবাক্ত সেই জাতি বা প্রতিষেধ চতুর্বিংশতি প্রকার।

ভাষ্য। সাধর্ম্যোণ প্রভাবস্থানমবিশিষ্যমাণং স্থাপনাহেতৃতঃ সাধর্ম্মাসমঃ। অবিশেষং তত্র তত্রোদাহরিষ্যামঃ। এবং বৈধর্ম্মাসম-প্রভূতয়োহপি নির্বক্তব্যাঃ।

অমুবাদ। স্থাপনার হেতু হইতে "অবিশিষ্যমাণ" অর্থাৎ বাদীর নিজপক্ষস্থাপক হেতু হইতে নির্বিশেষ বা উহার তুল্য বলিয়া প্রতিবাদীর অভিমত, সাধর্ম্ম্যমাত্র দ্বারা "প্রত্যবস্থান" (প্রতিবেধ) "সাধর্ম্ম্যসম", অর্থাৎ জিগীযু প্রতিবাদী কেবল কোন একটা সংক্ষ্ম্য দ্বারাই বাদীর পক্ষের প্রতিষেধ করিলেই তাহার সেই প্রতিষেধক বাক্য বা উত্তর "সাধর্ম্ম্যসম" নামক "প্রতিষেধ" (জাতি)। সেই সেই উদাহরণে অবিশেষ প্রদর্শন করিব (অর্থাৎ অবিশেষ না থাকিলেও উক্ত স্থলে প্রতিবাদী যেরূপে বাদীর হেতু হইতে তাহার প্রতিষেধ বা হেতুর অবিশেষ বলেন, তাহা যথাস্থানে "সাধর্ম্ম্যসম" নামক প্রতিষেধর সমস্ত উদাহরণে প্রদর্শন করিব) এইরূপে "বৈধর্ম্ম্যসম" প্রভৃতিও "নির্বক্তব্য" অর্থাৎ "বৈধর্ম্ম্যসম" প্রভৃতিও ত্রিয়োবিংশতি প্রকার প্রতিষেধরও লক্ষণ বক্তব্য।

টিপ্লনী। মহর্ষি গোতম তারদর্শনের সর্প্র প্রথম স্থান্ত প্রমাণাদি বোড়শ পদার্থের মধ্যে শেষে বে "জাতি" ও "নিগ্রহন্থানে"র উদ্দেশ করিয়াছেন,—পরে বধাক্রনে ছই স্থান্তের বারা ঐ "জাতি" ও "নিগ্রহন্থান" বে বছা, ইহা সংক্ষেপে প্রকাশ করিয়াছেন'। স্বতরাং 'জাতি" ও "নিগ্রহন্থানে"র পূর্ব্বোক্ত বহুত্ব প্রতিপাদনের জক্ত উহার বিভাগাদি কর্ত্তব্য। অর্থাৎ ঐ "জাতি" ও "নিগ্রহন্থান" কতপ্রকার এবং উহাদিগের বিশেষ বিশেষ নাম ও লক্ষণ কি, তাহা বলা আবশুক। নচেৎ ঐ পদার্থবন্ধের সম্পূর্ণ-রূপে তবজ্ঞান সম্পান হর না। তাই মহর্ষি গোত্রমের এই প্রক্রম স্থান্তির বান্ধের নাম ও লক্ষণ তি ক্রিয়াছে। বিভাগ স্থানির জাতির বিশেষ নাম বীর্ত্তন প্রবাহ উহাদিগের লক্ষণ ও পরীক্ষা করা হইরাছে। বিভাগ আছিকে নিগ্রহন্থানের বিভাগপুর্বাক লক্ষণ বলা হইরাছে। স্বতরাং 'জাতি" ও "নিগ্রহন্থানে"র বিভাগ এবং বিশেষ লক্ষণ ও "জাতি"র

১। সাধশ্বাবৈধশ্বনালাং প্রতাবস্থানং জাতিঃ ৷ বিপ্রতিগত্তিরপ্রতিপত্তিক নিগ্রস্থানং ৷ ত্রিকলাজাতিনিগ্রস্থানবহুবং ৷—১ম অঃ, ২ল আঃ, ১৮১৯।২০।

পরীকা এই ক্ষণারের প্রতিপান্য। এই পঞ্চন ক্ষণার ক্ষতি ত্রেরাধ। বছ পারিভাবিক শব্দ এবং ক্ষারশারোক্ত পঞ্চাবরব ও হেরাভাগানি-তরে বিশেব বৃংপন্ন না হইলে এই পঞ্চন ক্ষণার ব্রাধার না। এবং ঐ সমন্ত তল্পে কর্ত্বেল বাজ্জিক সহজ ভাষার ইহা ব্রামেও বার না। বিশেব পরিক্রম ক্ষাকার করিয়া একাঞ্চিতে ক্ষনেক্ষার পাঠ না করিলেও ইহা ব্রাধারের না। আহত্ত্রেরভিকার মহামনীধী বিশ্বনাথও এই পঞ্চম ক্ষায়ারেক "ক্ষতিগহন" বলিয়া গিয়াছেন। বিশ্বনাথের চরণাপ্রিত ক্ষামরাও এথানে হুর্গাতরণ শক্ষর-চরণে নমস্বার করিয়া বিশ্বনাথের উক্তির প্রতিধ্বনি করিতেছি।

নিজা শঙ্করচরণং দীনস্ত হুর্গমে তরণং। সম্প্রতি নিজপয়ামঃ পঞ্চমমধ্যায়মতিগৃহনং ॥"

এই স্ত্রের অবতারণা করিতে ভাষাকারের প্রথম কথার তাৎপর্যা এই যে, মহর্ষি প্রথম অধ্যারের সর্বশেষ স্থ্রে সাধর্ম্মা ও বৈধর্ম্মামাত্রপ্রযুক্ত যে "প্রতাবস্থান" অর্থাৎ প্রতিবেধ, তাহার "বিক্র" অর্থাৎ বিবিধ প্রকার থাকায় পূর্ব্বোক্ত জাতি বহু, ইহা সংক্ষেপে প্রকাশ করিয়াই নিবৃত্ত হইয়াছেন। সেথানে উহার বিস্তার অর্থাৎ সবিশেষ নিরূপণ করেন নাই। স্কৃতরাং তাহার অবশিষ্ট কর্ত্তব্যবশতঃ তিনি প্রথমে এই স্থ্রের ছারা পূর্ব্বোক্ত জাতির বিভাগ করিয়াছেন। অর্থাৎ এই স্থরের ছারা প্রব্যাক্ত জাতির বিভাগ করিয়াছেন। অর্থাৎ এই স্থরের ছারা "সাধর্ম্মান্ম" ও "বৈধর্ম্মান্ম" প্রভৃতি নামে পূর্ব্বোক্ত "জাতি"নামক প্রতিষেধ যে, চতুর্ব্বিংশতি প্রকার, ইহাই প্রথমে বলিয়াছেন। পরে যথাক্রমে ঐ চতুর্ব্বিংশতি প্রকার জাতির লক্ষণ বলিয়া, উহাদিগের পরীক্রাও করিয়াছেন।

এখানে অবস্তাই প্রশ্ন হয় যে, প্রথম অধ্যায়ের শেষে "জাতি" ও "নিগ্রহম্বানে"র সামাত্ত লক্ষণের পরেই ত ঐ উভয়ের বিভাগাদি করা উচিত ছিল। মহর্ষি আহা না করিয়া সর্বাশেষে এই পৃথকু অধারের আরম্ভ করিয়া "জাতি" ও "নিগ্রহস্থানে"র সবিশেষ নিজপণ করিয়াছেন কেন? আর সর্বনেষে এই নিরূপণে সংগতিই বা কি 💡 এতত্ত্তরে ভাৎপর্য্যটীকাকার বাচস্পতি মিশ্র বলিয়াছেন বে, "জাতি" ও "নিগ্রহ্মান" বহু। স্থতরাং উহার সবিশেষ নিরূপণ বহু সময়সাধা। পূর্বের ইথাস্থানে তাহা করি ত গেলে অর্থাৎ এই অধ্যায়ের সমস্ত কথা পুর্কেই বলিলে প্রমেয়পরীক্ষার বহু বিলম্ব হইয়া বাম । শিবাগণেরও প্রমেয়-তত্ত্তিজ্ঞাসাই বলবতী হইয়াছে। কারণ, প্রমেয়তত্ত্তানই মুমুকুর প্রধান আবশ্যক। সংশ্রাদি পদার্থের তত্ত্জান উহার অঙ্গ অর্থাৎ নির্বাহক। ভাই মহর্ষি আবশ্যক-বশতঃ দ্বিতীয় অধারে সংশয় ও প্রমাণের পরীকা করিয়াই তৃতীয় ও চতুর্থ অধারে প্রদেষ পরীক্ষা করিয়াছেন। জিজামুর জিজাসা ব্রিয়াই তত্ত প্রকাশ করিতে হয়। কারণ, জিজাসা না ব্রিয়া শক্তিজাদিত বিষয়ে উপদেশ করিতে গেলে জিজ্ঞাস্থর অবধান নত হয়। স্থতরাং মহর্বি তাঁহার উদ্দিষ্ট ও লক্ষিত স্থানশ প্রমেয়ের পরীক্ষা সমাপ্ত করিয়াই সর্ক্তশেষে এই অধ্যায়ে তাঁহার অবশিষ্ট কর্ত্তব্য সমাপ্ত করিরাছেন। ফল কথা, মহর্বি প্রমের পরীক্ষার ছারা নিয়গণের বিরোধী জিল্ঞাসার নিবৃত্তি করিয়া পরে 'অবসর' দংগতিবশতঃ এই অধ্যায়ের আরম্ভ করিয়াছেন। স্কুতরাং উহা অদংগত হর নাই। ( "অবসর"-সংগতির লক্ষণাদি দ্বিতীয় থণ্ডে ২০২—০ গৃষ্ঠায় দ্রন্টবা )। তাৎপর্যাটীকাকার শেষে ইহাও বলিয়াছেন বে, ইতঃপুর্বেই চতুর্ব অধারের সর্বশেষে "জল্ল" ও "বিতপ্তার" পরীক্ষাও

ইয়াছে। "জাতি" ও "নিগ্রহন্তান" ঐ "জন্ন" ও "বিতপ্তা"র অন্ধ । স্বতরাং "জন্ন" ও "বিতপ্তা"র পদ্ধীক্ষার পরে উহার অন্ধ "জাতি" ও "নিগ্রহন্তানে"র সবিশেষ নিরূপণও অত্যাবক্তক বিদ্যা এখানে ঐ নিরূপণে অবাস্তর্বাংগতিও আছে। বস্ততঃ প্রমাণাদি অনেক পদার্থের পদ্ধীক্ষার পূর্বে "জাতি" ও "নিগ্রহন্তানে"র অতি হুর্বেষি সমস্ত তন্ত্ব সমাক ব্রুৱাও বান্ধ না। তাই প্রকৃত বজা মহর্ষি গোতম পূর্বে "জাতি" ও "নিগ্রহন্তানে"র সবিশেষ নিরূপণ করেন নাই। প্রথম অধ্যারের শেষে "জাতি" ও "নিগ্রহন্তানে"র সামান্ত লক্ষণ বলিন্না স্বর্বাশেষে ঐ জাতি ও নিগ্রহন্তান যে বহু, স্কৃতরাং তহিষ্ধে বহু জ্ঞাতব্য আছে—এইমাত্র বলিন্নাই নিবৃত্ত ইইয়াছেন। "জাতি" ও "নিগ্রহন্তানে"র বহুত্ব বিষ্কে সামান্ত জ্ঞান জ্ঞানিলে, পরে তহিষ্ধে শিদ্যগণের বিশেষ জ্ঞানাও জ্ঞানির, ইহাও মহর্ষির সেখানে ঐ শেষ ক্তরের উদ্বেশ্ন।

এই স্থুত্তে "পাধর্ম্ম" হইতে "কাষ্ট্য" পর্যান্ত চতুর্বিংশতি শব্দের ঘন্দনমানের পরে বে "সম" শব্দ প্রযুক্ত হইয়াছে, উহা পূর্ব্বোক্ত "দাধর্মা" প্রভৃতি প্রত্যেক শব্দের দহিতই দঘদ্ধ হওয়ায় "দাধর্মা-সম" ও "বৈংশাসম" এভতি চতুর্বিংশতি নাম ব্বা বায়। মংবি পরবর্ত্তী স্থতে প্ংলিক "সম" শক্তেরই প্ররোগ করার এই স্তত্তেও তিনি পুংলিক "দম" শক্তেরই প্ররোগ করিয়াছেন বুঝা বায়। তদ্ম্পারেই ভ.বাকার "দাধর্ম্মাদ্ম" ও "বৈধ্যাদ্ম" ইত্যাদি নাম্যেই উল্লেখ করিয়াছেন। ভাষা-কার প্রথম অধ্যারে "কাতি"র সামান্ত কক্ষণসূত্র-ব্যাথ্যার স্থানোক্ত বে "প্রত্যবন্ধান"কে 'প্রতি-ষেণ" বলিয়াছেন, ঐ প্রতিষেধকে বিশেষ্য করিয়াই এখানে স্থঞ্জামুসারে "সাধর্ম্মাসম" ও "বৈধর্মাসম" প্রভৃতি পৃংগিক নামের উল্লেখ করিয়াছেন। কারণ, "প্রতিষেধ" শক্ষাট পৃংগিক। তাৎপর্যাটী কা-কার বাচস্পতি মিতা, "ফ্রাংমজরী"কার জয়ন্ত ভট্ট ও বুজিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতিও এইরপুই স্মাধান ক্রিয়াছেন। কিন্তু বৃদ্ধিকার বিশ্বনাথ পরে তাঁহার নিজমতে ইহাও বুলিয়াছেন যে, প্রথম অধায়ের সর্বাধ্যে মহর্ষি "ত্তিকর ৫" ইত্যাদি স্থাত্তে পুংতিক "বিকর" শব্দের প্রায়োগ করার তদস্পারেই এখানে "সাধর্মাদম" ইত্যাদি পৃংতিক নামেরই প্রয়োগ করিয়াছেন। অর্থাৎ পুর্বোক্ত সেই "বিকর"ই "সাধ্যাসন" প্রভৃতি নামে চতুর্বিংশতি প্রকার, ইহাই মহর্বির বক্তবা। পরবর্তী স্থান্তেও পুর্ব্বোক্ত বিকর্ট বিশেষারপে মহর্ষির বৃদ্ধিত। "বিকর" শক্ষের অর্থ এখানে বিবিধ প্রকার। কিন্ত পূৰ্ব্বোক্ত জাতিকেই বিশেষ্যক্ৰণে একণ কবিলে "দাধৰ্ম্মাদমা" ইত্যাদি জীপিক নামেরও প্রয়োগ হয়। কারণ, "ভাতি" শব্দ ত্রালিক। পরবর্তী আচার্য্যগণও প্রায় সর্বত্ত একপ ত্রীলিক নাবের বাবহারই করিরাছেন। আমরাও অনেক স্থনেই ঐ সমস্ত প্রদিদ্ধ নামেরই বাবহার করিব।

স্থচিরকাল হইতেই "জন"ধাতুনিপায় "জাতি" শব্দের নানা অর্থে প্রয়োগ হইতেছে'। স্তন্মধ্যে জন্ম অর্থ ই স্থপ্রদিদ্ধ । "জাত্যা বাহ্মণঃ" ইত্যাদি প্রয়োগে জন্মই "জাতি" শব্দের অর্থ।

১। জাতিঃ সামায়্যজন্মনোঃ ।— সমগ্রকোব, নানার্থবর্গ। আতির্জ্ঞাতীকলে ধাত্রাং চুল্লীকন্পিরয়োরপি" ইতি বিশ্বঃ। ভাতিঃ প্রী গোত্রভাগনোঃ। অগ্ন উকামনক্যোক্ত সামাক্তহক্ষ-সারপি। আতীক্ষ্যে চ মালত্যাং ইতি মেহিনী। অমরকোবের ভাসুজি বীক্ষিতকৃত চীকা স্তর্গ্রা।

"জন্মনা ব্রাহ্মণো জ্রেরঃ" ইত্যাদি' গাবিষ্ঠনেও "জন্মন্" শব্দের হারা ঐ জাতিই কথিত হইরাছে। বোগদর্শনে "দতি মূলে তহিপাকো জাত্যায়ুর্জোগাঃ" (২١২০) ইত্যাদি অনেক স্বরেও জন্মবিশেষ অর্থেই "জাতি" শব্দের প্রয়োগ হইরাছে। এইরূপ মন্থ্যত্ব, গোত্ব, অর্থত্ব, ঘটত্ব, পাটত্ব প্রভৃতি বহু সামান্ত ধর্মাও ন্তারাদিশাল্পে "জাতি" নামে কথিত হইরাছে। বৈশেষিকস্থ্রে উহা "সামান্ত" নামে কথিত হইরাছে। নামে কথিত হইরাছে। নামে কথিত হইরাছে। নামে কথিত হইরাছে। নামে কথিত হইরাছে এবং বিতীর অব্যান্তের শেষে অনেক স্বরে "জাতি" শব্দের হারাই ঐ নিতা জাতির উর্নেধ হইরাছে। সাংখ্যাদি অনেক সম্প্রদার ঐ জাতির আশ্রের ব্যক্তি হইতে পূথক্ জাতি পদার্থ অর্থাকার করিবেও মীমাংসক-সম্প্রদার উহা স্বীকার করিবাছেন। মীমাংসাচার্য্য গুরু প্রভাকর নাম্র-বৈশেষিক-সন্মত "সন্তা" প্রভৃতি কতিপর জাতি অস্বীকার করিবাওর ব্যক্তিভিন্ন অনেক জাতি পদার্থ সমর্থন করিরা গিরাছেন। "প্রকরণপঞ্চিকা" গ্রহে "জাতিনির্ধ্য" নামক তৃতীর প্রকরণে মহামনীয়া শালিকনাথ বিচারপূর্ক্ষক জাতি বিদ্যে প্রভাকরের মত প্রকাশ করিরা গিরাছেন। ফল কথা, মন্থ্যত্ব ও গোত্ব প্রভৃতি বছ সামান্ত ধর্মেও ন্যারাদি শাল্পে পারিভাষিক "জাতি" শব্দের প্ররোগ হইরাছে।

কিন্ত জারদর্শনের দর্মপ্রথম হুত্তে যে, পারিভাষিক "জাতি" শব্দের প্রয়োগ হইরাছে, উহার অর্থ "জল্ল" ও "বিভণ্ডা"র প্রতিবাদীর অসহত্তরবিশেষ। মহর্ষি প্রথম অধ্যারের শেষে "সাধর্ম্মা-বৈধর্ম্মান্তাং প্রভাবস্থানং জাতিঃ" এই স্থক্তের ছারা উহার কক্ষণ বলিরাছেন। ভাষাকার উহার বাাখাায় প্রথমে প্রদক্ষবিশেষকে "ভাতি" বলিয়া, পরে ঐ "প্রদক্ষ"কেই ফুত্রোক্ত "প্রত্যবস্থান" বলিয়াছেন এবং পরে "উপালস্ক" ও "প্রতিষেধ" শব্দের দারা উহারই বিবরণ করিয়াছেন। অর্থাৎ যাহাকে "উপালন্ত" ও "প্রতিষেধ" বলে, তাহাকেই "প্রতাবস্থান" বলে, ইহাই দেখানে ভাষাকারের বক্তব্য। বদুবারা প্রতিবাদী বাদীর প্রতিকূলভাবে অবস্থান করেন অর্থাৎ বাদীর পক্ষ গণ্ডনার্থ প্রবৃত্ত হন, এই অর্থে ঐ "প্রতাবস্থান" শক্ষের ছারা বুঝা যায়—প্রতিবাদীর পরপক্ষথণ্ডনার্থ উত্তর। ব্রত্তিকার বিশ্বনাথও ঐ স্থাল ব্যাখ্যা করিডাছেন,—"প্রত্যবস্থানং দুরণাভিধানং" এবং অক্তত্র "উপান্ত" শব্দের ব্যাপ্যায় নিথিয়াছেন,—"উপান্তঃ পরপক্ষদুষণ্ম।" অদ্বারা প্রতিবাদী বাদীর পক্ষের প্রতিবের অর্থাৎ থওন করেন, এই অর্থে "প্রভিবেষ" শব্দের ছারাও পূর্ব্বোক্ত "প্রভাব-স্থান" বা "উপাৰস্ত" বুঝা যায়। স্বভরাং ভাষ্যকার শেষে ঐ স্থলে উক্ত অর্থেই মহর্ষির ঐ স্থানোক জাভিকে "প্রতিষেধ" বলিয়াছেন। কিন্ত প্রতিবাদী বাদীর পক্ষ থগুনের জন্ম কোন হেখালাসের উল্লেখ করিলে অথবা মহবি গোডমের পূর্ব্বোক্ত কোন প্রকার "ছল" করিলে, ভাহাও ত জাঁহার "প্রতাবস্থান" বা "প্রতিবেধ"। স্থতরাং প্রতাবস্থান বা প্রতিবেধমাত্রই জাতি, ইহা বলা যায় না। खांहे महर्षि क्रांकित के नक्कन-एटव क्रथरम विनिहास्त,—"माध्या-देवध्या। छाम"। अवीद क्रिनीव

<sup>&</sup>gt;। জন্মনা ব্ৰান্ধণো জ্বেঃ সংস্কারাণ্ডিজ উচাতে। বিবারা যাতি বিপ্রস্থ ব্রোতির্যন্তিভিবেব চ ৪—স্বতিসংহিতা, ১৪০ মোক।

প্রতিবাদী কোন সাধর্ম্ম বা বৈধর্ম্মমাত্র অবলঘন করিয়া তদ্বাদ্ধা বে প্রতাবস্থান করেন, তাহাই "জাতি"। হেলাভাসের উল্লেখ বা "ছল" কোন সাধর্ম্ম বা বৈধর্ম্মমাত্রপ্রযুক্ত প্রতাবস্থান না হওরায় উহা "জাতি"র উক্ত লক্ষণাক্রান্ত হয় না। কিন্তু পূর্ব্বোক্ত চতুর্বিংশতি প্রকার জাতিই সর্ব্বিত্ত বে কোন সাধর্ম্ম অথবা বৈধর্ম্মমাত্রপ্রযুক্ত হওরায় উহা উক্ত লক্ষণাক্রান্ত হয়। এ বিষয়ে অক্তান্ত কথা পূর্বেই লিখিত ইইয়াছে (প্রথম খণ্ড, ৪২০—২১ পৃষ্ঠা জন্তবা )।

ভাষাকার এই স্ত্তের অবভারণা করিতে পরে এখানে এই স্থোক্ত চতুর্বিংশতি জাতির সামান্ত পরিচয় ব্যক্ত করিয়া বলিয়াছেন বে, কোন বাদী প্রথমে তাঁহার নিজ পক্ষস্থাপনে হেতু প্রয়োগ করিলে কর্বাৎ প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবরব ছারা নিজ পক্ষ স্থাপন করিলে এই সমস্ত জাতি, প্রতিষেধের হৈতু। ভাষাকারের এই কথার ছারা তিনি প্রথম অধ্যারে জাতির সামান্ত লক্ষণ ব্যাথার জাতিকে বে "প্রতিবেধ" বলিয়াছেন, উহার অর্থ প্রতিবেধক বাকা, ইহা বাক্ত হইয়াছে। যদ্বারা প্রতিবেধ করা হয়, এই অর্থে "প্রতিষেধ" শব্দের প্রয়োগ ইইলে উহার হারা প্রতিষেধক বাক্য বুঝা যায়, ইহা মনে রাখিতে হইবে। কিন্তু পূর্ব্বোক্ত সমস্ত জাতি বস্তুতঃ বাদীর গংক্তর প্রতিষেধক হয় না ; উহা অসম্ভার বলিয়া বাদীর গক্ষপ্রভিষেধে সমর্থ ই নহে। তথাপি প্রতিবাদী বাদীর পক্ষের প্রভিষেধ-বুদ্ধিংশতঃ ভক্তাদেশ্রেই উহার প্রয়োগ করায় ভাষাকার উহাকে প্রভিষেধ হেতু বলিয়াছেন। বার্ত্তিক-কারও এখানে প্রতিবেধে অসমর্থ হেতুকে জাতি বলিয়া ঐ তাৎপর্যা ব্যক্ত করিয়া গিয়াছেন<sup>3</sup>। অর্থাৎ প্রতিবাদীর মতে ঐ সমস্ত জাতি বাদীর পক্ষ-প্রতিষেধের হেতু। প্রতিবাদী ইহা মনে করিংটি ঐ দমন্ত "ক্রাতি"র প্রয়োগ করার উহাকে প্রতিষেধের হেতু বলা হইরাছে। প্রতিবাদীর নিজপক সাধনে প্রযুক্ত হেতু বা হেপ্লাভাদ "জাতি" নহে। স্থতরাং ভাষাকার প্রভৃতি এখানে তাহা বলিতে পারেন না। ফলকথা, বাদীর পক্ষদ্ধণে অসমর্থ বে অসহভরবিশেষ, তাহাই জাতি। উন্দোতকরের মতে উহাই জাতির সামান্তলক্ষণ। জন্মস্ত ভট্ট ও উক্ত বিবয়ে বহু বিচার করিয়া উক্ত মতই প্রহণ করিয়াছেন। মহানৈরায়িক উদয়নাচার্য্য উক্ত বিষয়ে বছ বিচার করিয়া স্বব্যাধাতক উত্তরই জাতি, ইহা বলিগাছেন। "তাকিকরকা"কার বরদরাজ জাতির সামান্ত লক্ষণ বিষয়ে উক্ত মতইন্নই প্রকাশ করিয়াছেন'। বৃদ্ধিকার বিশ্বনাথও উক্ত মতহন্যারুসারেই উক্ত ছিবিধ লক্ষণ বলিয়াছেন। "ভর্কসংগ্রহ"দীপিকার টীকায় নীলকণ্ঠ ভট্ট এবং পূর্ববৈত্তী মাধবাচার্য্য প্রভৃতি আরও অনেক গ্রন্থকার অ্থাবাডক উত্তরকেই "জাতি" বলিয়াছেন। বস্তত: প্রব্যেক্ত দর্ব্যপ্রকার জাতিই অব্যাঘাতক উত্তর, পরে ইহা বাক্ত হইবে। সছত্তর ও "ছল" নামক অসহভরগুলি জাতির ন্তার খবাাবাতক উত্তর নহে। স্বতরাং খবাাবাতক উত্তরই জাতি, এইরূপ

১। তল জাতিনাম ছাপনাহেতে) অগুজে দঃ প্রতিবেধানসংখ্যা হেতুঃ।—ভারবার্ত্তিক। প্রতিবেধবৃদ্ধা প্রযুক্ত ইতি পেবঃ।—তাৎপর্যালক।।

२। তত ভাবদুবৰাবার্ত্তিক লক্ষণদাই,—

প্রযুক্তে স্থাপনাহেতে। দুবণাশক্তযুত্তর । আতিসাহরধান্তে তু ধ্বাখাতকমুত্তর । তা – তার্কিকলা।।

লক্ষণ বলিলে উহাতে কোন নোবের সন্তাবনা থাকে না। স্বাাঘাতক উত্তর, এই কর্থে মহর্ষি গোত-মোক্ত এই "জাতি" শব্দটী পারিভাষিক। ভাষাকার প্রথম অধ্যারে জাতির সামান্তলক্ষণ-স্ত্ত্তের ভাষাের শেষে ঐ পারিভাষিক "জাতি" শব্দেরও ব্যুৎপত্তি প্রদর্শন করিতে বলিয়াহেন, 'জায়মানাহর্থো জাতি:"। ভাষাকারের ঐ কথার হারা তাঁহার তাৎপর্য্য ব্বা ধার যে, যাহা কেবল জন্মে, কিন্তু নিজেই নিজের ব্যাঘাতক হওয়ায় পরে ব্যাহত হইয়া ধায় কর্যাৎ স্থায়ী হইতে পারে না, তাহাই ঐ "জাতি" শব্দের কর্য। কিন্তু উহা "জাতি" শব্দের ব্যুৎপত্তি মাত্র, উহার স্বায়া উক্ত জাতির লক্ষণ কথিত হয় নাই। তাৎপর্যাটীকাকারও দেখানে ইহাই বলিয়াহেন।

স্থবিখাত বৌদ্ধ নৈগায়িক ধর্মকীর্ত্তি তাঁহার "ভায়বিন্দু" অভের সর্বধ্বে বলিয়াছেন, "দূৰণা ভাগাল্প জাতহঃ" । অৰ্থাৎ যে সমস্ত উত্তৰ বস্তুতঃ বাদীর পক্ষের দূৰণ বা দূৰক নতে, কিন্তু ভন্ত, লা বলিয়া "দূৰণাভাদ" নামে কথিত হয়, দেই দমন্ত উত্তরকে "কাভি" বলে। ধর্মকীর্ত্তি পরে ইহা ব্যক্ত করিয়া বলিয়াছেন যে, প্রতিবাদী যে সমস্ত বাক্যের ছারা বাদীর পক্ষে অসতা দোষের উদ্ভাবন করেন, দেই সমস্ত বাক।ই জাতাভর। যদ্ধারা ঐ অস্তা দোষ উদ্ভাবিত হয়, এই অর্থে ঐ স্থলে প্রতিবাদীর দেই সমস্ত বাক্যকেই তিনি "উত্তাবন" বলিয়াছেন। সেধানে টাকাকার ধর্মোত্তরাচার্য্য ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, ঐ "ভাতি" শব্দ দাদৃশ্ব-বোধক। বাদী নিজপক্ষ স্থাপন করিলে প্রতিবাদী উহার গণ্ডনার্থ প্রকৃত উত্তর করিতে অসমর্থ হইয়া বে অসহতর করেন, তাহা প্রকৃত উত্তরের স্থানে প্রযুক্ত হওরার উত্তরের সদৃশ, তাই উহার নাম "লাতি" বা জাত্যুত্তর। প্রকৃত উত্তরের স্থানে প্রয়োগই উহাতে উত্তরের সাদৃশ্র। স্কুতরাং ঐ সাদৃশ্রবিশিষ্ট উত্তরকে ঐ তাৎপর্য্যে জাত্যুত্তর বলা হয়। অবশু "জাতি" শব্দের সাদৃখ্য অর্থও নিপ্রমাণ বলা ধার না। কোষকার অমর সিংহের নানার্থবর্গে "ভাতিঃ দামান্তজন্মনোঃ" এই বাক্যে "দামান্ত" শব্দের বারা সমানতা বুরিলে সাদৃশ্র অর্থও তাঁহার অভিমত বুঝা বার। "নাবৈত ঐতিবিরোধো লাতিপরভাৎ" এই (১)১৫৪) সাংখ্যস্তুত্রে "হাতি" শখের এক পক্ষে সাদৃশ্র অর্থেরও ব্যাখ্যা আছে। ভাষ্যকার বিজ্ঞানভিকু প্রথমে ব্যাথ্যা করিয়াছেন, "জাতিঃ সামান্তমেকরপদ্বং"। স্বতরাং "জাতি" শব্দের সাদৃশ্য অর্থ এংণ করিয়া, বাহা প্রকৃত উত্তর নহে, কিন্ত উত্তরের সদৃশ, এই তাৎপর্যোপ্ত "কাত্যভর" শব্দের প্রয়োগ হইতে পারে। এবং ধর্মোভরাচার্য্যের এরপ ব্যাখ্যা যে, তাহার নিজেরই বলিত নতে উহা পরস্পরাপ্রাপ্ত ব্যাখ্যা, ইহাও বুকা বাছ। কিন্তু পূর্ব্বোক্ত অর্থ প্রহণ করিলেও উহা জাতি বা জাত্যন্তরের সামান্ত বক্ষণ বলা যায় না। কারণ, মংবি গোতমোক ছল নামক অসহত্তরও অসত্য দোবের উদ্ভাবক এবং উত্তরুস্দৃশ, বিস্ত তাহা "জাতি" নহে। তবে জাত্যুত্তর স্থলে প্রতিবাদী দেরপ সামা বা সাদুখোর অভিমান করেন, তাহাই "আডি" শক্ষের দারা প্রহণ

১। দ্বশাভাগান্ত ভাতয়:। অভ্তলেবেভাবনানি অভ্যেতয়াণীতি।—ভায়বিশু। দ্বশবদাতাগতে ইতি
দ্বশাভাগাঃ। কে তে 
ছ ভাতয়:। আতিপকঃ শালুকাবচনঃ। উত্তরস্থশানি আভ্যতয়ানি। তংকবোতয়সালুকান্তয়য়ানপ্রয়ানপ্রয়ালি।
য়াতা সালুকেবালি।
য়াতা সালুকেবালি
য়াত্যালি
য়াত্

করিলে সেই সাদৃশুবিশিষ্ট উত্তরই "ভাতি" বা "ভাতাজ্বর" ইহা বলা ঘাইতে পারে। পরে ইহা বুঝা বাইবে।

এখন এখানে মহর্ষির পুর্বোক্ত "জাতি"র সবিশেষ নিরূপণের প্রয়োজন কি ? ইহা বুঝা আব্ভাক। বার্ত্তিক্কার উদ্যোত্কর ইহা বিশেষ করিয়া বুঝাইবার জন্ত এখানে প্রথমে পূর্বপক্ষ সমর্থন করিয়াছেন যে, বাদী নিজ বাক্যে "ছল", "জাতি" ও নিএংস্থানের পরিবর্জন করিবেন, অর্থাৎ বাদী নিজে উহার প্রয়োগ করিবেন না, ইহা পুর্বে কণিত ইইরাছে। স্বতরাং মহর্বির এখানে জাতির স্বিশেষ নিজ্পণ অনাবভাক। কারণ, জাতির সামাভ্রানপ্রযুক্তই উহার পরিবর্জন সম্ভব হওরায় তারাতে উহার বিশেষ জ্ঞানের আবশুকতা নাই। পরস্ক "জাতি" অসভ্তর। স্তরাং এই মোক্ষশান্তে উহার সবিশেষ নিরূপণ উচিতও নহে। এতহ্নরে উদ্যোতকর প্রথমে বলিয়াছেন যে, জাতির সবিশেষ নিরপণের প্রয়োজন পুর্কেই ভাষাকার "অহঞ্চ স্থকর: প্রয়োগঃ" এই বাক্যের ছারা বলিয়াছেন। এথানে স্মরণ করা আবশ্রক বে, ভাষ্যকার স্তায়দর্শনের প্রথম স্ত্র-ভাষাশেষে "ছল", "জাতি" ও "নিগ্রহস্থানে"র পরিজ্ঞানের প্রায়োজন ব্রাইতে ঐগুলির স্ববীয় বাক্যে পরিবর্জন ও প্রতিবাদীর বাক্যে পর্যামুযোগ কর্তব্য, ইহা বলিয়াছেন এবং জাতির পরিজ্ঞান থাকিলে প্রতিবাদীর প্রযুক্ত "জাতি"র সহজে সমাধান করা বার এবং স্বরং জাতিপ্রয়োগও স্থকর হয়, ইহাও শেষে "অয়ঞ্চ স্থাকরঃ প্রায়োগঃ" এই বাকোর ছারা বলিয়াছেন (প্রথম গণ্ড - ৬৬ পুষ্ঠা দ্রপ্তব্য)। বাত্তিককার উদ্যোতকর ঐ স্থলে প্রথমে ভাষাকারের পূর্ব্বাগর উক্তির বিরোধ সমর্থন করিয়া,উহার সমাধান করিতে ভাষাকারের শেষোক্ত বাক্যের তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, প্রতি-বাদী কোন "জাতি"র প্রয়োগ করিলে জাতিবিষয়ে বিশেষজ্ঞ বাদীই তাহা জাতান্তর বনিয়া প্রতিপন্ন করিতে সমর্থ হন। তাৎপর্য্য এই যে, বাদী তাঁহার নিজবাকো কোন "জাতি"র প্রয়োগ করিবেন না, ভাষ্যকারের এই পূর্ব্বোক্ত কথা সভ্য। কিন্তু প্রতিবাদী যথন বাদীকে নিবস্ত করিবার জন্ত কোন "ভাতি"র প্রয়োগ করিবেন, তথন তিনি অবস্থাই সভাগণকে বলিবেন বে, ইনি জাতির প্রয়োগ করিভেছেন। তথন সভাগণ ঐ বাদীকে প্রশ্ন করিতে গারেন যে, কেন ? ইহার এই উদ্ভৱ বে ভাতাজর, ইহা কিল্লপে বুঝিব ? এবং চতুর্বিবংশতি প্রকার ভাতির মধ্যে ইহা কোন প্রকার ? তথন সেই বাদী সভাগণকে তাহা বুঝাইবেন। জাতি বিষয়ে তাঁহার বিশেষ জ্ঞান থাকিলেই তিনি ভাহা বুঝাইতে পারেন; নচেৎ ভাহা পারেন না। ভাষাকার এই তাৎপর্যোই পরে বলিয়াছেন. "পুরুক সুকরঃ প্ররোগঃ"; স্থতরাং ঐ স্থলে ভাষাকারের পূর্কাপর উক্তির কোন বিরোধ নাই। বাদী যে নিজবাকো জাতির প্রয়োগ করিবেন না, এই পূর্ব্বোক্ত সিদ্ধান্ত অব্যাহতই আছে। ফল কলা, বাদীরও "জাতি"র বিশেষ জ্ঞান অত্যাবগুক। স্থতরাং এই আহ্নিকে মহর্ষির "জাতি"র সবিশেষ নিরূপণ বার্থ নছে।

উল্লোভকর পরে বলিরাছেন বে, অথবা সাধু সাধন নিরাকরণের জন্ত সময়বিশেষে বাদীরও "জাতি" প্রয়োগ কর্ত্তব্য হয়। স্নতরাং তাঁহারও আতির সবিশেষ জ্ঞান আবস্তক। অর্থাৎ প্রতিবাদী অসাধু সাধন প্রয়োগ করিলেও তথনই ঐ সাধনের অসাধুত্ব বা দোষের ক্ষুত্তি না হওরায় বাদী

যদি ঐ সাধনকে সাধু বলিয়াই বুঝেন এবং যদি তাঁহার লাভ, পূজা বা খ্যাতির কামনা থাকে, তাহা হইলে তখন প্রতিবাদীকে নিরস্ত করিবার জন্ম তিনিও "জাতি"র প্রয়োগ করিবেন। নচেৎ তিনি নীরব হইলে তাঁহার ঐকাস্তিক পরাজয় হয়। তদপেক্ষায় তাঁহার পরাজয় বিষয়ে সভাগণের সন্দেহও শ্রেষ্ট। তাৎপর্যাটীকাকার উন্দ্যোতকরের তার্ৎপর্য্য ব্যক্ত করিয়াছেন বে, সন্বিদ্যাবিশ্বেষী নাস্তিক, শাস্ত্রনিদ্ধান্ত থওন করিতে উপস্থিত হইলে তথন যদি শীঘ্র উহার নিরাসক হেতুর ফ্রর্ভি না হয়, তাহা হইলে জ্রানিগের সমুখে ঐ নান্তিকের নিকটে ঐকাস্তিক পরাজয় অপেকার ত্রিবরে তাহাদিগের সন্দেহও হউক, অথবা আমার কথঞ্চিৎ পরাজয় হউক, এই বৃদ্ধিতে প্রতিবাদীর চফুতে ধৃলিনিক্ষেপের ভাষ বাদীও জাতি প্রয়োগ করিবেন। তদ্বারা প্রতিবাদী নিরস্ত হইলে সমাজে শান্ততত্ব অবস্থাপিত থাকিবে। অন্তথা সমাজ অসংপথে প্রবৃত্ত হইবে। অর্থাৎ শাস্ত্রভক্ত অন্তিকগণ প্রতিবাদী নান্তিককে যে কোনরূপে নিরস্ত না করিয়া নীরব থাকিলে সমাজরক্ষক রাজার মতিথিলম হইবে। স্কুতরাং প্রজাগণের মধ্যে ধর্মবিপ্লব অনিবার্ধ্য হইবে। অভএব নাস্তিককে যে কোনরূপে নিরস্ত করিধার জন্ত সময়বিশেষে "জন্ন" ও "বিত্তা"ও আবশ্রক হইলে তাহাতে "ছল"ও ভাতির প্ররোগও কর্ত্তব্য। তাৎপর্য্যটীকাকারের এই পূর্ব্বোক্ত কথা চতুর্ব অধ্যারের শেষভাগে (২১৭-১৮ পূর্ভার) ক্রষ্টবা। কেহ বলিতে পারেন বে, বদি সময়বিশেবে বে কোনরূপে প্রতিবাদী নান্তিককে নিরত করাই আব্খ্রক হয়, ভাহা হইলে নথাঘাত বা চপেটাঘাতাদির দারাও ত তাহা সহজে করা বাইতে পারে। মহর্ষি তাহা কেন উপদেশ করেননাই ? এতছন্তরে তাৎপর্য্যটীকাকার বলিয়াছেন যে, প্রতিবাদীর কথার কোনই উত্তর না দিয়া, নথাঘাতাদির হরা তাঁহাকে নিরস্ত করিতে গেলে তিনি প্রতিবাদী নাস্তিকের কথার উত্তর জানেন না, তাই তিনি তাঁধার যুক্তিপখন করিতে পারিলেন না, ইহাই সকলে বুঝিবে। স্কুতরাং ঐ স্থলে লোকে প্রতিবাদী নান্তিকেরই জন্ম বুঝিবে। তাহা ২ইলে সেখানে আন্তিকের ঐ বিচার বার্থ হইবে এবং অনর্থের কারণও হইবে। কিন্তু বাদী অান্তিক যদি "জাতি"নামক অসহত্তরের দারাও প্রতিবাদী নান্তিককে নিরস্ত করেন, তাহা হইলে সকলে বাদীর নিঃসংশয় পরাজ্য বুঝিবে না। অনেকে তাঁহার নিঃসংশয় জয়ও বুঝিবে। স্থতরাং ভদ্ৰারাও নাস্তিকের উদ্দেশ্য পণ্ড হইরা বাইবে। স্মৃতরাং মহর্ষি ত্তনবিশেষে নাস্তিককে নিরস্ত করিবার জন্ত "জন্ন", "বিতঙা" ও উহার অক "ছন" ও "জাতি"রও উপদেশ করিয়াছেন। তিনি নাজিক নিরাসের জন্ত নথাবাতাদির উপদেশ করেন নাই। শাস্ত্রকার ২হবি কথনও এক্রপ অন্তপদেশ ক্রিতে পারেন না। বস্ততঃ মহবি চতুর্থ অধ্যায়ের শেষে "তত্তাধাবদায়দংরক্ষণার্থং জ্লাবিত্তে" ইভাদি (৫০শ) ক্তের দারা তাঁহার উপদিষ্ট "জন্ন" ও "বিতঙা"র উদেশ্য নিজেই প্রকাশপূর্বক দুষ্টাস্ত দারা সমর্থন করিয়াছেন। তাঁহার তাৎপর্য্য ও যুক্তি দেখানেই ব্যাখ্যাত হইরাছে। লাভ, পূজা ও খ্যাতির জন্ত যে জন্ন ও বিতপ্তা কর্ত্তব্য নহে, কিন্তু সময়বিশেষে প্রয়োজন হইলে তত্ত্বিশচর ও স্থিলার রক্ষার্থই উহা কর্তবা, ইহা ভাষাকার প্রভৃতিও চতুর্থ অধ্যায়ের সর্বশেষে বলিরাছেন। বার্ত্তিককার এথানে যে বাদীর লাভ, পূজা ও থাতিকামনার উরেথ করিয়াছেন, ঐ স্থলে তাৎপর্য্য-নীকাকার ঐ লাভাদিকে বাদীর স্থলবিশেষে আত্মস্পিক ফল বলিয়াই উপপাদন করিয়াছেন। ভারমজরী কার জয়য় ভয়ৢও উহা আয়ুবিলিক ফল বলিয়াছেন। অর্থাৎ য়য়, বিতথা
ও তাহাতে অদহত্তরপ জাতির প্রয়োগের তর্বনিশ্চয়-সংরক্ষণই উদ্দেশ্য। স্থতরাং তজ্জাই
উহা কর্ত্তর। তাহাতে লাভাদি-কামীর আয়ুবিলিক লাভাদি ফলও হইরা থাকে, কিন্তু সে উদ্দেশ্য
উহা কর্ত্তর নহে। মূলকথা, মহর্ষি নিজেই পূর্ব্বে "জয়" ও "বিতগুা"র প্রয়োজন সমর্থন করিয়া
এই নোক্ষশান্তেও য়ে, অসমুভ্তররপ "জাতি"র সবিশেষ নিরূপণ মুক্ত ও আবঞ্চক, ইহাও
সমর্থন করিয়া গিয়াছেন। "ভারমজরী"কার জয়য় ভয়ৢও মহর্ষি গোতনের পূর্ব্বোক্ত ঐ স্ক্রের বিশদ
তাৎপর্য। ঝাথা করিয়া তদ্বারাই বিচারপূর্বক ইহা প্রতিপল্ল করিয়াছেন। সময়্বিশেষে
নাতিক-নিরাদের জয় মৃমুক্তরও য়ার এই নাতিক-নিরাদ কর্ত্তর, কিন্তু নথাবাতাদির য়ারা উহা
কর্ত্তর অসমর্থ হইলেই অসহত্তর য়ারা এই নাতিক-নিরাদ কর্ত্তর, কিন্তু নথাবাতাদির য়ারা উহা
কর্ত্তর নহে, এ বিষয়েও তিনি পূর্ব্বোক্ত মৃক্তির সমাক্ সমর্থন করিয়াছেন (ভারমজরী,
৬২১ পূর্চা জ্বীরা)।

এখন বুঝা আবখ্যক এই বে, মহর্ষি "দাধর্ম্মাদম" ইত্যাদি নামে বে "দম" শদের প্রয়োগ করিয়াছেন, উহার অর্থ কি ? এবং উহার ছারা "জাতি" স্থলে কাহার কিরূপ সমস্ব বা সাম্য মহর্ষির অভিপ্রেত ? ভাষাকার মহর্ষির এই স্থানের অবতারণা করিয়া, পরে মহর্ষির প্রথমোক্ত "সাধর্ম্মাসম" নামক প্রতিষেধের অরপ ব্যাধাার দ্বারা উক্ত বিষয়ে তাঁহার নিজমত ব্যক্ত করিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন বে, কোন বাদী প্রথমে তাঁহার নিজপক্ষ স্থাপনের ছেতু প্রয়োগ করিলে, তথন প্রতিবাদী বদি কোন একটা সাধর্ম্মানাত্রের দারা প্রত্যবস্থান করেন এবং তাঁহার ঐ প্রত্যবস্থান পুর্বোক্তি বানীর নিজ পক্ষ স্থাপনের হেতু হইতে অবিশিয়ামাণ অর্থাৎ তুলা হয়, তাহা হইলে ঐ "প্রভাবস্থান"ই "দাধর্মাদন" নামক প্রভিষেধ অধীৎ "দাধর্মাদনা" জাতি। "বৈধর্মাদন" প্রভৃতিরও পূর্ব্বোক্তরণ লক্ষণ ব্রিতে হইবে। স্থাপনার হেতু হইতে অবিশেষ কিরূপ, তাহা ভালকার পরে ভাতির সেই সমস্ত উদাহরণে প্রদর্শন করিয়াছেন। এখানে "অবিশিয়ামাণং ছাপনা-হেতৃতঃ" এই কথা বলিয়া "সাধৰ্ম্মসম" প্ৰভৃতি হলে যে তাঁহার মতে বিশেষ হেতৃর অভাবই সাম্য, ইংাও স্বচনা করিরাছেন। অর্থাৎ উত্তরবাদী (প্রতিবাদী) "ভাতি" প্রয়োগ করিয়া বাদীকে বলেন বে, তোমার কথিত সাধর্ম্ম বা বৈধর্মাও যেরূপ, আমার কথিত সাধর্ম্ম বা বৈধর্ম্মাও তদ্রপই; কারুণ, তোমার কথিত সাধর্ম্ম বা বৈধর্ম্মই সাধ্যসাধক হইবে, আমার কথিত সাধর্ম্ম বা বৈধর্ম্ম সাধ্যসাধক । ইবে না, এ বিষয়ে বিশেব হেতু নাই। স্নতরাং বাদী ও প্রতিবাদী উভয়ের নিজ পক্ষ সমর্থনে বিশেষ হেতুর অতাবই সামা। উহা সাধর্ম্মানিপ্রযুক্তই হয়, এ জন্ত "সাধর্মোণ সমঃ" ইত্যানি বিশ্বহে "দাধশ্বাসম" প্রভৃতি নামের উল্লেখ হইয়াছে এবং উত্তরবাদীর ঐরপ প্রত্যবস্থান বা প্রতিধেধকেই ঐ তাৎপর্ব্যে "সাধর্ম্মম" ও "বৈধর্ম্মাসম" প্রভৃতি বলা হইয়াছে, ইহাই ভাষ্যকারের তাৎপর্ব্য। পরবর্তী স্তভাষ্যে ভাষাকারের ঐকপ তাৎপর্য্য ব্যক্ত ইইয়াছে। ফলকথা, ভাষাকারের মতে উভয় পক্ষে বিশেষ হেতুর অভাবই "দম" শব্দার্থ বা দামা। "ভারমঞ্জরী"কার জয়ন্ত ভট্টও এইরূপই ৰণিয়াছেন। বার্তিককার উদ্যোতকরও পরে "বিনেয়হেত্তাবো বা স্থার্থঃ" ইত্যাদি সন্দর্ভের স্বারা

ভাষাকারের কথাই বলিয়াছেন। কিন্তু তিনি প্রথমে বলিয়াছেন হে, "সমীকরণার্থং প্রয়োগঃ সমঃ"। শৈৰাচাৰ্য্য ভাসৰ্ব্বজ্ঞও "ভারসারে" বলিয়াছেন, "প্রযুক্তে হেতৌ সমীকরণাভিপ্রারেশ প্রস্কো ভাতিঃ"। অর্থাৎ বাদী নিজ পক্ষের হেতু প্রয়োগ করিলে প্রতিবাদী বাদীর পক্ষ বা হেতুকে নিজের পক্ষ বা হেতুর সহিত সমান করিবার উদ্দেশ্রেই "জাতি" প্রয়োগ করেন। যদিও ভারতে বানীর পক্ষ সমীকত হয় না, কিন্ত ভাষা হউক বা না হউক, প্রতিবাদী ঐ উদ্দেশ্যেই "জাতি" প্রয়োগ করেন ; এই জন্মই প্রতিবাদীর দেই লাড়ান্তর "দাধর্ম্মাদম" প্রভৃতি নামে কথিত হইগছে। বাদীর নিজপক স্থাপনের সহিত প্রতিবাদীর নিজপক স্থাপন বা জাতু।ভরের বাস্তব সামা নাই। কিন্তু প্রতিবাদী ঐ সাম্যের অভিযান করেন বনিয়া আভিয়ানিক সাম্য আছে। বস্তুতঃ উভয় প্রক সাংশ্যা ও বৈংশাই সম অর্থাৎ তুলা। তাই উদ্যোতকর পরে লিখিয়াছেন, "সাংশ্যামের সমং বৈংশ্যা-দেব সম্মিতি স্মার্থঃ" ইত্যাদি। তাৎপর্যানীকাকার উহার ব্যাখ্যায় লিখিয়াছেন, "সাংস্থানেব স্মং বিশ্বন প্রয়োগে ইতি শেষ:"। অর্থাৎ প্রতিবাদীর যে প্রয়োগে সাধর্ম্মাই সম বা তুলা, তাহাই "সাধর্ম্মা-দম"। এইরূপ "বৈধর্ম্মানের দমং যত্র প্রয়োগে" এইরূপ বিগ্রহবাকাালুদারে "বৈধর্ম্মাদম" প্রভৃতি শব্দও "গাধর্ম্মাসম" শক্ষের ভার বছরীতি সমান, ইহাই তাৎপর্য টীকাকারের ব্যাধ্যার ছারা বুঝা যার। বৃত্তিকার বিশ্বনাথও বার্ত্তিককারের তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা করিতে শেষে লিখিয়াছেন, "অথবা সাধর্ম্মামের সমং বত্ৰ স সাধৰ্ম্মাসমঃ"। কিন্ত তিনি প্ৰথমে নিজে স্ত্ৰাৰ্থ ব্যাখ্যায় তৃতীয়া-তৎপুক্ষ স্মাস্ট প্রহণ করিয়াছেন'। তাহা ইইলে প্রতিবাদীর প্রয়োগ বা "জাতি" নামক অসত্তরই সাধর্ম্মাদি-প্রযুক্ত "সম" অর্থাৎ তুল্য এবং বাদীর প্রয়োগ বা নিজ পক্ষ স্থাপনের সহিত (ভাষ্যকারোক্ত) বিশেষ হেতুর অভাবই ঐ জাতান্তরের সমস্ব বা তুলাতা, ইহাই বুঝা যায়।

কেহ কেহ বাদী ও প্রতিবাদীর ( প্রাতিবাদীর ) তুলাতাই পূর্ব্বোক্ত "সম"শন্বার্থ, ইহা বলিরাছিলেন। উন্দোত্তকর উক্ত মতের গণ্ডন করিতে বলিরাছেন বে, জাতি অসহত্তর, স্থতরাং জাতিবাদী প্রতিবাদী সর্ব্ব অসদ্বাদীই হইরা গাবেন। কিন্তু বাদী প্রক্রপ নহেন। কারণ, তিনি সদ্বাদীও হইরা গাকেন। তিনি সৎ হেতুর বারা সংগক্ষেরও স্থাপন করেন। স্থতরাং জাত্যুক্তর স্থলে সাধ্য্মাদিপ্রযুক্ত বাদী ও প্রতিবাদী উভরেই যে তুলা, ইহা কিছুতেই বলা বার না। বাদী নিজপক্ষ স্থাপনের হেতু প্ররোগ করিলে সর্ব্বরেই সর্ব্বপ্রকার "প্রাতি"র প্রয়োগ হইতে পারে, ইহাও কেহ কেহ বলিরাছিলেন। উল্লোভকর এখানে উক্ত মতেরও গণ্ডন করিতে বলিয়াছেন যে, তাহা হইতে পারে না। কারণ, কোন বাদী যেখানে কোন বৈধর্মাপ্রবৃক্ত নিজ পক্ষ স্থাপন করেন, সেখানে "উৎবর্ষসমা", "অপকর্ষসমা", "বর্ণ্যসমা", "অবর্ণ্যসমা" ও "বিক্রানমা" জাতির প্ররোগ হইতে পারে না। পরে ইহা বাক্ত হইবে। উদয়নাচার্যোর মতে স্বব্যাঘাতক উন্তর্গই জাতি, ইহা পূর্বেই বলিরাছি। অর্থাৎ তাহার মতে প্রতিবাদীর যে উন্তর বাদীর সাধ্যের ভার নিজেরও ব্যাঘাতক হয়, ( কারণ, তুলাভাবে ঐ উত্তরকেও ঐরপ কম্ম জাত্যুন্তর বারা থওন করা বার ) সেই

<sup>&</sup>gt;। অত্র চ সাধর্মাণীনাং কার্যান্তানাং ছলে তেঃ সমা ইতার্থাৎ সাহর্মাসমান্ত্রশতুর্বিক্ষতি কাত্র ইতার্থঃ।—বিশ্বনাগর্ভি

উত্তরই "জাতি"। স্থতরাং বাদীর সাধন ও প্রতিবাদীর জাত্যন্তরে বে, পূর্ব্বোক্তরূপ সাম্য, উহাই "সাধর্ম্যাসম" প্রভৃতি শব্দে "সম" শব্দের কর্য। প্রতিবাদীর সেই সমস্ত জাত্যন্তর সাধর্ম্যাদি প্রযুক্তই বাদীর সাধনের "সম" হওয়ার "সাধর্ম্যাসম" প্রভৃতি নামে কথিত হইয়ছে। অর্থাৎ তাঁহার মতে প্রতিবাদী কোন জাত্যন্তর করিলে সর্ব্বে ত্লাভাবে অন্ত জাত্যন্তরের বারাও প্রতিবাদীর ঐ উত্তরের থণ্ডন করা যান্ত, এ জল্প বাদীর সাধনের লান্ত প্রতিবাদীর উত্তরে জাত্যন্তর বাধি হওয়ার উহাই জাত্যন্তর স্থান বাদীর সাধন ও প্রতিবাদীর উত্তরের সাম্য। "তার্কিকরক্ষা"কার বরদর্মজ্ব শেষে উদ্যানাচার্য্যের উক্তরেপ মতের বর্ণন করিয়ছেন। কিন্তু তিনি উক্ত বিষয়ে সেধানে বার্ত্তিক কার উদ্যোতকর ও তাৎপর্যানীকাকার বাচস্পতি মিশ্রের মত-বাাধ্যান্ন বে সকল কথা বলিয়াছেন, তাঁহার অনেক কথা এখন ঐ ভাবে বার্ত্তিক ও তাৎপর্যানীকার দেখিতে পাই না।

পূর্ব্বোক্ত চতুর্বিংশতি আতির বিশেষ লক্ষণ ও উদাহরণাদি বিষয়ে নৈরায়িকসম্প্রদায়ের বছ পূর্বাচার্যা বহু বিচার করিয়া গিয়াছেন। তন্মধ্যে মহানৈয়ায়িক উদয়নাচার্য্যের "প্রবোধ-সিদ্ধি" প্রান্থ উক্ত বিষয়ে স্থাবিস্তৃত স্থন্ন বিচার তাঁহার অসাধারণ প্রতিভা ও চিন্তাশক্তির পরিচায়ক। ঐ গ্রন্থ "বোধসিদ্ধি" ও "ভাষপব্লিশিষ্ট" এবং কেবল "পরিশিষ্ট" নামেও কথিত হইছাছে। "তার্কিক-বক্ষা"কার বরদরাজ উহাকে কেবল "পরিশিষ্ট" নামেও উল্লেখ করিয়াছেন এবং তিনি ঐ গ্রন্থামুসারেই জাতিতত্ত্বের বিশদ বাাথা। করিয়া গিয়াছেন। পূর্কোক্ত জাতিতত্ত্ব এবং তদ্বিয়ে মহানৈরায়িক উদয়নাচার্ছ্যের অপূর্ব্ব চর্চ্চা বুঝিতে হইলে প্রথমে বরদরাজের "তার্কিকরক্ষা" অবশ্র পাঠা। মহা-নৈয়ারিক গঙ্গেশ উপাধাার "তত্ত্বচিস্তামণি" প্রস্তে পুর্ব্বোক্ত জাতিতত্ত্বের স্বিশেষ নিরূপণ করেন নাই। কিন্তু তাঁহার পুত্র মহানৈয়ায়িক বর্দ্ধমান উপাধ্যায় "অধীক্ষানয়তখবোধ" নামে ক্লায়স্থ্রের টীকা করিয়া, তাহাতে পূর্ব্বোক্ত জাতিভবেরও স্বিশেষ নিরূপণ করিয়া গিয়াছেন এবং তিনি উদ্ধনাচার্য্যের "প্রবোধসিদ্ধি" প্রস্থেরও টীকা করিয়া, উক্ত বিষয়ে উদয়নের মতেরও ব্যাথাা করিয়া গিয়াছেন। গঙ্গেশ উপাধ্যারের পূর্বে মহাটন্যায়িক জয়স্ত ভট্টও ন্তারমঞ্জরী গ্রন্থে মহর্ষি গোত্মের স্থাতের ব্যাখ্যা করিয়া জাতির স্বিশেষ নিজপণ করিয়া গিয়াছেন। তাঁহার জনেক পরে মৈথিল মহামনীবী শক্ষর মিশ্র "বাদিবিনোদ" নামে অপূর্ব্ব গ্রন্থ নির্মাণ করিয়া ভারদর্শনোক্ত বাদ, জল ও বিভঙার শাস্ত্রদল্মত প্রবৃত্তিক্রম বিশদভাবে প্রদর্শনপূর্বক ভাংদর্শনোক্ত সমস্ত জাতি ও নিগ্রহস্থানের দক্ষণাদি বথাক্রমে প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন। শক্ষর মিশ্রের অনেক পরে বাঙ্গাণী নবানৈয়ায়িক বিশ্বনাথ পঞ্চাননও ভারত্তরের বৃত্তি রচনা করিয়া, পূর্ব্বোক্ত "জাতি" ও "নিগ্রহস্থানে"র ব্যাখ্যা করিয়া গিয়াছেন। তাহাতে তিনিও যে স্থায়দর্শনের ভাষ্যবার্ত্তিকাদি সমস্ত প্রাচীন গ্রন্থ এবং উদয়নাচার্য্যের "প্রবোধসিদ্ধি" ও শঙ্কর মিশ্রের "বাদিবিনোদ" প্রভৃতি গ্রন্থেরও বিশেষরূপ অতুশীলন করিয়াছিলেন, ইश বুঝিতে পারা যায়। শঙ্ক মিশ্রের ভায় বিখনাথও অনেক ছলে জাতি ও নিগ্রহস্থানের ব্যাখ্যার উদয়নাচার্য্যের মত গ্রহণ করিয়াছেন। উক্ত বিষয়ে আরও বহু গ্রন্থকারের বিবিধ বিচারের ফলে পুর্ব্বোক্ত "জাতি"র প্রকার-ভেদ ও উদাহরণাদি বিষয়ে প্রাচীন কাল হইতেই নানা মতভেদ হইরাছে। সেই সমস্ত মতভেদের সম্পূর্ণরূপে পরিজ্ঞান ও প্রকাশ এখন সম্ভব নহে। সংক্ষেপেও

তংহা প্রকাশ করা, যার না। মহামনীবী শহর মিশ্রও উক্ত জাতি বিষয়ে বহুসন্মত মতই প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন। অভ্যান্ত মতাফুসারে উহার বিস্তার বর্ণন করেন নাই, ইহা তিনি নিজেও শেষে বলিয়া গিয়াছেন<sup>১</sup>।

বাৎস্থায়ন প্রভৃতি নৈমায়িকগণের ভার প্রাচীন কালে শৈবসম্প্রদায়ের নৈরায়িকগণও গৌতদের স্থাতুদারে "জাতি" ও "নিগ্রহস্থানে"র বাাথা। করিয়াছিলেন। তদ্মুদারে শৈব নৈয়ায়িক ভাসর্বজ্ঞও তাঁহার "ভারসার"শ্রন্থের অন্থমান পরিচ্ছেদে গৌতমের স্থান্তের উল্লেখ করিয়া জাতি ও নিগ্রহস্থানের নিরূপণ করিয়া গিয়াছেন। "গ্রাহ্মারে"র অন্তাদশ টীকাকার সকলেই উহার বিশদ বাাথা। করিয়া গিরাছেন। জৈন দার্শনিক হরি ছন্ত্র পরিও "বড় দর্শনসমুক্তর" আছে নৈয়ায়িক মতের বর্ণনার জাতি ও নিগ্রহস্থানের কক্ষণ বলিগছেন। ঐ প্রস্তের "গ্যুবৃত্তি"কার देवन महामनीयो मणिएस एति विभवणाद जायवर्गाताक ममख काणि । निश्वस्थादनत नक्ष्म । উদাহরণ প্রকাশ করিঃ। গিয়াছেন এবং টীকাকার জৈন মহাদার্শনিক গুণরত্ব স্থরি ঐ লাতি ও নিশ্রহস্থানের বিস্তত ব্যাথা। ও তবিষয়ে বহু বিচার করিয়া গিয়াছেন। বৌদ্ধনপ্রাধার নিজ মতামুদারে জাতি ও নিগ্রহস্থানের ব্যাখ্যা ও বিচার করিয়াছিলেন। বাচম্পতি মিশ্র ও বরদরাজ প্রভৃতি, বৌদ্ধ নৈরাধিক দিগের ব্যাথ্যাবিশেষেরও উল্লেখপূর্বক খণ্ডন করিয়াছেন। ধর্থাস্থানে ইহা ব ক্ত ২ইবে। এইরূপ অন্তাভ্য সমস্ত দার্শনিক সম্প্রদারই ভারদর্শনোক্ত জাতি ও নিগ্রহ-স্থানের তবজ্ঞ ছিলেন। তাঁহারা সকণেই গৌতমের স্থায়দর্শনোক্ত সমস্ত পথার্থেই বিশেষ বাহপদ্ম ছিলেন, ইলা তাঁহাদিগের নানা এছের দারা বুকিতে পারা যায়। অবৈত বেদান্তাচার্য। এইর্থ মিশ্রের ' ব্যুত্তন ব্যুত্ত পাট্ট ক্রিলে পদে পদে তাহার মহাবৈয়ারিকত্বের প্রকৃষ্ট পরিচর এবং গৌতমোক্ত জাতি ও নিপ্রহত্বানে পূর্ণ দৃষ্টির পরিচয় পাওয়া যার। বিশিষ্টাবৈতবাদী প্রীবেদান্তাচার্য্য মহামনীয়া বেল্পটনাথ "ভারপরিভত্তি" এছে তাঁহার ভারদর্শনে অ্যাবারণ পাভিতাের পরিচয় দিয়া গিয়াছেন। তিনি ঐ প্রস্তের অনুমানাধানে স্থামদর্শনোক্ত জাতি ও নিপ্রস্তানের বিশেষরূপ ব্যাখ্যা ও বিচার ক্রিয়া গিয়াছেন। হুল্ম বিচার ছারা উক্ত বিষয়ে অনেক নৃতন কথাও বলিয়াছেন। তিনি পুর্বেরাক্ত সমস্ত জাতিকে (১) "প্রতিপ্রমাণসমা" ও (২) "প্রতিতর্কসমা" এই নামক্ষে ছিবিধ বলিয়া তাঁহার যুক্তি অনুসারে উহার ব্যাথা। করিয়াছেন। বাছগাতরে তাঁহার ঐ সমস্ত কথা প্রকাশ করা সম্ভব নহে। বিশেব জিজ্ঞাস্থ স্থাী তাঁহার ঐ গ্রন্থ পাঠ করিলে পূর্ব্বোক্ত জাতিতত্ত বিষয়ে অনেক প্রাচীন সংবাদ জানিতে পারিবেন।

বেকটনাথ "ভারপরিভান্ধি" গ্রন্থে পূর্ব্বোক্ত জাতিতত্ত্বর ব্যাখ্যা করিতে বে "তব্রস্থাকর" ও "প্রজ্ঞাপরিত্রাণ" নামে গ্রন্থব্যর উল্লেখ করিয়াছেন, উহা এখন দেখিতে পাওরা বার না এবং তিনি বে বিকু মিশ্রের মতের উল্লেখ করিয়াছেন, তাঁহার গ্রন্থত দেখিতে পাওয়া বার না। কিন্তু ঐ সমস্ত গ্রন্থবার বে, জাতি ও নিপ্রস্থান বিষয়ে বহু চর্চ্চা ও বিচার করিয়াছিলেন, তাহা বেক্টনাথের ঐ গ্রন্থ

বহুনাং সন্মতঃ পছা জাতীনানেব দর্শিতঃ।
 একদেশিনতেনাসাং প্রদক্ষো নৈব বর্ণিতঃ।

—বাদিবিনোর।

পাঠে বৃথিতে পারা যায়। কোন সম্প্রনায় গোতমোক্ত চতুর্বিংশতি প্রকার জাতি জন্মীকার করিছা চতুর্দশ জাতির সমর্থন করিয়াছিলেন। বেল্টনাথের উদ্ধৃত "প্রজ্ঞাপরিত্রাণ" গ্রন্থের বচনেও উক্ত মতের স্পষ্ট প্রকাশ আছে । বেছটনাথ উক্ত বচনের অন্তর্রপ তাৎপর্য। কল্পনা করিলেও উক্ত মত বে প্রাচীন কালেও কোন সম্প্রধারে প্রতিষ্ঠিত ছিল, ইলা আমরা উল্লোতকরের বিচারের দারা বুঝিতে পারি। কারণ, পরবর্তী বর্গ হুত্রের বার্তিকে উদ্দোতকর উক্ত মতের উনেধ-পূর্বাক গোতামাক্ত চতুর্বিংশতি জাতির মধ্যে কোন জাতিই যে নামজ্যে পুনক্ত হয় নাই, অর্থ-ভেদ ও প্রারোগভেদবশতঃ সমস্ত জাতিরই বে ভেদ আছে, ইহা সমর্থন করিরা উক্ত মতের গণ্ডন করিয়াছেন। উক্ত মতবাদীদিগের কথা এই বে, প্রয়োগের ভেদবশতঃ জাতির ভেদ স্বীকার করিলে উহার অনস্ত ভেদ স্বীকার করিতে হয়। তাহা হইলে উহা চতুর্বিংশতি প্রকারও বলা যায় না। অতহন্তরে উদ্দোতকর বণিয়াছেন যে, চতুর্বিংশতি প্রকারই ভাতি, এইরাণ অবধারণ করা হয় নাই। কিন্তু উদাহঃশের ভেদবশতঃ এক প্রকার জাতিও অনেক প্রকারও হয়। বেমন একই "প্রকরণদমা" জাতি চতুর্বিধ হয়। পরস্ত যদি প্রায়োগভেদে ও উদাহরণ-ভেদে জাতির ভেদ স্বীকার না করা বায়, তাহা হইলে চতুর্দণ জাতিও ত বলা বায় না। তবে বদি কোন অংশে অভেদ থাকিলেও কোন অংশে ভেদও আছে বলিয়া চতুর্দ্ধশ জাতি বলা যায়, তালা হইলে চতুর্থ স্ত্রোক্ত ''উৎকর্ষদমা" প্রভৃতি চতুর্বিধ জাতি বে ঐ স্থরোক্ত ''বিকর্মদা" জাতি হইতে তির নাহ, ইহাও বলা যায় না। কারণ, "বিকল্পনা" জাতি হইতে "উৎকর্ষপনা" প্রভৃতি জাতির কোন জালে ভেদও আছে; যথাস্থান ইহা বুঝা বাইবে। উন্দোতকবের এই সমস্ত কথার হারা বুঝা যার ব, পুরুষালে কোন ৌদ্ধসম্প্রদারবিশেষই গৌতমের জাতিবিশাগ অগ্রাহ্ন করিয়া, চতুর্দ্ধশ প্রকার ভাতি স্বীকার করিবাছিলেন। তাঁহারা গোতমোক্ত "উৎবর্ষদমা" প্রান্থতি দশপ্রকার জাতির পার্থকা জীকার করেন নাই। তাই উদ্দোতকর বলিগছেন বে. ঐ সমস্ত আভিরও অভ ভাতি হুইতে কোন অংশে ভেদ আছে বলিয়া মহর্ষি গোতম চতুবিবংশতি প্রকার জাতি বলিয়াছেন। কিন্ত চতুৰ্বিংশতি প্ৰকাৰই জাতি, এইশ্বপ অবধানণ তাঁহার বিবক্ষিত নকে "নাাম্মজনী"কার অয়স্ক ভট্টও উক্ত বিষয়ে বিচারপূর্ত্মক বাক্ত করিয়া বলিয়াছেন যে, সামানাতঃ জাতি অনস্তপ্রকার, ইহা খীকাৰ্যা। কাৰণ, একপ্ৰকাৰ জাভির সহিত অন্য প্ৰকাৰ ভাভিরও সংক্র হুইতে পারে। স্থতরাং এরপ সংকীর্ণ জাতি অসংখ্যপ্রকার হয়, ইহা স্বীকার্যা। কিন্ত অসংকীর্ণ জাতি অর্থাৎ যে জাতির সহিত অন্য জাতির সংকর বা নিয়ত সম্বন্ধ নাই, সেই সমস্ত জাতি চতুর্বিংশতি প্রকার, ইহাই মহর্বি গোত্মের বিবক্ষিত । বড় দুর্শনসমূচ্চারের চীকাকার

এক্সাপরিত্রাপেপুরুৎ—"ব্যানরোহণি চ জাতীনা লাভর্ত্ত চতুর্মণ। উক্তান্তরপূধগ ভূতা বর্ণাবর্ণাসমাদরঃ"।
 —ইত্যাদি আয়পরিত্তদ্ধি।

২। শতালানতো আতীনামশংকীশোঁগাছরপবিধক্ষা চতুর্বিংশতিপ্রকারব্দুপ্রণিতং, নতু ওৎসংঝানির্মঃ কুত ইতি।—ভাষ্মঞ্জী।

গুণরত্ব স্থাবিও ইংটে বনিয়াছেন'। "তব্যত্মাকর" প্রস্থকারও বনিয়াছেন বে', চতুর্বিংশতি জাতির উল্লেখ কতকগুলি জাতির প্রদর্শনের জন্য। কারণ, মহর্ষি গোতম দ্বিতীর অধ্যারে "অনাদনাস্মাৎ" ইত্যাদি ( ২র আ০, ৩১শ ) স্থানের দারা অন্যপ্রকার জাতিরও স্থানা করিয়া গিয়াছেন। স্তর্মং তাঁহার মতেও জাতি অন্তপ্রকার।

পূর্ব্বোক্ত চতুব্বিংশতি প্রকার জাতির উদাহরণ প্রদর্শন না করিলে পূর্ব্বোক্ত কোন কথাই ব্রাধার না। উদাহরণ ব্যতীত কেবল মহর্বি গোতমের অতি হুর্বোধ কতিপর স্তাবলয়নে তাঁহার প্রদর্শিত জাতিতত্বের অরুলারময় গুহার প্রবেশও করা ধার না। তাই ভাষাবার বাংলায়ন প্রভৃতি অসামান্য প্রতিভা ও চিন্ত শক্তিত বলে পূর্বোক্ত চতুর্বিংশতি জাতির উদাহরণ প্রদর্শনধারা ইহার স্বরূপ ব্যাধ্যা করিয়া গিয়াছেন। ভদমুদারে আম্বাও এখন পাঠকগণের বজ্ঞান জাতিত্ব ব্রের্থ সহায়তার জন্য আবশ্রক ব্যোধ্য করিয়ে প্রধানই সংক্রের্থ পূর্বোক্ত "সাধ্যান্য" এ ভাত ভত্তিংশতি জাতির লক্ষণ ও উদাহরণাদি প্রকাশ করিতেছি।

### ১। সাধৰ্ম্যসমা—( विভীয় হ'ত্ৰ)

সমান ধর্মকে সাধর্ম। বলে। কোন বালী কোন সাধর্ম্য অথবা বৈধর্মারূপ হেতু ব ওেছা গ্রামের ছারা কোন ধর্মীতে তাঁহার সাধ্য থর্মের সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি কোন একটা বিপরীত সাধর্ম্যমাত্র প্রহণ করিয়া, তদ্বারা বালীর গৃহীত সেই ধর্মীতে তাঁহার সাধ্যকর্মের অভাবের আপত্তি প্রকাশ করেন, তাঁহা হইলে দেখানে প্রতিবাদীর সেই উত্তরের নাম "সাধর্ম্যসমা" ছাতি। যেমন কোন বাদী বলিলেন,—"আলা সক্রিয়া ক্রিয়াহেতৃগুণবল্বাৎ লােষ্টবং।" অথাৎ আলা সক্রিয়ালের পার্যা হ সক্রেয়ার কারণ গুণ আছে। বে সকল পদার্থে ক্রিয়ার কারণ গুণ আছে, সে সমস্ত পদার্থ ই সক্রিয়া,—যেমন লােষ্ট। লােষ্টে ক্রিয়ার কারণ গুণ সংযোগবিশের আছে,—এইরূপ আল্বাতেও ক্রিয়ার কারণ গুণ, প্রথল্প বা অনুষ্ট আছে। অতএব আল্বা লােষ্টের নাায় সক্রিয়া। বাদী এইরূপে আল্বাতে তাঁহার সাধ্য ধর্ম সক্রিয়ারের সংস্থাপন করিলে, তথন প্রতিবাদী বদি বলেন বে, যদি সক্রিয় লােষ্টের সাধর্ম্ম। (ক্রিয়ার কারণ গুণবল্র। )বশতঃ আল্বা সক্রিয় হয়া, তাহা হইলে নিজ্রিয় আকাশের সাধর্ম্ম। বিভূত্বপশতঃ আল্বা নিজ্রিয় হউক পূ আল্বাপ্ত আকাশের নাাম বিভূত্ব প্রথাৎ সর্ব্বন্যাপী এবং আকাশ নিজিয়, ইহা বাদারও স্বাক্রত। স্কতরাং আল্বাতে নিজ্রিয় আকাশের সাধর্ম্ম। বিভূত্ব থাকার আকাশের সাধর্ম্ম। বিভূত্ব থাকার আলা নিজিয় কেন হইবে না প্র আল্বা সক্রিয় লােষ্টের সাধর্ম্যপ্রস্তুক সক্রিয় হইবে, কিন্তু নিজিয় আকাশের সাধর্ম্যপ্রস্তুক নিজিয় হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতু নাই। উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর এইরূপ উত্তর ভাষাকারের মতে "সাধর্ম্যসমা" জাতি। যদিও উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর

১। তাৰেম্ভাবনবিবছবিক্যাভেৰেন জাতীনামানভোহপাসংকীৰ্ণোবাহলপথিবক্ষা চতুৰ্বিপ্তি জাতিভেলা এতে প্ৰকৃতিহা — গুণঃস্থৃত্ত চীকা।

২। উক্তক "তব্যস্থাকরে" অনুনাং জাতীনামানজাচেত্বিংশতিরনৌ এপর্শনার্থা। "ব্যৱস্ক্রমা"দিত্যাদিনা কাতাভাস্তন্যতনাদিতি।—ভারণরিতম্ভি।

অভিমত বিভূত্ব হেতু আত্মাতে নিজ্ঞিয়ত্বের সাধকই হয়; কারণ, বিভূ প্রবাসাঞ্জই নিজিন হওরার বিভূত্ব ধর্ম নিজিন্নতের বাাপ্তিবিশিষ্ট; স্পতরাং উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর ঐ হেতু ছাই নহে, কিন্তু বানীর হেতুই ছাই। তথাপি উক্ত স্থলে প্রতিবাদী বাদীর হেতুর দোষ প্রদর্শন না করিয়া, ঐরপ উত্তর করার তাঁহার উক্তি-দোষ প্রযুক্ত ঐ উত্তরও সহত্তর নহে, ভাষাকারের মতে উহাও জাত্যাতর। পরে ইহা বাক্ত হইবে।

অথবা কোন বাদী বলিলেন, "শক্ষোহনিতাঃ কাৰ্য।ছাদ্ৰটবং"। অথবি শব্দ অনিতা, বেহেত্ উহা কাৰ্য। অৰ্থাৎ কারণজন্ত। কারণজন্ত পদার্থমান্তই অনিতা, বেমন ঘট। শব্দও ঘটের ভায় কারণজন্ত ; স্তরাং অনিতা। বাদী এইরপে অনিতা ঘটের সাধর্ম্য। কার্যার হেত্র ছারা শব্দে অনিতাছের সংস্থাপন করিলে তথন প্রতিবাদী যদি বলেন যে, শব্দে যেমন ঘটের সাধর্ম্য। কার্যার আছে, তক্রপ আকাশের সাধর্ম্য। অমূর্ত্তরও আছে। কারণ, শব্দও আকাশের ভায় অমূর্ত্ত পদার্থ। স্থতরাং শব্দও আকাশের ভায় নিতা হউক । অনিতা ঘটের সাধর্ম্য।প্রযুক্ত শব্দ অনিতা হইবে, কিন্ত নিতা আকাশের সাধর্ম্য।প্রযুক্ত নিতা হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেত্ নাই। এখানে প্রতিবাদীর উক্তরণ উত্তর "নাধর্ম্য।প্রযুক্ত নিতা হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেত্ নাই। এখানে প্রতিবাদীর উক্তরণ উত্তর "নাধর্ম্য।প্রযুক্ত নিতা হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেত্ নাই। এখানে প্রতিবাদীর উক্তরণ উত্তর "নাধর্ম্য।প্রযুক্ত হেত্ কার্যার, তাহার সাধ্য ধর্ম অনিতাত্বের ব্যান্তিবিশিষ্ট। কারণ, যে যে পদার্থে কার্যান্ত বা কারণজন্তন্ত আছে, সে সমন্তই অনিতা। কিন্ত প্রতিবাদীর অহিমত অমূর্ত্ত্ব হেতু নিতাত্বের ব্যান্তিবিশিষ্ট। কারণ, যে যে পদার্থে কার্যান্ত বা কারণজন্তন্ত আছে, সে সমন্তই অনিতা। কিন্ত প্রতিবাদীর অহিমত অমূর্ত্ত্ব হেতু নিতাত্বের ব্যক্তিরারী। কারণ, অমূর্ত্ত পদার্থ মান্তই নিতা নহে। স্মতরাং প্রতিবাদীর ঐ ব্যক্তিরারী হেতু বাদীর সৎ হেতুর প্রতিপক্ষ না হওরার উক্ত হলে প্রকৃত সংপ্রতিপক্ষ দোষ হইতে পারে না। বাদী ও প্রতিবাদীর হেতুর্য কুল্যবল না হইলে সেধানে সংপ্রতিপক্ষ দোষ হয় না। তৃতীয় স্থ্য প্রতিবা

# ২। বৈধৰ্ম্মাসমা—( विভীন হুত্ৰে)

বিক্লম ধর্মকে বৈধর্ম্ম বলে। অর্থাৎ বে পদার্থে বে ধর্ম থাকে না, তাহা ঐ পদার্থের বৈধর্ম্ম। কোন বাদী কোন সাধর্ম্ম অথবা বৈধর্ম্যক্রপ হেতু বা হেত্বাহাদের দ্বারা কোন ধর্মীতে তাহার সাধ্য ধর্মের সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি বাদীর দৃষ্টান্তপদার্থের কোন একটা বৈধর্ম্মানাত্র দ্বারা বাদীর গৃহীত দেই ধর্মাতে তাহার দেই সাধা ধর্মের অভাবের আপত্তি প্রকাশ করিয়া প্রত্যবস্থান করেন, তাহা হইলে দেখানে প্রতিবাদীর দেই উত্তরের নাম "বৈধর্ম্মাসমা" জাতি। যেমন পূর্বেবং কোন বাদী "আত্মা সক্রিয়ঃ ক্রিয়াহেতুগুণবত্বাৎ লোইবং" ইত্যাদি বাক্য প্রয়োগ করিয়া শ্বাত্মাতে সক্রিয়ারের সংস্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি বলেন যে, ক্রিয়ার কারণ গুণ-বিশিষ্ট লোই পরিচ্ছির পদার্থ, কিন্ত শ্বাত্মা অপরিচ্ছির পদার্থ অর্থাৎ বিস্তৃ । ঐ অপরিচ্ছিরত্ব ধর্ম্ম লোইে না থাকার উহা লোইের বৈধর্ম্ম। স্ক্তরাং শ্বাত্মাতে সক্রিয় লোইের বৈধর্ম্ম থাকার আত্মা সক্রিয় হইতে পারে না । কারণ, সক্রিয় পদার্থের বৈধর্ম্ম থাকিলে তাহাতে নিজ্রিমন্ত স্বীকার্ম্ম।

অত এব আত্মা নিজিয় হউক ? আত্মা স্ক্রিয় লোষ্টের সাধর্মাপ্রযুক্ত স্ক্রিয় ইইবে, কিন্তু উহার বৈধর্মাপ্রযুক্ত নিজিয় হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতুও নাই। প্রতিবাদী এইরূপে বাদীর গৃহীত দুরান্ত লোষ্টের বৈধর্মানাত্র ধারা আত্মাতে বাদীর সাধা ধর্ম স্ক্রিয়রের অভাব নিজিয়েরের আগতি প্রের্জিল আগতি প্রের্জিল আগতি প্রের্জিল সাধর্মাসমা জাতির প্রয়োপ স্থলে প্রতিবাদী বিভূত্ব ধর্মকে আকাশের সাধর্মার্রপে গ্রহণ করিয়া, দেই সাধর্মায়ারার উক্তরূপ আগতি প্রকাশ করেন। কিন্তু এই "বৈধর্মাসমা" জাতির প্রয়োগ স্থলে প্রতিবাদী ঐ বিভূত্বধর্মকে বাদীর দৃষ্টাল্ক লোষ্টের বৈধর্মারূপে গ্রহণ করিয়া, দেই বৈধর্মা ধারাই উক্তরূপ আগতি প্রকাশ করেন, ইহাই বিশেষ। পুর্কোক্ত যুক্তিতে ভাষাকারের মতে ইহাও সক্রের নহে, ইহাও জাত্যুত্রর।

অথবা কোন বাদী পূর্লবং "শকোহনিতাঃ কার্য।ত্বাদ্বটবং" ইত্যাদি বাকা প্রয়োগ করিয়া শক্ষে অনিতাত্বের সংখাপন করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, শক্ষে যেমন অনিতা ঘটের সাধর্ম্যা কার্যাত্ব আছে, তক্রণ উহার বৈধর্ম্যা অমূর্ত্তব্য আছে। কারণ, শক্ষ ঘটের ভায় মূর্ত্ত পদার্থ নহে, কিন্তু অমূর্ত্ত। স্কৃতরাং বে অমূর্ত্তব্য লটে না থাকার উহা ঘটের বৈধর্ম্যা, তাহা শক্ষে থাকায় শক্ষ ঘটের ভায় অনিতা হইতে পারে না। স্কৃতরাং শক্ষ নিতা হউক ? শক্ষ অনিতা ঘটের সাধর্ম্যপ্রস্কুক অনিতা হইবে, কিন্তু উহার বৈধর্ম্য। প্রস্কুক নিতা হইবে না, এ বিবয়ে বিশেষ হেতৃও নাই। উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর উক্তর্মণ উত্তর "বৈধর্ম্য। জাতি। কিন্তু ইহাও অস্ত্তর। কারণ, উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর অভিমত হেতৃ অমূর্ত্তব্য অনিতা ঘটের বৈধর্ম্য। হইলেও উহা নিতাত্বের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট বৈধর্ম্য। নহে। কারণ, অমূর্ত্ত পদার্থনাএই নিত্য নহে। স্কৃতরাং প্রতিবাদীর অভিমত ঐ ব্যভিচারী বা ছষ্ট হেতৃ বাদীর গৃহীত নির্দ্ধোর হেতৃর প্রতিপক্ষ না হওরার প্রতিবাদী ম হেতৃর হারা বাদীর হেতৃতে সংপ্রতিণক্ষ দোৰ বনিতে পারেন না। স্কৃতীয় স্কু ক্রষ্টবা।

### ৩। উৎকর্ষসমা—(চতুর্থ ফরে)

বাদী কোন ধর্মীতে কোন হেত্ বা হেত্বাভাদের ছারা তাঁহার সাধা ধর্মের সংস্থানন করিলে, প্রতিবাদী যদি বাদীর দেই হেত্র ছারাই বাদীর গৃহীত দেই ধর্মীতে অবিদ্যমান কোন ধর্মের আগত্তি প্রকাশ করিয়া প্রভাবস্থান করেন, তাহা হইলে দেখানে প্রতিবাদীর সেই উত্তরের নাম "উৎকর্মনা" জাতি। "উৎকর্ম" বলিতে এখানে অবিদ্যমান ধর্মের আরোগ। বেমন কোন বাদী পূর্ব্যবৎ "আত্মা সক্রিয়: ক্রিয়াহেতুগুণবজাৎ লােষ্টবৎ" ইত্যাদি বাক্য প্রয়োগ করিলে বদি প্রতিবাদী বলেন যে, ভাহা হইলে তােমার ঐ হেতু প্রযুক্ত আত্মা লােষ্টের ভায় স্পর্লবিশিষ্টও হউক বিদ্যালির কারণ গুণ আছে বলিয়া আত্মা লােষ্টের ভায় সক্রিয় হয়, তাহা হইলে স্পর্শবিশিষ্টও কেন হইবে না ? আর যদি আত্মা লােষ্টের ভায় স্পর্লবিশিষ্ট না হয়, তাহা হইলে লােষ্টের ভায় সক্রিয় ভাল মান্তির ভায় সক্রিয়ও হট যে, বাদীর গৃহীত সাধ্যধ্যী— তাহার দৃষ্টান্ত পদার্থের সর্বাহ্মেই সমানধ্যা না হইলে উহা দৃষ্টান্ত বলা বায় না ।

মতরাং বালীর গৃহীত লৃষ্টান্ত লোটে যে প্পর্শবন্ধ ধর্ম আছে, তাহাও বালীর সাধাংশী আত্মাতে থাকা আবজ্ঞক। কিন্তু আত্মাতে যে স্পর্শবন্ধ ধর্ম বিদানান নাই, ইহা সকলেরই থাক্তত। প্রতিবাদী বাদীর উক্ত হেত্র দারাই আত্মাতে ঐ অবিদানান ধর্মের আপত্তি প্রকাশ করার তাহার ঐ উত্তর 'উৎকর্ষদা" জাতি। এইরপ কোন বানী পূর্মবিং ''শন্দোহনিতাঃ কার্যাত্মাং ঘটবং" ইত্যাদি প্রয়োগ করিলে, প্রতিবাদী যদি বলেন যে, তাহা হইলে শব্দ বটের তার রূপবিশিষ্টও হউক ? কারণ, তোমার দৃষ্টান্ত যে ঘট, তাহা রূপবিশিষ্ট। যদি কার্যাত্মবন্ধতঃ শব্দ ঘটের তার অনিত্য হয়, তাহা হইলে ঘটের তার রূপবিশিষ্টও কেন হইবে না ? বল্পতঃ রূপবন্ধার শব্দে নাই, উহা শব্দে অবিদানান ধর্মে, ইহা সকলেরই থাকত। কিন্তু প্রতিবাদী উক্ত স্থানে বাদীর ঐ হেত্র দারাই শব্দে ঐ অবিদানান ধর্মের আপত্তি প্রকাশ করার, তাহার ঐ উত্তর "উৎকর্ষদা" আতি। ইহাও অনহত্তর। কারণ, বাদীর গৃহীত দৃষ্টান্তগত সমন্ত দ্র্মাই বাদীর গৃহীত সাধাধ্যমী বা প্রক্ষে আকে না, তাহা থাকা আবশ্রকত নহে। এবং কোন ব্যতিচারী হেত্র দারাও প্রতিবাদী শেই অবিদানান ধর্মের আপত্তি সমর্থন করিতে পারেন না। উক্ত স্থলে বাদীর গৃহীত হেতু কার্যাত্ম জলের ব্যতিচারী। কারণ, কার্যা বা জন্য পদার্থমায়েই রূপ নাই। স্থতরাং উহার দ্বারা শব্দে অনিত্যক্র নায় রূপবন্তা দিদ্ধ হইতে পারে না। কারণ, ঐ হেতু রূপের ব্যাণ্য নহে। প্রক্রম বর্ষ স্থান স্থান্ত প্রতিবাদী বিদ্ধ হাবা। বিদ্ধ স্থানা বা কারণ, কার্যা বা জন্য। কারণ, ঐ হেতু রূপের ব্যাণ্য নহে। প্রক্রম বর্ষ স্থান স্থান্ত প্রতিবাদী

### ৪। অপকর্ষসমা—(চতুর্গ হলে)

"অপকর্ব" বিগতে এখানে বিদামান ধর্মের অপলাপ বা উহার অভাবের আপত্তি। বানী কোন ধর্মাতে কোন হেতু ও দৃষ্টান্ত বারা কোন সাধা ধর্মের সংস্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি বানীর ঐ দৃষ্টান্ত হারাই তাঁহার গৃহীত ধর্মাতে বিদামান ধর্মের অভাবের আপত্তি করিয়া প্রতিষেধ করেন, তাহা হইলে প্রতিবাদীর সেই প্রতিষেধ বা উভরের নাম "অপকর্ষসমা" জাতি। বেমন কোন বাদী 'আত্মা সক্রিম: ক্রিমাহেতু ওপবরাৎ, লোইবং"—এইরূপ প্রহোগ করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, আপনার কথিত দৃষ্টান্ত যে লোই, তাহা অবিভূ অর্থাৎ সর্কব্যাপী পদার্থ নহে, পরিচ্ছিন্ন পদার্থ। স্কতরাং আত্মাও ঐ লোইের ভার অবিভূ হউক ? ক্রিমার কারণগুণবভাবনত: আত্মা লোইের ভার সক্রিম হইবে, কিন্তু লোইর ভার পরিচ্ছিন্ন পদার্থ হইবে না, এ বিদ্যে বিশেষ হেতু নাই। বস্ততঃ আত্মাতে যে বিভূত্ব ধর্মাই বিদামান আছে, ইহা বাদী ও প্রতিবাদী, উভরেরই স্থীকৃত। কিন্তু প্রতিবাদী আত্মাতে ঐ বিদামান ধর্মের অভাবের ( অবিভূত্বের) আপত্তি প্রকাশ করায়, তাহার উক্ত উত্তরের নাম "অপকর্ষসমা" আতি। এইরূপ কোন বাদী "শংক্ষাহিনিতাঃ কার্যান্থাৎ, বুরবং" এইরূপ প্রবােগ করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, শক্ষ যদি কার্যান্ত্রশতঃ হটের ভায় অনিত্য হয়, তাহা হইলে উহা হটের ভায় প্রবাত্তির প্রতান করিল প্রতিবাদী বদি বলেন যে, শক্ষ যদি কার্যান্ত্রশতঃ হটের ভায় অনিত্য হয়, তাহা হইলে উহা হটের ভায় প্রবাত্তির প্রতান শক্ষ শক্ষ মাত্রির ইউক ? বস্ততঃ ঘট প্রবাণজ্ঞিয় লাহে, বিদ্য স্থাত বিদ্যানান ধর্ম্ম। প্রতরাং শক্ষের প্রতাবের আগত্তি বাদীন গুণীত হেতু ও দৃষ্টান্ত হারাই শক্ষে ঐ বিদ্যানান গর্মের প্রভাবের আগত্তি

প্রকাশ করার তাঁহার ঐ উত্তর "অপকর্ষণন।" জাতি। পুর্বোক্ত যুক্তিতে ইংাও অনহতর। পঞ্চন ও ষর্ভ স্থান্ত প্রতিষ্ঠা।

### ৫। বর্গদমা—(চতুর্থ করে)

যে পদার্থে বাদীর সাধ্য ধর্ম নিশ্চিত নহে, কিন্তু সন্দির্ম, বাদী সেই পদার্থকৈ তাঁহার সাধাধর্ম-বিশিষ্ট বলিয়া বর্ণন করেন। স্থতরাং "বর্ণা" শব্দের হারা বুঝা বায়—সন্দিধ্যশাধ্যক। উহা "পক্ষ" নামেও কথিত হইয়াছে। এবং বে পদার্থে বাদীর সাধ্য ধর্ম নিশ্চিতই আছে, তর্বিবার কাহারই বিবাদ নাই, দেই পদার্থকে দপক্ষ বলে। উত্তাপ পদার্থ ই দৃষ্টান্ত হইবা থাকে। যেমন পুর্ব্বোক্ত "আত্মা সক্রিয়:" ইত্যাদি প্রয়োগে আত্মাই সক্রিয়ত্ত্বলে বর্ণা, স্মতরাং আত্মাই পক্ষ এবং দৃষ্টান্ত লোষ্ট সপক্ষ। এবং "শক্ষোভ্নিতাঃ" ইংগাৰি প্রয়োগে শক্ষই অনিতাত্বলপে বর্ণা, স্কুতরাং পক্ষ। দুটাস্ত ঘট সপক্ষ। কোন বাণী কোন হেতু এবং দুটাস্ত ঘারা কোন পক্ষে জাঁহার সাধা ধর্মের সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি বাদীর গৃহীত দেই দুরীতে বর্ণাত অর্থাৎ সন্দির্ঘদাধ্যকতের আপত্তি প্রকাশ করেন, ভাগ হইলে দেখানে প্রতিবাদীর দেই উত্তরের নাম "বর্ণাদমা" লাতি। বেমন কোন বাদী "আত্মা সক্রিয়: ক্রিঞ্গতেতুগুণবত্তাৎ লোষ্টবৎ" এইরূপ প্রয়োগ করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, তাহা হইলে লোষ্টও আত্মার ন্তার বর্ণা অর্থাৎ সন্দিগ্রদাধাক হউক ? এইরূপ কোন वांशी "मरमार्शनजाः कार्यादार बहेतर" बहेतर প্রয়োগ कतिरम প্রতিবাদী यप्ति वामन रव, जाहा হুইলে ঘটও শব্দের ন্তার বর্ণা অর্থাৎ সন্দিশ্বনাধাক হউক ? প্রতিবাদীর কথা এই যে, পক্ষ ও দৃষ্টান্ত সমানধর্মা হওয়া আবগ্রক। স্করাং বাদীর পক্ষপদার্থের ধর্ম বে সন্দিশ্বসাধ্যকত্ব, তাহা দৃষ্টান্ত পদার্থেও স্বাকার্য। পরন্ত বাদীর গৃহত যে হেতু তাঁহার গৃহীত পক্ষপদার্থে আছে, সেই থেতুই তাঁহার গৃগীত দৃষ্টান্তপনার্থেও আছে। স্কুতরাং বানীর দেই ছেতুবশতঃ তাঁহার গৃহীত সেই দুষ্টান্তপনাৰ্থণ জাহার গৃহীত পক্ষণনাৰ্থের ভাষ সন্দিশ্বনাধাক কেন হইবে না ? কিন্তু তাহা व्हेरण जात छेवा मुद्देशिख व्हेर्ट भारत ना । कातन, मिनक्सिमाधाक भनार्थ मृद्देशिख वय ना । छेक স্থাল প্রতিবাদীর এইরূপ উত্তর "বর্ণাসমা" জাতি। কিন্তু পূর্ব্বোক্ত যুক্তিতে ইহাও অসহত্তর। भक्षम **छ यह एक जहेवा**।

# ৬। অবর্ণ্যসম্ — (চতুর্থ করে)

পূর্নোক্ত "বর্ণো"র বিপরীত "শ্বর্ণা"। স্থতরাং "শ্বর্ণাসমা" জাতিকে পূর্ন্নোক্ত "বর্ণাসমার" বিপরীত বলা বায়। অর্থাৎ বাহা সন্দিশ্বলাথক (বর্ণা) নহে, কিন্তু নিশ্চিতলাথক, তাহা "শ্বর্ণা"। নিশ্চিতলাথক করই "শ্বর্ণাত্ত"। উহা বালীর গৃহীত পক্ষে থাকে না, দৃষ্টাক্তে থাকে। কিন্তু প্রতিবালী যদি বালীর গৃহীত পক্ষে দৃষ্টাক্তগত "শ্বর্ণাত্তে"র অর্থাৎ নিশ্চিতলাথাকদ্বের আগত্তি প্রকাশ করেন, তাহা হইলে তাহার ঐ উত্তরের নাম "শ্বর্ণাসমা" জাতি। বেমন পূর্ন্বোক্ত হলে প্রতিবালী যদি বলেন বে, আল্লাও লোষ্টের ভার নিশ্চিতলাথাক হউক ? কারণ, পক্ষ ও দৃষ্টাক্ত

সমানধর্মা হওয়া আবিশুক। পরত বাদীর গৃহীত বে হেতু দৃষ্টাস্ত লোষ্টে আছে, ঐ হেতুই তাহার গৃহীত পক্ষ আত্মাতেও আছে। স্তত্তরাং ঐ হেতুবশতঃ ঐ পক্ষ আত্মাও ঐ দৃষ্টাস্ত লোষ্টের জার নিশ্চিতসাধাক কেন হইবে না । তাহা হইলে আর উহা পক্ষ হয় না । কারণ, বাহা সক্ষমনাধাক, তাহাই পক্ষ হয় । এইরপ "শক্ষোহনিতাঃ কার্যাত্তাৎ ঘটবং," ইত্যাদি প্রায়োগছনেও প্রতিবাদী যদি পূর্ববং বাদীর গৃহীত পক্ষে দৃষ্টাস্তগত "অংগতিত" অর্থাৎ নিশ্চিতসাধাকত্তার আপত্তি প্রকাশ করেন, তাহা হইলে তাহার ঐ উত্তরও "অর্থাদেন" জাতি হইবে । পূর্ব্বোক্ত যুক্তিতে ইহাও আদহত্তর । পঞ্চম ও বর্ষ্ট স্ত্রে প্রতিবাদ।

### ৭। বিকল্পসমা—( চতুর্থ হতে )

্বাদীর কথিত হেত্বিশিষ্ট দৃষ্টান্ত পদার্থে অন্য কোন ধর্মের বিকল্পপুক্ত অর্থাৎ বাদীর ক্ষিত দেই হেতু পদার্থে অন্য কোন ধর্মের ব্যভিচার প্রদর্শন করিয়া, প্রতিবাদী যদি বাদীর মেই হেতুতে তাঁহার সাধা ধর্মের বাভিচারের আপত্তি প্রাকাশ করেন, তাহা হইলে দেখানে প্রতিবাদীর সেই উত্তর ভাষাকারের মতে "বিকল্লসমা" জাতি। যেমন কোন বাদী পুর্ব্বোক্ত "আত্মা সক্রিয়ঃ" ইত্যাদি প্রয়োগ করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন গৈ, ক্রিয়ার কারণ স্করণবিশিষ্ট इंदेलिश त्यम क्या अक, त्यम लाहे, धवर क्या खवा नयु, त्यम वायु, खळा कियाव কারণ গুণবিশিষ্ট হইলেও কোন দ্রব্য সক্রিয়, বেমন লোষ্ট এবং কোন দ্রব্য নিজিন্ত, বেমন আত্মা, ইহা কেন হইবে না ? জিলার কারণ গুণবিশিষ্ট হইকেই যে সে জবা সজিল হইবে, নিজিল হুইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতু নাই। ভাহা হুইলে ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিষ্ট বলিয়া লোটের নাার বায়ু প্রভৃতিও গুরু কেন হয় না ? স্বতরাং ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিষ্ট দ্রবাষাত্রই যে, একরণই নহে, ইহা ত্রীকার্যা। উক্ত ছলে প্রতিবাদীর উক্তরণ উত্তর "বিকল্লদম" লাতি। "বিকল্প" শব্দের অর্থ বিবিধ প্রাকার বা বৈচিত্রা, উহার ফলিতার্থ এখানে ব্যক্তিচার। উক্ত স্থলে বাদীর দুঠান্তপদার্থ লোষ্টে তাঁহার হেতু ক্রিয়ার কারণগুপবত্তা আছে। কিন্ত ভাষাতে লমুত্রধর্ম নাই। স্নতরাং বাদীর ঐ হেতু ঐ স্থলে লমুত্রধর্মের বাভিচারী; উক্ত স্থলে বাদীর হেতুতে ঐ গঘুত্বধর্মের কভিচার প্রদর্শন করিয়া, তন্থারা বাদীর ঐ হেতুতে তাঁহার সাধা ধর্ম সক্রিয়ত্বের ব্যভিচারের স্থর্থনই প্রতিবাদীর উদ্দেশ্য। পুর্ব্বোক্ত বৃক্তিতে ইহাও অনহন্তর। পঞ্চম ও বর্চ করে ভাইবা।

### ৮। সাধ্যসমা—(চতুর্ব হত্তে)

শাধ্য" শব্দের অর্থ এথানে সাধ্যংশী। যে পদার্থ বেরূপে পূর্ব্ধনিদ্ধ নহে, সেই গদার্থই সেইরূপে হেতু প্রভৃতি অবদ্ধর প্রয়োগ করিয়া বাদী সাধন করেন। স্বতরাং ঐ অর্থে "সাধ্য" শব্দের দারা সাধ্যধর্মীও বুঝা বায়। যেমন পূর্ব্বোক্ত "আত্মা সক্রিয়" ইত্যাদি প্রয়োগস্থলে সক্রিয়ন্তর্মণ শব্দ প্রক্রিয়ন্ত্রনা প্রায়া সাধ্যধর্মী। শব্দেহিনিত্যঃ" ইত্যাদি প্রয়োগস্থলে অনিতাত্ত্রনাপে শব্দ

সাধাধল্মী। কিন্তু যাহা দৃষ্টাভক্তপে গৃহীত হয়, তাহা পূর্ব্বসিদ্ধই থাকার সাধা নহে। বেমন উক্ত স্থলে লোষ্ট সক্রিয়ত্ত্রণে পূর্বাসিছই আছে এবং ঘট অনিতাত্ত্রণে পূর্বাসিছই আছে। লোষ্ট যে সক্রিয় এবং ঘট যে অনিতা, ইহা বাদী ও প্রতিবাদী উভয়েরই স্বীকৃত। স্কুতরাং হেতু প্রভৃতি অবয়বের প্রয়োগ করিয়া উহা সাধন করা অনাবশুক। কিন্ত প্রতিবাদী যদি বাদীর সেই দুষ্টাস্কপদার্থেও সাধ্যত্বের আপত্তি প্রকাশ করেন, তাহা হইলে তাঁহার সেই উত্তর "দাধ্যসমা" জাতি। অর্থাৎ পূর্ব্বোক্ত হলে প্রতিধাদী বদি বলেন যে, "যেমন লোষ্ট, দেইরূপ আছা।" ইহা বলিলে লোষ্টও আত্মার ভার সক্রিয়ত্বরূপে সাধ্য হউক? অর্থাৎ লোষ্ট যে সক্রিয়, এ বিষয়ে হেত কি ? তাহাও বলা আংখ্যক। এইরূপ "শকোহনিতাঃ" ইত্যাদি প্রয়োগ স্থলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, "যেখন ঘট, তজ্ঞপ শক্ষ" ইহা বলিলে ঘটও শক্তের নাায় সাথা হউক ? অর্থাৎ ঘট যে অনিত্য, এ বিষয়ে হেতু কি ? ভাষাও বলা আবগুক। প্রতিবাদীর অভিপ্রায় এই যে, পক্ষ ও দৃষ্টান্ত সমানধর্মা হওয়। আংখাক। কিন্তু বাদীর গৃহীত দৃষ্টান্তও তাহার পক্ষের ন্যায় ঐক্তপে সাধ্য হইলে উহা দুষ্টান্তই হয় না। কারণ, সাধা পদার্থ দুষ্টান্ত হয় না। স্বতরাং দৃষ্টান্তাসিভিবশতঃ বাদীর ঐ জন্মান হইতে পারে না। প্রতিবাদীর উক্তরণ উত্তর "সাধ্যসমা" জাতি। উদয়নাচার্য্য প্রভৃতির মতে প্রতিবাদী বাদীর কথিত হেতু প্রযুক্তই বাদীর পক্ষ, হেতু এবং দৃষ্টাস্ত বাহা পূর্ব্ধসিদ্ধ, ভাহাতেও সাধাবের আপত্তি প্রকাশ করিলে তাঁহার ঐ উত্তর "সাধ্যসমা" জাতি। পরে ইহা বাক্ত হইবে। পর্যনাক্ত বুক্তিতে ইহাও অদহতর। কারণ, বাাপ্তিশুনা কেবল কোন সাধৰ্ম্য দাগা কোন সাধ্যসিদ্ধি বা আগতি হইতে পারে না। বাদীর পক্ষের কোন সাধর্মানাত্র ঐ পক্ষের ন্যায় তাঁহার দুই:ভের সাধ্যত্বের সাধক হেতু হয় না। পরস্ত অভ্যানের পক্ষগত সমস্ত ধর্মাই দৃষ্টান্তে থাকে না। তাধা হালে ঐ পক্ষ ও দৃষ্টান্ত অভিন পদার্থই হওরায় কুত্রাপি দৃষ্টাস্ত সিদ্ধ হয় না। সর্বতেই উক্ত যুক্তিতে দৃষ্টাস্ত অসিদ্ধ হইলে অনুমান মাত্রেরই উচ্ছেদ হয়। স্থতরাং প্রতিবাদী নিজেও কোন অনুমান প্রদর্শন করিতে পারিবেন না। স্থতরাং তাঁহার ঐ উত্তর নিজেরই বাাঘাতক হওয়ায় অসহতর। পঞ্চম ও ষ্ঠ च्य सहेवा

### ৯। প্রাপ্তিসমা—( দপ্তম দ্বে )

"প্রাপ্তি" শব্দের অর্থ সহজ। প্রতিবাদী যদি বাদীর হেতৃ ও সাধা ধর্মের প্রাপ্তিবশৃতঃ সাম্য সমর্থন করিয়া নোবোদ্ভাবন করেন, ভাহা হইলে তাঁহার সেই উত্তরের নাম "প্রাপ্তিসমা" জ'তি। যেমন প্রেলিক হলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, এই হেতৃ কি এই সাধ্যধর্মকে প্রাপ্ত হইয়াই উহার সাধক হয় অথবা প্রাপ্ত না হইয়াই উহার সাধক হয়, তাহা হইলে ঐ হেতৃর সহিত ঐ সাধ্যধর্মের প্রাপ্তি অর্থাৎ সহজ স্মীকৃত হওয়ার ঐ হেতৃর নায় ঐ সাধ্যধর্মেও যে বিদামান পদার্থ, ইহা স্বীকার্যা। কারণ, উভয় পদার্থ বিদামান না থাকিলে সেই উভয়ের পরম্পর সম্বন্ধ সম্ভব হয় না। কিন্তু যদি ঐ হেতৃ ও সাধ্যধর্মে,

এই উভর পদার্থ ই একত্র বিদামান থাকে, তাহা হইলে ঐ উভরের অবিশেষবশতঃ কে কাহার সাধক অথবা সাধ্য হইবে ? ঐ সাধ্য ধর্ম্মও ঐ হেতুর সাধক কেন হয় না ? কারণ, তাহাও ত ঐ হেতুর দহিত দখক। প্রতিবাদী এইরূপে বাদীর হেতু ও সাধাধর্মের প্রাপ্তিপক্ষ এহণ করিয়া উক্তরূপে প্রতিকৃল তর্ক দারা বাদীর হেতুর সাধকত্ব পশুন করিলে তাঁহার ঐ উত্তর ভাষ্যকারের মতে "প্রাপ্তিস্মা" জাতি। এইরূপ বাদী কোন পদার্থকে কোন কার্য্যের কারণ বলিলে প্রতিবাদী যদি शृक्तवर वानन हा, के भार्च यमि के कार्याटक खाल बहेबारे छेबात बनक बब, छोबा बहेदन के कार्याछ পূর্বে বিদ্যমান পদার্থ, ইহা স্বীকার্য্য। নচেৎ উহার সহিত ঐ কারণের প্রাপ্তি বা সম্বন্ধ হইতে পারে না। কিন্তু যদি ঐ কার্যা ঐ কারপের ভাষ পূর্বেই বিদামান থাকে, তাহা হইলে আর ঐ পদার্থকে ঐ কার্য্যের জনক বলা যার না। স্কতরাং উহা কারণই হয় না। প্রতিবাদী এইরূপে প্রতিকৃত্ন তর্কের দারা বাদীর কথিত কারণের কারণত্ব থণ্ডন করিলে তাঁহার ঐ উত্তরও পূর্ব্ববং "প্রাপ্তিদমা" ভাতি হইবে। কিন্তু ইহাও অনহতর। কারণ, যাহা বস্ততঃ বাদীর সাধাধর্মের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট হেতু, তাহা ঐ সাধাধর্মকে প্রাপ্ত না হইরাও উহার সাধক' হইতে পারে। ঐ হেতু ও সাধ্যধর্শের যে ব্যাপাব্যাপক ভাব সম্বন্ধ আছে, তাহাতে ঐ উভয়ের অবিশেব হয় না। হেতু ও সাধাধর্মের বেরূপ সমন্ধ থাকিলে হেতুর ভায় সাধা ধর্মেরও সর্ববিত পূর্বসভা স্থীকার্য্য হয়, সেইরূপ সম্বন্ধ স্বীকার অনাব্যাক এবং তাহা সর্ব্বত্র সম্ভবও হয় না। এইরূপ ঘাহা বস্ততঃ কারণ বলিয়া প্রমাণদিদ, তাহাও কার্য্যকে প্রাপ্ত না হইয়াও ঐ কার্য্যের জনক হয়। ঐ উভরের কার্য্য-কারণ-ভাব সম্বন্ধ অংখ্যই আছে। কিন্তু বেরূপ সম্বন্ধ থাকিলে কারণের ক্তার সেই কার্য্যেরও পূর্ব্যসন্তা স্বীকার্য্য হয়, দেরপ সম্বন্ধ স্বীকার অনাবপ্তক। অষ্ট্রম হাত্র দ্রাষ্ট্রবা।

# ১০। অপ্রাপ্তিসমা—( দপ্তম স্থতে

বাদীর কথিত হেতু তাঁহার সাধাধর্মকে প্রাপ্ত না হইরাই উহার সা , । হয় এবং তাঁহার কথিত কারণও দেই কার্যাকে প্রাপ্ত না হইরাই উহার জনক হয়, এই ছিতীর পক্ষ গ্রহণ করিয়া প্রতিবাদী বাদীর কথিত হেতুর সাধকত্ব এবং কথিত কারণের কারণত্ব থণ্ডন করিলে, প্রতিবাদীর দেই উত্তরের নাম "অপ্রাপ্তিসমা" জাতি । যেমন প্রতিবাদী যদি বলেন যে, প্রদীপ যেমন তাহার প্রকাশ পদার্থকে প্রাপ্ত না হইয়া তাহার প্রকাশক হইতে পারে না, তক্রণ হেতুও তাহার সাধা পদার্থকে প্রাপ্ত না হইয়া তাহার সাধক হইতে পারে না । কারণ, তাহা হইলে ঐ হেতু সেই সাধাধর্মের অভাবেরও সাধক হইতে পারে না । কারণ, তাহা হইলে ঐ হেতু সেই সাধাধর্মের অভাবেরও সাধক হইতে পারে । তাহা হইলে আর উহার ছারা সেই সাধাধর্ম্ম সিদ্ধ হইতে পারে না । এইরূপ বহি যেমন দাহা পদার্থকে প্রাপ্ত না হইলে তাহার দাহ জন্মাইতে পারে না , তক্রণ কারণও কার্যাকে প্রাপ্ত না হইলে তাহার কারণই হয় না । প্রতিবাদীর এইরণ উত্তর "অপ্রাপ্তিদমা" জাতি । পুর্বোক্ত যুক্তিতে ইহাও অসহন্তর । অন্তম স্ব্রেরার বাইরা ।

### ১১। প্রসঙ্গসমা—( নবম প্রে)

প্রতিবাদী বাদীর ক্থিত দুষ্টাস্কেও প্রমাণ প্রশ্ন করিয়া বাদীর অমুমানে দুষ্টাস্ক-দিদ্ধি দোব প্রদর্শন করিলে, তাঁহার দেই উত্তর ভাষ্যকারের মতে "প্রদক্ষসমা" জাতি। যেমন কোন বাদী "আত্মা দক্রিয়: ক্রিয়াহেতুগুণবন্ধাৎ গোষ্টবৎ" এইরূপ প্রায়োগ করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, লোষ্ট বে সক্রিয়, এ বিষয়ে প্রমাণ কি ? তদ্বিয়ে কোন প্রমাণ কথিত না হওরায় ঐ দূঠান্ত অসিদ্ধ। এইরূপ "শক্ষোহনিতাঃ কার্যান্তাৎ ঘটবং" এইরূপ প্রয়োগ করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, ঘট যে অনিতা, এ বিষয়ে প্রমাণ কি ? তহিষয়ে কোন প্রমাণ কথিত না হওয়ায় ঐ দৃষ্টাস্ত অসিজ। প্রতিবাদীর উক্তরণ উত্তর "প্রদক্ষনমা" জাতি। উদয়নাচার্য্যের মতে প্রতিবাদী যদি বাদীর হেতু, পক্ষ ও দৃষ্টাস্ত, এই পৰাৰ্থজয়েই পূৰ্ব্বোক্তরূপে প্রমাণ প্রশ্ন করিয়া, বাদী তদ্বিয়ে কোন প্রমাণ প্রদর্শন করিলে তাহাতেও প্রমাণ প্রশ্ন করেন, এবং বাদী তাহাতে কোন প্রমাণ প্রদর্শন করিলে তাহাতেও আবার প্রমাণ প্রশ্ন করেন, অর্থাৎ এইরূপে প্রমাণ-পরস্পরা প্রশ্ন করিয়া যদি অনবস্থা-ভাসের উদ্ভাবন করেন, তাহা হইলে প্রতিবাদীর সেই উত্তরের নাম "প্রদক্ষসমা" জাতি। কিন্তু ইহাও অসহতর। কারণ, বেমন কেহ কোন দুখ্য পদার্থ দেখিবার জন্ম প্রনীপ এংশ করিলে, সেই প্রদীপ দর্শনের জন্ত আবার অন্ত প্রদীপ গ্রহণ করে না, কারণ, অন্ত প্রদীপ ব্যতীতও দেই প্রদীপ দেখা যায়; স্থতরাং দেখানে প্রদীপ দর্শনের জন্ম অন্ত প্রদীপ গ্রহণ ব্যর্থ,—এইরূপ বাদীর পৃথীত দৃষ্টাস্ত যাহা প্রমাণসিদ্ধ, তহিষ্যে আর প্রমাণ প্রদর্শন অনাবশুক। এইরূপ বাদীর হেতু এবং পক্ষও প্রমাণসিদ্ধ থাকায় তহিষয়েও আর প্রমাণ প্রধর্শন আবশুক হয় না। কোন হলে আবশুক হইলেও সর্ব্যেই প্রমাণপরস্পরা প্রদর্শন আবেখক হয় না। তাহা হইলে প্রতিবাদীর নিজের অনুমানেও তাঁহার বক্তব্য দুটান্ত প্রভৃতি পদার্থে প্রমাণ প্রশ্ন করিছা দুটান্তাদির অসিন্ধি বলা ধাইবে ; পূর্বোক্তরূপে অনবস্থাভাদের উদ্ভাবনও করা ঘাইবে। স্থতরাং তাঁহার পূর্বোক্তরূপ উত্তর স্বরাঘাতক হওরার উহা যে অসছত্তর, ইহা তাঁহারও স্বীকার্যা। দশন সূত্র এইবা।

# ১২। প্রতিদৃষ্টান্তসমা—( नवम ऋ ।

বে পদার্থে বাদীর সাধাধর্ম নাই, ইহা বাদী ও প্রতিবাদী উত্তরহই দক্ষত, সেই পদার্থকে প্রতিবাদী দৃষ্টাস্করণে প্রহণ করিলে তাহাকে বলে প্রতিদৃষ্টাস্ক বা প্রতিকৃদ দৃষ্টাস্ক। প্রতিবাদী যদি ঐ প্রতিদৃষ্টাস্কে বাদীর কথিত হেতুর দন্তা সমর্থন করিয়া, তদ্বারা বাদীর সাধাধর্মী বা পক্ষে তাহার সাধাধর্মের অভাবের আপত্তি প্রকাশ করেন, তাহা হইলে দেখানে প্রতিবাদীর সেই উত্তর ভাষাকারের মতে "প্রতিদৃষ্টাস্কদমা" জাতি। বেনন কোন বাদী "আআ সক্রিয়া ক্রিয়াহেতু- গুণবল্বাৎ লোষ্টবং" এইরূপ প্রয়োগ করিলে প্রতিবাদী বদি বলেন যে, ক্রিয়ার কারণ গুণবন্তারূপ বে হেতু, তাহা ত আকাশেও আছে। কারণ, নুক্ষের সহিত বায়ুর সংযোগ ব্রক্ষের ক্রিয়ার কারণ গুণ । ক্রি বায়ুর সংযোগ আকাশেও আছে। ক্রেরণ, নুক্ষের মহিত বায়ুর সংযোগ ব্রক্ষের ক্রিয়ার কারণ গুণ। ক্রি বায়ুর সংযোগ আকাশেও আছে। স্বতরাং আত্মা আকাশের স্কার্য নিজ্যির ইউক ? ক্রিয়ার

কারণ শুণবতাবশতঃ আত্মা যদি লোন্টের ন্যার দক্রিয় হয়, তাহা হইলে ঐ হেতুবশতঃ আত্মা কাকাশের ন্যায় নিজির ইইবে না কেন ? প্রতিবাদীর এইরূপ উত্তর উক্ত স্থলে প্রতিদৃষ্টাস্কদ্রমাণ কাতি। উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর গৃহীত আকাশরণ দৃষ্টাস্কই প্রতিদৃষ্টাস্ক। উহাতে বাদীর ক্ষিত হেতুর সন্তা সমর্থনপূর্কক তদ্বারা বাদীর সাধাধর্মা আত্মাতে তাঁহার সাধ্যধর্ম দক্রিরপ্রের অতাব নিজ্রিয়ত্বের সমর্থন করিয়া, বাদীর অন্থমানে বাধ অথবা সংপ্রতিপক্ষ দোষের উদ্ভাবনই প্রতিবাদীর উক্ষেশ্য। এইরূপ কোন বাদী "শংকাইনিতাঃ কার্যাত্বাং, বটবং" এইরূপ প্ররোগ করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, কার্যাত্বশতঃ শক্ষ যদি ঘটের ন্যায় অনিতা হয়, তাহা হইলে আকাশের ক্যায় নিতাও হউক ? কারণ, আকাশেও কার্যাত্ব হেতু আছে। কুপ থনন করিলে তন্মধ্যে আকাশও ক্যায় বা হন্ত পদার্থ। প্রতিবাদীর এইরূপ উত্তরও "প্রতিদৃষ্টান্তসমা" জাতি। কিন্ত ইহাও অসহতর। কারণ, উক্ত স্থলে বাদীর কথিত হেতু প্রতিবাদীর গৃহীত প্রতিদৃষ্টান্ত বন্ধতঃ নাই। স্বতরাং প্রকৃত হেতুশ্ন্ত কেবল ঐ প্রতিদৃষ্টান্ত উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর সাধ্যমাধক হর না। উদ্যানার্যার্য প্রতিব মতে প্রতিবাদী যদি হেতু সাধ্যমাধন নাহে, কিন্ত দৃষ্টান্তই সাধাসাধন, ইহা মনে করিয়া, কেবল প্রতিদৃষ্টান্ত ছারাই বাদীর সাধ্য ধর্ম্মতে তাহার সাধ্য ধর্ম্মর অভাবের আপত্তি প্রকাশ করেন, তাহা হইলে সেই উন্তরের নাম "প্রতিদৃষ্টান্তসমা" জাতি। প্রেরিক যুক্তিতে ইহাও অসহতর। একাদশ স্থল এটবা।

# ১৩। অনুৎপত্তিসমা—( वानन হাত )

বালী কোন পদার্থে কোন হেত্র বারা তাঁহার সাধ্য অনিতান্ত ধর্মের সংস্থাপন করিলে প্রতিবালী বাদি অন্তংপত্তিকে আপ্রর করিয়, বালীর ঐ হেতুতে দোবের উদ্ভাবন করেন, তাহা হইলে দেখানে তাহার দেই উদ্ভর "অন্তংপত্তিসমা" জাতি। উৎপত্তির পূর্বের উহার যে অভাব থাকে, তাহাই এবানে অন্তংপত্তি। যেনন কোন বালী বলিলেন,—"শক্ষোহনিতাঃ প্রবন্ধানন্তরীয়কত্বাং ঘটবং" অর্থাং শক্ষ অনিতা, যেহেত্ উহা প্রয়ন্তর অনন্তর উৎপত্ন হয়, বেমন ঘট। এথানে প্রতিবালী বাদি বলেন যে, শক্ষের উৎপত্তির পূর্বের তাহাতে ত ঐ হেতু নাই। স্কতরাং তথন শক্ষে অনিতান্তর সাধক হেত্ না থাকায় দেই শক্ষ নিতা হউক ? নিতা হইলে আর উহাতে উৎপত্তি-ধর্ম্ম নাই, ইহা স্মাক্ষর্মীয়। স্কতরাং বালীর কথিত ঐ হেতু (প্রয়ন্তের অনন্তর উৎপত্তি । শক্ষে অদিন্ত হওলায় উহা শক্ষে অনিতান্তের সাধক হইতে পারে না। উক্ত স্থলে প্রতিবালীর এইরূপ উত্তর "অন্তংপত্তিসমা" জাতি। কিন্ত ইহাও অনন্তরর। কারণ, শক্ষের উৎপত্তি হইলেই তাহার সন্তা দিল্ল হয়। তথন হইতেই উহা শক্ষ। তৎপূর্বের উহার সত্তাই নাই। স্কতরাং উৎপত্তির পূর্বের অন্তংপত্ন শক্ষে বালীর ঐ হেতু নাই, অত্রব তথন ঐ শক্ষ নিতা, এই কথা বলাই যায় না। পরস্ত প্রতিবালী ঐ কথা যদিরা শক্ষের উৎপত্তি স্বাকারই করিয়াছেন। স্কতরাং শক্ষের অনিতান্ত্রও তাহার স্বারিত হইরাছে। অয়োদশ ক্র ক্রইবা।

# ১৪। সংশয়সমা—( চতুর্দশ ক্ষত্রে)

বাদী কোন পদার্থে কোন হেতুর হারা তাঁহার সাধাধর্মের সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি সংশব্দের কারণ প্রদর্শন করিয়া, দেই পদার্থে বাদীর দেই সাধাধর্ম বিষয়ে সংশ্র সমর্থন করেন, তাহা হইলে দেখানে প্রতিবাদীর দেই উত্তর "দংশরসমা" জাতি। বেমন কোন বাদী বলিলেন, "শকোহনিতাঃ প্রযন্ত্রস্করণ ঘটবং"। এধানে প্রতিবাদী যদি বলেন গে, অনিতা ঘটের সাধর্ম্ম প্রযন্ত্রভাত্ত শব্দে আছে বলিয়া শব্দে যদি অনিতাত্ত্বের নিশ্চর হয়, তাহা হইলে শব্দ নিতা, কি অনিতা, এইরূপ সংশব্ধ কেন হইবে না ? এরূপ সংশ্রেরও ত কারণ আছে ? কারণ, শক্ষ বেমন ইন্দ্রিরপ্রাহ্ন, তক্রণ ঘট এবং তদ্গত ঘটত জাতিও ইন্দ্রিরপ্রাহ্ন। ঘটত জাতির প্রত্যক্ষ না হইলে ঘটত্বরূপে ঘটের প্রতাক্ষ হইতে পারে না। ঐ ঘটত জাতি নিতা, ইহা বাদীও স্বীকার করেন। স্নতরাং নিতা ঘটত্ব জাতি এবং অনিতা ঘটের সাধর্ম্ম। বা সমান ধর্মা যে ইক্রিরপ্রাহত, তাহা শক্ষে বিদ্যমান থাকার উহার জ্ঞানজ্ঞ শক্ষ কি ঘটত্ব জাতির ভাগে নিতা ? অথবা ঘটের ভার অনিতা ? এইরূপ দংশয় অবশুই হইবে। কারণ, সমানধর্মজ্ঞান এক প্রকার দংশ্রের কারণ। স্থতরাং কারণ থাকার উক্তরণ সংশর অবগ্রস্তাবী। সংশরের কারণ থাকিলেও যদি সংশয় না হয়, তাহা হইলে বাদীর অভিযত নিশ্চয়ের কারণ থাকিলেও নিশ্চয় হইতে পারে না। উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর এইরূপ উত্তর "সংশ্রদ্ম।" জাতি। উক্তরূপ সংশ্রু সমর্থন করিরা বাদীর হেতুতে সংপ্রতিপক্ষত্ব দোষের উদ্ভাবনই উক্ত হলে প্রতিবাদীর উদ্দেশ্র । কিন্ত ইহাও অসহতর। कांद्रण, विस्नव धर्मा-निक्तव बहेरल मसानधर्माखान मध्यादव कांद्रण बन्न ना, हेश चीकांगा। नरहरू সমানধর্মজ্ঞান স্থলে সর্ববিত্ত সর্ববিত্ত সংশল্প জন্মিবে। কোন দিনই ঐ সংশল্পের নিতৃত্তি হইতে পারে না। স্কুতরাং উক্ত হলে শক্ষে বাদীর কবিত হেতু প্রযন্ত্রনান্ত দিন্ধ থাকার তপ্রারা শক্ষে অনিত)ত্বরূপ বিশেষ ধর্মের নিশ্চরবশতঃ তাহাতে উক্তরূপ সংশ্র জন্মিতে পারে না ৷ কারণ, বিশেষ ধর্মনিশ্চর সংশবের প্রতিবন্ধক, ইহা সকলেরই স্বীকৃত। পঞ্চনশ সূত্র স্তেবা।

# ১৫ | প্রকরণসমা—(বোড়শ হত্তে)

হথাক্রমে বাদী ও প্রতিবাদীর সাধ্যধর্মকণ পক্ষ ও প্রতিপক্ষের নাম "প্রকরণ"। বাদীর খাহা পক্ষ, প্রতিবাদীর হাহা প্রতিপক্ষ এবং প্রতিবাদীর হাহা পক্ষ, বাদীর তাহা প্রতিপক্ষ। বাদী প্রথমে কোন হেতুর স্বারা তাহার সাধ্যধর্মকণ পক্ষের সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি উত্য পদার্থের সাধ্যক্ষ্য বা বৈধর্ম্যারণ অন্ত হেতুর স্বারা বাদীর সেই সাধ্যধর্মের অভাবরূপ প্রতিপক্ষের স্থাপন করেন, এবং উত্তরেই সেই হেতুর্মকে তুলা বলিয়া স্বীকার করিয়াই নিজ সাধ্যমির্ণয়ের অভিমানবশতঃ অপরের সাধ্যধর্মকে বাধিত বলিয়া প্রতিবেধ করেন, তাহা হইলে দেখানে বাদী ও প্রতিবাদী উত্তরের সেই উত্তরই "প্রকরণসমা" জাতি। যেনন প্রথমে কোন বাদী "শক্ষোহনিতাঃ প্রবিদ্ধতন্ত স্বারা প্রের সংস্থাপন স্বীবাং ইতাদি বাকা প্রেরার করিয়া প্রবিদ্ধান্ত হত্ব স্বারা শক্ষে অনিতান্থ পক্ষের সংস্থাপন

করিলে পরে প্রতিবাদী "শব্দো নিতাঃ প্রাবণহাৎ শব্দহবং" ইত্যাদি বাকা প্রয়োগ করিয়া প্রাবণহাৎ হত্র দ্বারা শব্দে বাদীর সাধ্যধর্ম অনিত্যহের অভাব নিতাহের সংস্থাপনপূর্বক যদি বলেন যে, শব্দের ন্তায় তল্গত শব্দহ নামক জাতিও "প্রাবণ" অর্থাৎ প্রবণেক্রিরগ্রাহ্ম এবং উহা নিতা পদার্থ, ইহা বাদীরও স্বীকৃত। স্কুতরাং ঐ শব্দহ জাতিকে দৃষ্টান্তরূপে গ্রহণ করিয়া প্রাবণহ হেত্র দ্বারা শব্দে নিতাহই দিল্ল আছে। অত এব আর উহাতে কোন হেত্র দ্বারাই অনিতাহ সাধন করা বায় না। বারণ, শব্দে যে অনিতাহ বাধিত অর্থাৎ অনিতাহ নাই, ইহা নিশ্চিতই আছে। উক্ত স্থলে পরে বাদীও প্রতিবাদীর ন্তায় যদি বলেন যে, শব্দ যে প্রবন্ধন প্রকলম্ভ এবং প্রবন্ধন রাম করেন নাই। স্কুতরাং ঐ প্রবন্ধন্ধন্তর স্বীকৃত। কারণ, প্রতিবাদী উহার খণ্ডন বা অ্যীকার করেন নাই। স্কুত্রাং ঐ প্রবন্ধন্তর হাহ্ম ব্যায় না। কারণ, শব্দে যে নিতাহ বাধিত, অর্থাৎ নিতাহ নাই, ইহা পূর্বেই নিশ্চিত হইয়াছে। উক্ত স্থলে বাদী ও প্রতিবাদী উত্তরেরই উত্তর "প্রকরণসমা" জাতি; কিন্ত ইহাও অদহতর । কারণ, উক্ত স্থলে বাদী ও প্রতিবাদী করেন করের করিয়াছেন। স্কুতরাং তাহারা কেইই নিজ হেত্র অধিক বলশালিহ প্রতিপন্ন না করার অপরের হেত্র সহিত নিজ হেত্র তুলাতাই যীকার করিয়াছেন। স্কুতরাং তাহারা কেইই নিজ হেত্র দ্বারা অপর পক্ষের বাধ নিশ্ন করিতে পারেন না। তাহাদিগের আভিযানিক বাধ নির্ণর প্রকৃত বাধনির্ণর নহে। সপ্তদশ সূত্র জন্তবা।

# ১৬। অহেতুসমা—( बहोनশ হতে )

বাদী কোন হেতুর দ্বারা তাঁহার সাধাধর্মের সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন বে, এই হেতু এই সাধাধ্যমির পূর্মের থাকিয়া উহার সাধন হয় না। কারণ, তথন এই সাধাধ্যমি না থাকার কাহার সাধন হইবে 
পূর্ প্রের্মির স্থান হইবে 
পূর্মের হেতু না থাকিলে ইহা কাহার সাধ্য হইবে 
পূর্মের হেতু না থাকিলে ইহা কাহার সাধ্য হইবে 
প্রাহা সাধ্যম্যের পূর্মের নাই, তাহা সাধ্যম্যর প্রের্মির নাই, তাহা সাধ্যম্যর পারের না। এবং এই হেতু যুগপং অর্থাৎ এই সাধ্যম্যের সহিত একই সম্যের বিদ্যমান থাকিয়াও উহার সাধ্যম হয় না। কারণ, উভল্প পদার্থ ই সমকালে বিদ্যমান থাকিলে কে কাহার সাধ্যম্য প্রের্মির কালার্মের সাধ্যম হইবে 
পূর্মের কালার্ম্যর সাধ্য সাধ্যম হইতে পারে না, তথন উহা হেতুই হয় না, উহা আহেতু । প্রতিবাদীর উক্তরূপ উত্তরের নাম "আহেতুসল্য" জাতি। এবং বাদী কোন পদার্থকে কোন কার্ম্যের কারণ বলিলে, প্রতিবাদী বিদি পূর্ম্যোক্তরূপে কোন কারণেই উহা নেই কার্ম্যের কারণ হইতে পারে না, মতেরাং উহা কার্মাই নহে, ইহা সমর্থন করেন, তাহা হইলে তাহার সেই উত্তরও "আহেতুসম্য" জাতি হইবে। কিত্ত ইহাও অসহত্তর। কারণ, হেতুর দ্বারা সাধ্যমিত্বি এবং কারণ দ্বারা কার্মাৎপত্তি প্রতিবাদীরও স্থাকার্যা। নচেৎ তিনিও কোন পক্ষ স্থাপন এবং কোন কার্ম্যের কারণ বলিতে পারেন না। সর্ক্রেই তাহার আয় উক্তরূপ প্রতিবেধ করিলে তাহাকে নীরবই থাকিতে হইবে। ১৯৭ ও ২০শ হত্র ক্রেইব।

### ১৭ ৷ অর্থাপত্তি-সমা—(একবিংশ হত্তে)

কেই কোন বাক্যবিশেষ বলিলে, ঐ বাকোর অর্থতঃ যে অমুক্ত অর্থবিশেষের ষ্থার্থ বোধ জন্মে, ভাহাকে বলে অর্থাণত্তি এবং সেই বোধের যাহা করণ, ভাহাকে বলে অর্থাপত্তিপ্রমাণ। মহর্বি গোতমের মতে উহা অনুমান-প্রমাণেরই অন্তর্গত, অতিরিক্ত কোন প্রমাণ নহে। যেমন কেই যদি বলেন যে, দেবদন্ত জীবিত আছেন, কিন্তু গৃহে নাই। তাহা হইলে ঐ বাকোর অর্থতঃ দেবদন্ত বাহিরে আছেন, ইহা বুঝা যায়। কারণ, দেবদন্তের বাহিরে সভা বাতীত তাঁহার জীবিতত্ব ও গৃহে অসন্তার উপপত্তি হর না। কিন্ত উক্ত বাক্যের অর্থতঃ দেবদত্তের পুত্র গৃহে আছেন, ইহা বুঝা বার না। কেই একপ বুঝিলে তাহা প্রকৃত অর্থাপত্তি নহে, এবং একপ বোধের বাহা সাধন, তাহাও অর্থাপত্তি-প্রমাণ নহে। উহাকে বলে অর্থাপত্ত্যাভাষ। কোন বাদী প্রতিজ্ঞাদি বাক্য প্রয়োগ করিয়া, তাঁহার নিজ পক্ষ স্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি ঐ অর্থাপস্ত্যাভাসের হারা বাদীর বাক্যের অনভিমত তাৎপর্য্য কল্পনা করিয়া, বিপরীত পক্ষের অর্থাৎ বাদীর সাধ্য ধর্মীতে তাঁধার সাধ্য ধর্মের অভাবের সমর্থনপূর্ত্তক বাদীর অন্ধুমানে বাধ-দোষের উদ্ভাবন করেন, তাহা হইলে প্রতিবাদীর দেই উত্তরের নাম "অর্থাপত্তি-সমা" জাতি। বেসন কোন বাদী "শংকাহনিতাঃ প্রবত্নজন্তবাৎ ঘটবৎ" ইতামনি বাকা প্ররোগ করিয়া, অনিতা ঘটের দাংশ্যা প্রবর্গন্ত প্রস্কুত শব্দ ঘটের ভাগে অনিতা, ইহা বলিলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, তাহা হইলে বুরিলাম, নিতা আকাশের সাধর্ম্ম স্পর্শশৃত্যতা-প্রযুক্ত শব্দ আকাশের ভার নিতা। কারণ, আপনার ঐ বাক্যের অর্থতঃ ইহা বুঝা যায়। স্বতরাং আপনি শক্ষের নিতাত্ব স্বীকারই করার শক্ষে অনিতাত্ব যে বাধিত অর্থাৎ অনিতাত্ব নাই, ইহা স্বীকারই করিয়াছেন। স্ততরাং আগনি কোন হেতুর হারাই শব্দে অনিতাত সাধন করিতে পারেন না। উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর উক্তরণ উত্তর "অর্থাপর্ত্তিদমা" লাতি। কিন্ত ইহাও অদহত্তর। কারণ, বাদী উক্ত বাক্য বনিলে তাহার অর্থতঃ প্রতিবাদীর কথিত এরপ অর্থ বুঝা বার না। উহা প্রকৃত অর্থাপত্তিই নহে। পরন্ত প্রতিবাদী ঐকপ বলিলে বাদীও প্রতিবাদীর বাকোর অর্থতঃ তাঁহার বিপরীত পক্ষ বুঝা যায়, ইহা বলিতে পারেন। কারণ, বাদীর ক্থিতরূপ অর্থাপত্তি উভর পক্ষেই তুল্য। পরস্ত প্রতিবাদী বে বাক্যের দ্বারা তাঁহার পক্ষ দিদ্ধ, ইংা দমর্থন করিবেন, দেই বাক্যের অর্থতঃ তাঁহার পক্ষ অসিদ্ধ, ইহাও বুঝা যায় বলিলে তিনি কি উত্তর দিবেন ? স্থতরাং তাঁহার ঐক্লপ উত্তর অব্যাগত ক বলিয়াও উহা অসহত্তর। উদয়নাচার্য্য প্রভৃতির মতে বাদী "শব্দ অনিত্য" এইরূপ প্রতিক্রা বাক্য প্রয়োগ করিলে, প্রতিবাদী যদি বলেন যে, তাহা হইলে ঐ বাকোর অর্থতঃ বুঝিলাম, শব্দ ভিন্ন সমস্তই নিতা। এবং বাদী "শব্দ অনুমানপ্রযুক্ত অনিতা", ইহা বলিলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, তাহা হইলে ঐ বাক্যের অর্থতঃ বুঝিলাম, শব্দ প্রভাকপ্রযুক্ত নিভা। কারণ, অর্থাপত্তির ধারা ঐক্লপ বুঝা যায়। স্থতগ্নং শব্দের নিতাত্থ স্বীকৃতই হওয়ার উহাতে অনিতাত্ত বাধিত, ইহা বানীর স্বীকার্যা। প্রতিবানীর উক্তরণ উত্তরও "বর্গণিস্থিদম।" জাতি। পুর্বোক্ত যুক্তিতে ইহাও অসহতর। ২২শ হল এইবা।

### ১৮। অবিশেষ-সমা—( क्रांबिश्न ऋत्व)

ৰাদী কোন পদাৰ্থে কোন দুষ্টান্তের সাধৰ্মাত্ৰপ হেতুর দ্বারা তাঁহার সাধ্য ধর্মের সংস্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি সকল পদার্থের সাধর্ম্মা সন্তা প্রভৃতি গ্রহণ করিয়া, তৎপ্রযুক্ত সকল পনার্থেরই অবিশেষের আপত্তি প্রকাশ করেন, তাহা হুইলে তাহার সেই উত্তরের নাম "অবিশেষ-সমা" লাতি। বেমন কোন বাদী "শব্দোহনিতাঃ প্রায়ত্তভাত্তাৎ ঘটবৎ" এইরূপ প্রয়োগ করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন বে,ঘট ও শক্তে প্রযন্তক্তত্বরূপ এক ধর্মা আছে বলিয়া ধদি শক্ত ও ঘটের অনিভাত্তরূপ অবিশেষ হয়, তাহা হইলে সকল পনার্থেই সন্তা ও প্রমেয়ত্ব প্রভৃতি এক ধর্ম থাকায় সকল পনার্থেরই অনিশেষ হউক ? তাহা কেন হইবে না ? প্রতিবাদীর এইরূপ উত্তর "অবিশেষ-সমা" জাতি। প্রতিবাদীর অভিপ্রায় এই যে, বাদী যদি সকল পদার্থের একত্বরণ অবিশেষ স্বীকার করেন, তারা ইইলে असू-মানের পল, সাধ্য, হেতু ও দুষ্টান্তাদির ভেদ না থাকার তিনি উক্ত অনুমানই করিতে পারেন না। আরু যদি তিনি দকল পদার্থের একধর্মবন্তা বা একজাতীয়ত্বর শ অবিশেষ্ট ত্যাকার করেন, তাহা হইলে প্লার্থের নিত্যানিত্য বিভাগ থাকে না। অর্থাৎ সকল প্লার্থ ই নিত্য অথবা সকল প্লার্থ ই অনিতা, ইহার এক পক্ষই স্বীকার্যা। দকল পদার্থ ই নিতা, ইহা স্বীকার করিলে শব্দের নিত্যত্তও স্বীকৃত হওয়ার আর তাহাতে অনিতাত দাধন করা যায় না। দকল পদার্থই অনিতা, ইহা স্বীকার করিলে বিশেষতঃ শব্দে শনিতাত্বের সাধন বার্থ হয়। উক্ত স্থলে এইরূপে বাদীর শ্রন্থমানে নানা দোষের উদভাবনই প্রতিবাদীর উদ্দেশ্য। কিন্ত ইহাও অদহত্তর। কারণ, উক্ত স্থলে প্রতিবাদী সকল প্রবার্থের বে অবিশেষের আপত্তি সমর্থন করিয়াছেন, তাহার সাধক কোন হেতু নাই। সন্তা বা প্রমেয়ত্ব প্রভৃতি এরণ অবিশেষের বাাপ্তিবিশিষ্ট সাধর্ম্মা নছে। স্থতরাং তদ্বারা সকল পদার্থের একত্ব বা একজাতীয়ত্ব প্রভৃতি কোন অবিশেধ দিছ হইতে পারে না। পরত্ত প্রতিবাদী সকল পদার্থে ই অবিশেষের অনুমান করিতে গোলে দুষ্টাস্কের অভাবে তাঁহার ঐ অনুমান হইতে পারে না। কারণ, সকল পদার্থ সাধাংল্মী বা পক্ষ হইলে উত্তার অন্তর্গত কোন পদার্থ ই দৃষ্টাপ্ত হইতে পারে না। পরস্ত প্রতিবাদী যদি উহার অন্তর্গত ঘটাদি কোন পদার্থকে দৃষ্টান্তরূপে গ্রহণ করিয়াই সকল পদার্থে অনিতাত্তরণ অবিশেষই দাধন করেন, তাহা হইলে শব্দের অনিতাত তাঁহার স্বীকৃতই হওরার তিনি আর উহার প্রতিষেধ করিতেও পারেন না। স্মতরাং তাঁহার উক্তরূপ উত্তর বার্থ এবং স্ববাঘাতক হওয়ার উহা অসততর। ২৪শ হতা স্রন্থবা।

# ১৯। উপপত্তিসমা—(পঞ্চবিংশ ক্তে)

বাদীর পক্ষ এবং প্রতিবাদীর পক্ষ, এই উভয় পঞ্চে হেতুর সন্তাই এখানে "উপপত্তি" শক্ষের দারা অভিমত। বাদী প্রথমে তাঁহার নিজ পক্ষ স্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি তাঁহার নিজপক্ষেরও সাধক হেতু প্রদর্শন করিয়া, নিজ পক্ষের আগত্তি প্রকাশ করিয়া লোবোভাবন করেন, তাহা হইলে প্রতিবাদীর সেই উভরের নাম "উপপত্তিসমা" জাতি। বেদন কোন বাদী "শক্ষোহনিতাঃ

প্রবত্তজন্তবাং ঘটবং" ইতাদি বাকা প্রয়োগ করিয়া প্রবত্তজন্ত তেতুর ঘারা শব্দে অনিতাত্তরণ নিজ পক্ষ স্থাপন করিলে প্রতিবাদী বদি বলেন যে, শব্দে বেমন অনিতাত্বে সাধক প্রবন্ধকৃত্তত্ব হেতু আছে, তজ্রণ নিতাহের সাধক স্পর্নপুরুত্রপ হেতৃও আছে। স্তরাং ঐ স্পর্নপুরুতা-প্রযুক্ত গগনের ন্তার শব্দ নিতাও হউক ? উভর পকেই বধন হেতু আছে, তধন শব্দে অনিতাত্তই मिक हरेरन, किन्छ निडाए मिक हरेरन ना, देश कथनहै बना यात्र ना । প্রতিবাদীর এইরূপ উত্তর উক্ত স্থলে "উপপত্তিদমা" জাতি। পূর্বোক্ত "দাধর্মাদমা" ও "প্রকর্মদমা" জাতির প্রধােগস্থলে প্রতিবাদী বাদীর পক্ষ ধর্তনোদেশ্যে উহার হেতুকে ছষ্ট বনিয়াই প্রতিপন্ন করিতে প্রবৃত্ত হন। কিন্তু এই "উপপত্তিদমা" জাতির প্রয়োগস্থানে প্রতিবাদী বাদীর পক্ষ স্থাকার করিয়াই তদ্দৃষ্টাস্তে অন্ত হেতুর খাবা নিজ পক্ষেরও সমর্থন করেন। তদ্বারা পরে প্রতি-বাদীর পক্ষের অদিদ্ধি দমর্থনই তাঁহার উদ্দেশ্র। যেমন পূর্ব্বোক্ত স্থলে প্রতিবাদী মনে করেন যে, শব্দে নিতাত সিদ্ধ বলিয়া স্বীকার্য্য হইলে বাদী আর উগতে অনিতাত্ব সাধন করিতে পারিবেন না। কিন্ত ইহাও অসহতর। কারণ, প্রতিবাদী বর্থন বাদীর কবিত প্রবত্নজন্তর হেতুকে শব্দে অনি-ভাষের সাধক বলির। স্থাকার করিয়াছেন, তথন তিনি শক্ষের অনিতাত্ব স্থাকারই করিয়াছেন। শব্দের অনিতাত্ব বীক্ষত হইলে তাহাতে আর নিতার স্বীকার করা বার না। কারণ, নিতাত্ব ও অনিতাত্ব পরস্পর বিরুদ্ধ ধর্মা, উহা একাধারে থাকে না। পরস্ত প্রতিবাদী যে স্পর্যন্ত ক্রমে নিত্যত্বের সাধক হেতু বলিয়াছেন, তাহাও নিতাছের সাধক হয় না। কারণ, রূপর্লাদি **অনিত্য গুণ** এবং গ্ৰমনাৰি ক্ৰিয়াতেও স্পৰ্শপুঞ্জ আছে। কিন্তু ভাহাতে নিভাহ না থাকায় স্পৰ্শপুঞ্জতা নিভা-বের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট ধর্ম নাছ; উহা নিতাত্বের ব্যক্তিতারী। অর্যাৎ স্পর্শশৃন্ত পদার্থমাত্রই নিতা নহে। স্থতরাং শব্দে নিতাব্দাধক হেতুও মাছে, ইহাও প্রতিবাদী বলিতে পারেন না। উদয়না-চার্য্য প্রভৃতির মতে "উপপত্তিদমা" জাতির প্রয়োগস্থলে প্রতিবাদী তাঁহার নিজ পক্ষের সাধক কোন হেতু বা প্রমাণ প্রদর্শন করেন না। কিন্তু আমার পক্ষেও অবগ্য কোন হেতু বা প্রমাণ আছে, ইহা সমর্থন করেন। অর্থাৎ আমার পক্ষও সপ্রমাণ, বেংহতু উহা বাদী ও প্রতিবাদীর পক্ষের অন্তর্গত একতর পক্ষ-বেমন বাদীর পক্ষ, ইত্যাদি প্রকারে বাদীর পক্ষকে দুষ্টান্তরূপে গ্রহণ করিয়া অনুমানবারা প্রতিব দ্রী নিজ্পক্ষের সপ্রমাণত সাবনপূর্ত্তক বাদীর অনুমানে বাধ বা সংপ্রতিপক্ষ লোবের উদ্ভাবন করেন। পুর্বোক্ত যুক্তিতে ইহাও অসত্তর। কারণ, প্রতিবাদী বাদীর পক্ষতে দপ্রমাণ বণিয়া স্বীকারই করার তিনি আর কোনরপেই বাদীর পক্ষের খণ্ডন করিতে পারেন না। २०४ एवं सहेवा।

### ২০। উপলব্ধিসমা – ( সপ্তবিংশ করে )

বাদীর কথিত হেতু না থাকিলেও কোন পদার্থে তাঁহার সাধা ধর্মের উপলব্ধি হয়, ইহা প্রদর্শন করিয়া, প্রতিবাদী বাদীর হেতুর অনাধকত সমর্থন করিলে তাঁহার দেই উত্তরের নাম "উপলব্ধিদমা" জাতি। বেমন কোন বাধী "শংস্থাহনিতাঃ প্রবন্ধ ক্যতাং বটবং" ইতাাদি প্রয়োগ করিলে প্রতি- বাদী যদি বলেন যে, প্রবল বায়ুর আবাতে বুক্লের শ্বাভক্তর যে শব্দ জন্মে, তাহা ত কাহারও প্রবন্ধ স্থান করি তাহাতে বাদীর কলিত হেতু প্রান্ধ করে তথাপি তাহাতে বাদীর সাধা ধর্ম অনিতাত্বের উপল জিহা। মুহরাং প্রবন্ধ অনুভাত্তর, শব্দের অনিতাত্বের সাধক হয় না। উক্ত হলে প্রতিবাদীর এইরূপ উত্তর "উপলজিদমা" জাতি। কিন্তু ইহাও অদহত্তর। কারণ, উক্ত হলে বাদী শব্দে অনিতাত্বের অহ্নানে প্রযন্ধ জনতা কেতু বিলিয়া শব্দ যে কারণ করি ইহাই বলিয়াছেন। শব্দ মাত্রই প্রবন্ধ কারণ করণ করণ প্রবন্ধ প্রবন্ধ করাই। বুক্লের শাধা ভঙ্গজন্ত শব্দ র অনিতাত্বের সাধক হইতে পারে। কারণ, বে সমস্ত পদার্থ প্রবন্ধ জন্ত প্রবন্ধ জনতা এইরূপ নিয়ম বা বাহি অম্বারেই বাদী শব্দে অনিতাত্বের সাধন করিতে প্রবন্ধ জন্তক নিয়ম বা বাহি অম্বারেই বাদী শব্দে অনিতাত্বের সাধন করিতে প্রবন্ধ জনতা বাদী তাহাতেই ঐ হেতুর ছারা অনিতাত্বের সাধন করিয়াছেন। মুতরাং বাদীর ঐ হেতু তাহার পক্ষে অংশতঃ অসিজ্ব নহে। ২৮শ ক্রে জাইবাঃ।

উদয়নাচার্য্য প্রভৃতির মতে বাদী তাঁহার বাব্দ্যে অবধারণবোধক কোন শব্দ প্রথাগ না করিলেও অর্থাৎ অবধারণে তাঁহার তাৎপর্য্য না থাকিলেও প্রতিবাদী যদি বাদীর অবধারণবিশেষে তাৎপর্য্যের বিকল্প করিয়া, বাদীর অন্থানে বাধাদি দোষের উদ্ভাবন বরেন, তাহা হইলে তাঁহার দেই উত্তরের নাম "উপলব্ধিনা" জাতি। বেমন কোন বাদী "পর্ক্ষতো বহিমান" এইল্প প্রতিজ্ঞানাক্য প্রয়োগ করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন বে, তাব কি কেবল পর্ক্ষতেই বহি আছে? অথবা পর্ক্ষতে কেবল বহিন্ট আছে ? কিন্তু উহার কোন পক্ষই বগা যার না। কারণ, পর্ক্ষত ভিন্ন পদার্থেও বহি আছে এবং পর্ক্ষতে বহিন্দির পদার্থও আছে। এইল্প বাদী ঐ স্থলে "ধূমাৎ" এই হেতৃরাক্য প্রয়োগ করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন বে, তবে কি পর্ক্ষতে কেবল ধূমই আছে ? অথবা পর্ক্ষতনাত্রেই ধূম আছে ? কিন্তু ইহার কোন পক্ষই বলা যার না। প্রতিবাদী বাদীর প্রতিজ্ঞাদি বাক্যে প্র্ক্ষাক্তরূপে তাঁহার অবধারণ-তাৎপর্য্যের বিকল্প করিয়া সকল প্রক্ষেই থণ্ডন করিলে তাঁহার ঐ উত্তর "উপলব্ধিনা" জাতি। কিন্তু ইহাও অসহতর । কারণ, বাদীর প্রতিজ্ঞাদিবাক্যে জিল্প কোন অবধারণে তাৎপর্য্য নাই। তাহা হইলে তিনি "পর্ক্ষত এব বহিমান" ইত্যাদিপ্রকার বাক্যই বলিতেন। বাদীর তাৎপর্য্য নাই। তাহা হইলে তিনি "পর্ক্ষত এব বহিমান" ইত্যাদিপ্রকার বাক্যই বলিতেন। বাদীর তাৎপর্য্য কিন্তু বাহার ঐ অন্থ্যনে কোন দোন নাই। পরস্ত প্রতিবাদী উক্তরণে বানীর অন্তিনত তাৎপর্য্য কল্পনা করিলে উহার বাক্যেও উক্তরণে তাৎপর্য্যকল্পনা করিয়া সকল প্রক্রেই থণ্ডন করা যার। যথাস্থানে ইহা ব্যক্ত হইবে।

# ২)। অনুপলিজিসমা—(উনজিংশ হুত্রে)

উপলব্ধির অভাবই অয়পলব্ধি। বে পদার্থের উপদব্ধি হয়, তাহার সত্তা স্বীকার্য। উপলব্ধি না হইলে অয়পলব্ধিপ্রযুক্ত ভাহার অসম্ভা স্বীকার্য। বাদী অয়পলব্ধিপ্রযুক্ত কোন পদার্থের

অসভা সমর্থন করিলে প্রতিবাদী যদি সেই অন্তুপলব্বিপ্রও অন্তুপলব্বিপ্রযুক্ত সেই পদার্থের সভা সমর্থন করেন, তাহা হইলে প্রতিবাদীর দেই উত্তরের নাম "অমুপলজিগমা" জাতি। যেমন শব্দনিত্যতা-বাণী মীমাংসক প্রথমে শব্দের নিভাত্ব পক্ষ সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী নৈয়ায়িক বলিলেন যে, শব্দ যদি নিত্য হয়, তাহা হইলে উচ্চারণের পূর্বেও তাহার উপলব্ধি ( শ্রবণ ) হউক ? কারণ, আপনার মতে তখনও ত শব্দ বিদ্যমান আছে। এতছন্তরে বাদী দীমাংসক বলিলেন যে, হাঁ, তখনও শব্দ বিদ্যমান আছে ও চিরকালই বিদ্যমান থাকিবে। কিন্ত বিদ্যমান থাকিলেই যে, ভাহার প্রভাক হুইবে, ইহা বলা যার না। তাহা হুইলে মেখাছের দিনে অথবা রাত্রিতে স্থর্যদেব বিদামান থাকিলেও তথন তাঁহার প্রত্যক্ষ কেন হয় না ? বদি বলেন যে, তথন মেঘাদি আবরণবশতঃই তাঁহার প্রত্যক হয় না, তাহা হইলে আমরাও বলিব যে, উচ্চারণের পূর্ব্বে শব্দের কোন আবরণ আছে বলিয়াই ভাহার প্রভাক্ষ হয় না। এত ছত্তরে প্রতিবাদী নৈরায়িক বলিলেন বে, স্থাদেবের সম্বন্ধে প্রভাক্ষপ্রতি-বন্ধক মেবাদি আবরণের উপলব্ধি হওয়ায় উহা স্বীকার্য্য। কিন্তু উচ্চারণের পূর্বের শক্ষের কোন আবরণেরই ত উপল্জি হয় না। স্বতরাং অন্পণ্জিপ্রযুক্ত উহা নাই, ইহাই স্বীকার্যা। তথন বাদী শীমাংশক ইতার দত্তর করিতে অদমর্থ হইয়া যদি বলেন যে, উচ্চারণের পূর্বের শক্ষের কোন শাবরণের অমুপলনিপ্রযুক্ত যদি তাহার অভাব সিদ্ধ হয়, তাহা হইলে সেই অমুপলনিরও অমুপলনি প্রযুক্ত অভাব দিছ হইবে। কারণ, দেই অনুপল্জিরও ত উপল্জি হর না। অনুপল্জিপ্রযুক্ত উহার অভাব সিদ্ধ হইলে উহার উপল্রিই সিদ্ধ হইবে। কারণ, অমুপল্রির অভাব উপল্রি-স্বরূপ। আবরণের উপলব্ধি দিন্ধ হইলে তৎপ্রযুক্ত আবরণের সন্তাই স্বীকার্যা। স্থতরাং উচ্চারণের পূর্বে শব্দের কোন আবরণ নাই, ইহা ত আর বলা যাইবে না। এইরূপ উচ্চারণের পূর্বে व्ययभाकि श्रयुक्त भक्त मारे, देश विलाल श्रीमाश्तक यनि वालम एव, छेळांत्रानंत्र भृति भाक्तत्र ए অমুপল্জি বণিতেছেন, দেই অমুপল্জিরও ত উপল্জি হয় না। সুতরাং অমুপল্জি প্রযুক্ত দেই অমুপলবির অভাব বে উপলবি, তাহা সিদ্ধ হওয়ার তৎপ্রযুক্ত উচ্চারণের পূর্বের শব্দের সন্তাই সিদ্ধ হয়। মীমাংদকের উক্তরপ উত্তর "অহপল্জিদ্মা" জাতি। কিন্ত ইহাও অস্ত্তর। কারণ, উপলব্ধির অভাবই অমুপলব্ধি। স্থতরাং উহা অভাব বা অদৎ বলিয়া উপলব্ধির যোগ্য সমার্থ ই নহে। কারণ, বে পৰার্থে অন্তিত্ব বা সতা আছে, তাহারই উপলব্ধি হয়। বাহা অভাব বা অস্ৎ, তাহাতে সভা না থাকায় তাহার উপলব্ধি হইতেই পারে না। যিনি অনুপ্লব্ধির উপলব্ধি হয় না বলিবেন, তিনি উহা সমর্থন করিতে এই কথাই বলিবেন। নচেৎ অমুপলবির উপলবি কেন হয় না ? এ বিষয়ে তিনি আর কোন যুক্তি বলিতে পারেন না। কিন্ত যদি অভাবাত্মক বলিয়া অমুপল্য উপল্যার বোগাই নহে, ইহাই তিনি বলেন, তাহা হইলে অমুপল্যাপ্ত জ অমুপ্ত্রির অভাব (উপ্ত্রি) দিল হইতে পারে না। কারণ, যাহা উপ্ত্রির যোগ্য পদার্থ, ভাহারই অক্সলভিত্র দায়। অভাব সিদ্ধ হয়। ২খনতঃ উচ্চারণের পূর্কে শক্ষের এবং তাহার কোন আবরণের যে অনুপদ্ধি, ভাষারও উপল্বই ইইয়া থাকে। আমি শব্দ এবং উহার কোন ভারের পের উপলব্ধি করিতেছি না, এই ইপে ঐ তত্ত্ত্তি মান্স প্রতাক্ষ্মির। অর্থাৎ মনের বারা

উপদ্ধির ভার উহার অভাব বে অমূপণ্ডি, তাহারও প্রত্যক্ষ হর। স্কৃতরাং উচ্চারণের পূর্ব্বে শব্দ এবং উহার আবরণের অমূপন্ডির উপন্ডি হওয়ার উহার অমূপন্ডিই অসিছ। অত এব মীমাংসকের উক্ত উত্তর অমূলক। ৩০শ ও ৩১শ হুত্র স্রইবা।

### ২২। অনিত্যসমা-- ( ছাবিংশ ছত্ত্ৰ )

বাৰী কোন প্ৰাৰ্থে হেতু ও দৃষ্টাস্ত ছাৰা অনিভাত্তৱপ সাধ্য ধৰ্মের সংস্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি ঐ দৃষ্টাস্তের সহিত সকল পদার্থের কোন সাংখ্যা অথবা কোন বৈধৰ্মা গ্রহণ করিছা, তৎপ্রযুক্ত দকল পদার্থেরই অনিতাত্ত্বে আণ্ডি প্রকাশ করেন, তাহা হইলে প্রতিবাদীর দেই উল্লেব্র নাম "শ্ৰমিতাগ্যা" জাতি। যেমন কোন বাদী "শংকাহনিতাঃ প্ৰয়ত্মগুলুং গুটবং" ইত্যাদি বাকা প্ররোগ করিয়া, শব্দ ও ঘটের সাধর্ম্ম প্রবত্নজন্তত্ব হেতুর দ্বারা শব্দে অনিভাত্তের সংস্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি বলেন যে, ঘটের সাংখ্যাপ্রযুক্ত শব্দ যদি ঘটের ভার অনিতা হয়, তাহা হইলে সকল পদাৰ্থ ই ঘটের ভাগ অনিতা হউক ? কারণ, ঘটের সহিত সকল পদার্থেরই সন্তা ও প্রমেরত্ব প্রভৃতি সাধর্ম্ম আছে। উক্ত সলে প্রতিবাদীর এইরূপ উত্তর "অনিভাগমা" জাতি। পুর্ব্বোক্ত "অবিশেষদমা" জাতির প্রয়োগ স্থলে প্রতিবাদী উক্তরণে সকল পদার্থের অবিশেষের আপত্তিই প্রকাশ করেন। কিন্ত "অনিত্যদমা" জাতির প্রায়োগছলে বিশেষ করিয়া সকল পদার্থের ন্দিত)ত্বের আপত্তি প্রকাশ করেন। অর্থাৎ উক্ত হলে বিপক্ষেও (সাধ্যধর্মপূক্ত বলিয়া নিশ্চিত নিতা পদার্থেও ) সপক্ষত্বের ( শনিতাত্বরূপ সাধা ধর্মাবস্তার ) আপতি প্রকাশ করেন। কিন্ত ইহাও অসম্ভান্তর। কারণ, উক্ত ছলে প্রতিবাদী সকল প্রাধের অনিত্যত্তের আপত্তি দমর্ঘনে যে সন্তাদি হেতু গ্রহণ করিয়াছেন, উহা বাদীর দৃষ্টান্তের সাধর্ম্মামাত্র, উহা অনিভাত্তর বাাপ্তিবিশিষ্ট সাংখ্যা নহে। স্বতরাং উহার ঘারা সকল পদার্থে অনিতাত দিল হইতে পারে না। তাহা হালৈ প্রতিবাদী বেমন বাদীর বাক্যকে অদিজ বলিতেছেন, তজ্ঞপ তাঁধার নিজের বাক্যপ্ত অদিজ, ইহাও ভাহার খীকার্য। হয়। কারণ, বাদীর বাক্য বেমন প্রতিজ্ঞাদি অবরবযুক্ত, তজ্ঞপ প্রতিবাদীর প্রতিষেধবাকাও প্রতিজ্ঞাদি অবয়বসূক্ত। অভএব বাদীর বাক্যের সহিত প্রতিবাদীর বাক্যের ঐক্লপ সাধর্ম্ম থাকার তৎ প্রযুক্ত বাদীর বাকোর ভাষ প্রতিবাদীর বাকাও অসিদ্ধ কেন হইবে না ? ক্রতরাং ব্যাপ্তিশৃত্ত কেবল কোন সাধর্মাপ্রযুক্ত সাধ্য ধর্মের নিদ্ধি হয় ন', ইহা প্রতিবাদীরও স্বীকার্য্য। বস্তুতঃ বে ধর্ম দৃষ্টান্ত পদার্থে দাধ্য ধর্মের দাধন অর্থাৎ ব্যাপ্তিবিশিষ্ট বলিয়া হতার্থ-রূপে নিশ্চিত হয়, তাহাই প্রকৃত হেতু। উহা দৃষ্টান্তের সাধর্ম্য এবং বৈধর্ম্য, এই উভয় প্রকার হর। পুর্বোক্ত স্থলে বাদার কথিত প্রবন্ধনয়ত্ব হেতু ঘটরাণ দৃষ্টান্ত পদার্থে অনিভাত্বের ব্যাপ্রিবিশিষ্ট বলিয়া নিশ্চিত সাধৰ্ম্মা হেতু। স্মৃতরাং উহার ঘারা শব্দে অনিভাত দিছ হয়। কিন্তু প্রতিবাদীর অভিনত সভাদি হেতু উক্ত স্থলে অনিতাছের সাধনে কোন প্রকার হেতুই হর না। স্ত্তরাং উহার বারা স্কল পদার্থে অনিত্যত্তর আপত্তি সমর্থন করা যায় না। ৩০শ ও ৩৪শ সূত্ৰ দ্ৰষ্টবা।

### ২০। নিত্যসমা—(পঞ্জিংশ স্ত্রে)

বাদী কোন পদার্থে অনিতাত্বরূপ সাধ্যধর্মের সংস্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি ঐ অনিতাত্ব নিতা, কি অনিতা, এইরাপ প্রশ্ন করিয়া, উভয় পক্ষেই দেই পদার্থে নিতাত্ত্বের আপত্তি সমর্থন করেন, তাহা হইলে তাঁহার দেই উত্তরের নাম "নিত্যসমা" লাতি। যেমন কোন বাদী "শম্পোহনিতাঃ" ইজ্যাদি বাকোর ছারা শব্দে অনিভাত্তরপ সাধাধ্যর্শার সংস্থাপন করিলে, প্রতিবাদী বদি বলেন যে, শক্ষের যে অনিতাত্ব, তাহা কি নিতা, অথবা অনিতা ? বদি উহা নিতা হয়, তাহা হইলে উহা मर्जकात्वर मास्क विनामान आहि, देश यो कार्य। जाश इहेत्व मक्छ मर्जकात्वर विनामान आहि, ইহাও খীকার্যা। কারণ, শব্দ দর্মকালে বিদ্যান্ত না থাকিলে তাহাতে দর্মকাণেই অনিভাত্ত বিদামান আছে, ইহা বলা যায় না। ধর্মী বিদামান না থাকিলে তাহাতে কোন ধর্ম থাকিতে পারে না। কিন্তু শন্দ সর্ব্বকালেই বিদামান আছে, ইহা ত্বীকার্য্য হইলে তাহাতে নিতাত্তের আপত্তি অনিবার্য্য। স্ততরাং বাদী তাহাতে অনিতাহের সাধন করিতে পারেন না। আর যদি বাদীর স্বীকৃত শব্দের অনিতাত্ব অনিতাই হয়, তাহা হইলেও শব্দের নিতাত্বাপত্তি व्यनिवार्ग। कांद्रग, के व्यनिकाच व्यनिका इरेला कांन कांत्र छेश गरक बारक मा, रेश श्रीकार्गा। ভাহা হইলে যে সময়ে উহা শব্দে থাকে না, দেই সময়ে শব্দ অনিভাত্মশুক্ত হওয়ায় নিতা, ইহা স্বীকার্যা। তথ্ন শব্দ নিতাও নহে, অনিতাও নহে, ইহা ত বলা যাইবে না। কারণ, অনিতাজের অভাবই নিতাত। স্নতরাং অনিতাত না থাকিলে তথন নিতাত্বই স্বীকার্যা। শক্ষের নিতাত্ত স্বীকার্য্য হইলে বাদী আর তাহাতে অনিভ্যত্তের সাধন করিতে পারেন না। উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর এইরপ উত্তর "নিতাসমা" জাতি। উদ্বনাচার্য্য প্রভৃতির মতে আরও বছ স্থলে বছ প্রকারে এই "নিতাসমা" জাতির প্রয়োগ হয়। কিন্তু ইহাও অনজ্জর। কারণ, শক্তে অনিতাত্ত্ব সর্বাদাই বিদামান আছে, এই পক্ষ গ্রহণ করিলে শবের অনিভাত্ব স্বীকৃতই হয়। স্মৃতরাং প্রতিবাদী শক্ষে নিতাত্বাপত্তি সমর্থনে যে হেতু গ্রহণ করিবাছেন, উহা নিতাত্ত্বের বিকল্প হওরায় নিতাত্ত্বের বাধকই হয়। যাহা বাধক, তাহা কথনই সাধক হইতে পারে না। ফলকথা, শব্দে সর্বাদা অনিতাত্ব তীকার করিয়া লইয়া, তদ্বারা তাহাতে নিতাত্বাপত্তি সমর্থন করা যায় না। আর শক্ষে অনিতাত্ত অনিতা, এই পক্ষ গ্রহণ করিয়াও ভাষাতে নিতাছের আগতি সমর্থন করা যায় না। কারণ, শক্ষের উৎপত্তির পূর্ব্বকালে এবং ধ্বংসকালে শব্দের সন্তাই না থাকার তথন তাহাতে অনিতাত্ত নাই অর্থাৎ নিতাত্বই আছে, ইহা বলা বায় না। ধর্মীর সন্তা বাতীত ভাষাতে কোন ধর্মোর সভা দমর্থন করা বার না। পরত্ত শব্দে কোন কালে নিতারও আছে এবং কোন কালে অনিতাত্ব আছে, ইহাও বলা বার না। কারণ, নিতাত্ব ও অনিতাত্ব পরম্পর বিরুদ্ধ ধর্ম। অতএব পুর্বোক্ত উভয় পক্ষেই শক্ষের নিতাভাপত্তি সমর্থন করা যায় না। ৩৬শ ফুত্র सहेवा।

### ২৪। কার্য্যসমা—( দপ্ততিংশ শুত্রে )

বাদীর অভিমত হেতুকে অধিত্ব বলিয়া অনভিমত হেতুর আরোপ করিয়া, তাহাতে ব্যক্তিচার দোব প্রদর্শন করিলে প্রতিবাদীর দেই উভরের নাম "কার্য্যদমা" জাতি। উদয়নাচার্য্য প্রভৃতির মতে বাদীর পক্ষ, হেতু অথবা দৃষ্টাস্কের মধ্যে বে কোন পদার্থকৈ অসিক বলিয়া নিজে তাহার কোন সাধকের উল্লেখপূর্বক তাহাতেও দোব প্রদর্শন করিলে দেই উত্তর "কার্যাসমা" জাতি। বেমন কোন বাদী "শব্দে হনিতাঃ প্রধল্পানস্ততীয়কতাৎ ঘটবৎ" ইত্যাদি ভারবাক্য প্রবোগ করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন বে, শব্দের অনিভ্যন্ত সাধনে যে "প্রযন্ত্রানস্তরীয়কত্ব" হেড় বলা হইয়াছে, উহা কি প্রবাস্তর অনস্তর উৎপত্তি অথবা প্রবাস্তের অনস্তর শভিব্যক্তি ? প্রবাস্তর কার্য্যত অনেক প্রকার দেখা যার। কোন কলে প্রয়াত্তর অনস্তর ভজ্জন্ত অবিদামান পদার্থের উৎপত্তিই হয় এবং কোন স্থলে প্রবাছের অনস্তর বিদামান পদার্থের অভিবাক্তিই হয়। স্থতরাং প্রবাছের অনস্তর শব্দের কি উৎপত্তিই হয় অথবা অভিবাক্তি হয় ? কিন্ত প্রবাদ্ধের অনস্তর শব্দের যে, উৎপত্তিই হয়, ইহা অসিজ। কারণ, বানী কোন হেতৃর ছারা উহা সাধন করেন নাই। স্থতরাং প্রয়ন্তের অনস্তর অভিব্যক্তিই তাঁহার অভিমত হেতু বুঝা বার। কিন্ত তাথা হইলে বানীর ঐ হেতু অনিতাত্বের বাভিচারী হওরায়, উহা অনিতাত্বের সাধক হয় না। কারণ, ভুগর্ভে জগাদি বছ পদার্থ বিদামান আছে, এবং নানা স্থানে আরও অনেক নিতা পদার্থও আছে, সেই সমস্ত পদার্থের প্রবাদের অনস্তর উৎপত্তি হয় না, কিন্তু অভিবাক্তিই প্রতাক্ষ হয়। স্নতরাং চিরবিদামান বা নিতা পদার্থেরও প্রবড়ের অনস্তর অভিব্যক্তি হওয়ার বিষয়তা সহদ্ধে ঐ হেতু তাহাতেও আছে, কিন্ত তাহাতে বাদীর অভিমত সাধাংশ অনিতাত না থাকার ঐ হেতু তাহার ঐ সাধাধর্মের ব্যভিচারী। ফলকথা, বক্তার প্রবহুজন্ম বিদামান বর্ণাত্মক শব্দের প্রবণ্ত্রপ অভিবাক্তিই হয়, অবিদামান ঐ শব্দের উৎপত্তি হয় না, ইহাই স্বীকার্য্য হইলে আর উহাতে অনিত্যন্ত সিদ্ধ হইতে পারে না। উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর এইরূপ উত্তর "কার্য্যসমা" জাতি। কিন্তু ইহাও অসহস্তর। কারণ, যে পদার্থের অভিব্যক্তি বা প্রত্যক্ষের প্রতিবন্ধক কোন আবরণাদি থাকে, প্রেয়ত্বজন্ত সেই আবরণাদির অপসারণ হইলে সেই পদার্থের অভিব্যক্তি হয়। কিন্তু শক্ষের বে কোন আবরণাদি আছে, তহিবয়ে কোন প্রমাণ না থাকায় শব্দের অভিব্যক্তিতে প্রয়ত্ন হেতু বলা বার না। স্নতরাং শক্ষের উৎপত্তিতেই প্রবন্ধ হেতু, ইহাই বলিতে হইবে। অর্থাৎ বক্তার প্রয়ত্ত্বস্থা বর্ণাত্মক শক্ষের উৎপত্তিই হয়, ইহাই স্বীকার্য। উক্ত যুক্তি অনুসারে পূর্ব্ধেক্ত স্থলে প্রবাহের অনস্তর উৎপত্তিই বাদীর অভিমত সিদ্ধ হেতৃ। স্নতরাং বাদীর অভিমত ঐ হেতৃ অদিরও নহে, বাভিচারীও নহে। প্রতিবাদী ইহা স্বীকার না করিলে প্রমাণ হারা উহা বঙান করাই তাঁহার কর্ত্তর। কিন্তু তিনি তাহা না করিয়া বাদীর অনভিমত হেতুকে হেতু বলিয়া, তাহাতে ব্যভিচার প্রদর্শন করিলে তাহাতে বাদীর অভিযত পূর্ব্বোক্ত হেতু ছষ্ট হইতে পারে না। ৬৮শ ভূত্র अहेदा।

মহর্ষি পূর্ব্ধাক্ত এখন ভাতর হারা "সাংখ্যাসম" এভতি চতুর্ব্ধিংশতি প্রকার প্রতিবেধের

( জাতির ) উদ্দেশ করিয়া, পরে ছিতীর সূত্র হইতে ৩৮শ সূত্র পর্যন্ত ব্যাক্রমে এ সমস্ত জাতির নক্ষণ বলিয়া, ঐ সমস্ত জাতি বে অসত্তর, ইহাও দর্মার পৃথক স্ত্রের ছারা ব্যাইরাছেন। উহাই জাতির পরীক্ষা। মহর্ষির উদ্দেশ্য এই যে, যে কারণেই হউক, জিগীয়ু প্রতিবাদিগণ পূর্ব্বোক্ত নানা প্রকারে অসহত্তর করিলে, বাদী সহত্তর ছারাই তাহার থওন করিবেন। স্ততরাং সর্ব্বেজ জাত্যুত্তর স্থলে বাদীর বক্তব্য সহত্তর মহর্ষি পৃথক স্ত্রের ছারা স্থানা করিয়া গিয়াছেন। কিন্ত প্রতিবাদী পূর্ব্বেজিক কোন প্রকার জাত্যুত্তর করিলে বাদী যদি সহত্তর ছারা উহার থওন করিতে অসমর্থ হইয়া, প্রতিবাদীর ক্রায় জাত্যুত্তরই করেন, তাহা হইলে দেখানে তাহারা উত্তরেই নিগৃহীত হইবেন। তাহাদিগের দেই বার্থ বিচাধ-বাক্যের নাম "কথাতাদ"। মহর্ষি জাতি নির্মাণের পরে ৩৯শ স্ত্র হইতে পাঁচ স্থত্রের ছারা দেই "কথাতাদ" প্রদর্শন করিয়া, এই প্রথম আহিক সমাপ্র করিয়াছেন। যথাস্থানে তাহা ব্রা ঘাইবে।

এখন এখানে পূর্ব্বোক্ত সর্বপ্রকার জাতির সাতটা মঙ্গ বৃঝিতে হইবে ও মনে রাখিতে रुहेरव। यथा—(১) लक्षा, (२) लक्ष्म, (०) उथान, (८) भाउन, (८) खदमद, (७) फल, (१) मूल। তন্মধ্য পূর্ব্বোক্ত "দাংশ্লাদমা" প্রভৃতি চভূব্বিংশতি প্রকার লাতিই লক্ষা। মহর্ষি ঐ সমস্ত লক্ষ্য নির্দেশ করিয়া বথাক্রমে উহাদিগের লক্ষণ বলিয়াছেন। স্থতরাং উক্ত সপ্তাব্দের মধ্যে প্রথম ও বিতীয় অঙ্গ মহর্ষি নিজেই বলিয়াছেন। তৃতীয় অঙ্গ "ইথান"। যেরপ জ্ঞানবশতঃ ঐ সমস্ত জাতির উথিতি হয়, তাহাই উথান অর্থাৎ জাতির উথিতি-বীজ। চতুর্থ অঙ্গ "পাতন"। পাতন বলিতে কোন প্রকার হেলাভাসে নিপাতন। অর্থাৎ প্রতিবাদী জাতু।ভর করিয়া বাদীর কথিত হেন্তুকে যে, কোন প্রকার হেন্বাভাস বা ছষ্ট হেতু বলিয়া প্রতিপাদন করেন, তাহাই "পাতন"। পঞ্চম অক "অবদর"। "অবদর" বলিতে প্রতিবাদীর জাতি প্রয়োগের অবদর। বে সময়ে বে কারণে প্রতিবাদী জাতান্তর করিতে বাধা হন, তাহাই উহার অবদর। বে সময়ে প্রতিবাদী সভাক্ষোভাদিবশতঃ ব্যাকুলচিত্ত হইয়া বক্তব্য বিষয়ে অবধান করিতে পারেন না, তথন নেই অনবধানতারূপ প্রমানবশতঃ এবং কোন স্থলে সভ্তরের প্রতিভা অর্থাৎ ক্রিটি না হওয়ায় প্রতিবাদী পরাজয় ভয়ে একেবারে নীরব না থাকিয়া জাত্যান্তর করিতে বাধ্য হন। স্থতরাং প্রমাদ ও প্রতিভাহানি সর্বপ্রকার জাতির পঞ্চম অল "অবসর" বলিয়া ক্থিত হইয়াছে। বর্ত্ত অক "ফল"। অর্থাৎ প্রতিবাদীর জাতি প্রয়োগের ফল। জাত্যান্তর করিয়া বাদী অথবা মধাস্থগণের বেরপ ভ্রান্তি উৎপাদন করা প্রতিবানীর উদ্দেশ্য থাকে, দেই ভ্রান্তিই তাঁধার আতি প্ররোগের ফল। সপ্তম অঙ্গ "মূল"। মূল বলিতে এখানে প্রতিবাদীর জাতান্তরের ছষ্টত্বের মূল। অর্থাৎ বন্ধারা প্রতিবাদীর হেতু বা জাত্যত্তরের ছউত্ত নির্ণয় হয়। ঐ মূল বিবিধ সাধারণ ও অসাধারণ। তলাগে অব্যাথাতকত্তই সর্ব্ধেপ্রকার জাতির সাধারণ ছউত্ব মুল। কারণ, প্রতিবাদী কোন প্রকার জাত্যুন্তর করিলে তুগাভাবে তাঁধারই কথানুসারে তাঁধার ঐ উত্তরও ব্যাহত হইরা যায়। স্কুতরাং সর্বপ্রকার জাতিই স্ববাধাতক বলিয়া অসহভুর। স্ববাদাতকত্বশতঃ দর্মপ্রকার জাতিরই ছষ্টত স্বীকার্য্য হওয়ার স্ববাদাতকত্বই উহার সাধারণ

ছটক মূল। অনাধারণ ছটক মূল তিবিধ—(১) যুক্তাকহীনত। (২) অযুক্ত আক্রে তাকার, এবং (৩) অবিষয়বৃত্তিত্ব। ব্যাপ্তি প্রভৃতি বাহা হেত্র যুক্ত অঙ্গ, তাহা জাতিবাদীর অভিমত হেতুতে না থাকিলে অথবা জাতিবাদী কোন অযুক্ত অঙ্গ গ্ৰহণ করিয়া, তৎপ্রযুক্ত জাত্যকর করিলে অথবা তাঁহার ঐ উত্তর প্রকৃত বিষয়ে সম্বন্ধ না হইরা, অন্ত বিষয়ে বর্তমান হইলে তন্ত্রারাও তাধার জাতু।ভারের ছটাত্ব নির্ণয় হয়। তবে সর্বাত্র সর্বাপ্রকার জাতিতে তুলাভাবে উহা সম্ভব না হওয়ার উক্ত যুক্তালহীনত্ব প্রভৃতি অদাধারণ ছষ্টত্ব মূল বলিয়া কথিত হইয়াছে। মহর্ষি বে জাতির অনহত্তরত বুঝাইতে বে শুত্র বলিয়াছেন, দেই শুত্র দারা দেই জাতির ছন্তত্তের মূল (সপ্তম অঙ্গ ) স্থচনা করিয়াছেন। যথাস্থানে তাহা ব্যক্ত হুইবে। ভাষ্যকার প্রভৃতি প্রাচীনগণ জাতির পূর্বোক্ত সপ্তাঙ্গ বাক্ত করিয়া বলেন নাই। পরবর্তী মহানৈয়ায়িক উদয়নাচার্য্য অতি স্ক বিচার করিয়া "প্রবোধনিদ্ধি" গ্রন্থে পূর্ব্বোক্ত সপ্তাঙ্গের এবং মহর্ধি-ক্ষতি চতুর্ব্বিংশতি প্রকার জাতির আরও অনেক প্রকার ভেদের বিশ্ব ব্যাথ্যা করিয়াছেন। সূত্র ও ভাষাাদিতে ঐ সমস্ত সম্পূর্ণরূপে ব্যক্ত না হওয়ার ঐ সমস্ত অতি গৃঢ়, তাই তিনি বিশদকণে উহা ব্যক্ত পরিয়া বলিয়াছেন, ইহাও শেবে "লক্ষ্য লক্ষণমুখিতিঃ স্থিতিপদং" ইত্যাদি শ্লোকের ছারা বশিলাছেন। উদহনের ঐ প্রস্তু মুক্তিত হল নাই। "তার্কিকরক্ষা" প্রাপ্ত মহানৈরায়িক বরদরাক্ত লাতির পূর্ব্বোক্ত দণ্ডাঙ্গের বর্ণন করিয়াছেন<sup>2</sup>। কিন্ত তিনিও বাছনা ভয়ে সমস্ত অঙ্গের বিস্তৃত ব্যাখ্যা করেন নাই। তিনি বলিয়াছেন যে, "উথান", "পাতন", "কল" ও "মূল", এই চারিটা ব্দ "প্রবোধনিদ্ধি" নামক "পরিশিষ্টে" বিস্তৃত আছে; অভএব এ গ্রন্থে পরিশ্রমশালী হইবে। অর্থাৎ উদঃনাচার্য্যের ঐ গ্রন্থে বিশেষ পরিশ্রম করিকেই উক্ত বিষয়ে সমস্ত তব জান। যাইবে। ফলকথা, সর্বাত্তই দমস্ত জাতির সাত্তী অঙ্গ বুঝা আবগ্রক। পরে আমরা বথাস্থানে ইহা প্রকাশ করিব। কিন্তু বাহল্যভবে স্ক্রিই সমস্ত অঙ্গ প্রকাশ করা সম্ভব হইবে না। আমরাও এই পঞ্চম অধানের ব্যাখ্যার ব্রদ্রাজের ভার এখানে বলিতেছি,—"ব্যং বিস্তরভীরবঃ" I > I

"লক্ষাং লক্ষণমূখিতিঃ স্থিতিগৰং মূলং কলং পাতনং আতীনাং সবিশেষমেতদখিলং প্ৰৰাজমূক্তং রহ" ইতি। বয়ত্ত সংগ্ৰহাধিকারিশো বিশুরাদ্ভীতা। ন বাাকৃতবন্ত ইতি। ৩১ ।—তার্কিকঃকা।

 <sup>।</sup> বকাং লকণমুখানং পাতনাবসরে) কলং। মুল্মিতার্সমেতাসাং ওলোকে লকালকণে।
 অমাবং অতিভাগনিগ্রামব্যরং বুতঃ। হুল্ডং পরিশিষ্টেংঅল্বয়ং বিশুর্ভীরবং।
 "ললাছখানবীকং, কুর্ডিছেরভাসে নিশাতনং, অরোগকলং বোবহুল্কেতি চতুইয়ং "অবোধসিছি"নামনি
 "পরিশিষ্টে" বিস্তু হমিতি তৎপরিশ্রমশালিভিত্বিত্বাং। তর হেগমুজং—

<sup>(</sup>২) "লক্ষাং" দামাভবিশেবজাতিক্সপং। (২) "লক্ষণং" তদসাধারণো ধর্ম:। (৩) "উবিতি"ওভজাতীনামুখানহেত্:। (৪) "ছিতিপদং" আতিপ্ররোধানসর:। (৫) "মূলং" দাধারণানাধারণপ্রস্তম্ন । (৬) "ক্লং"
আতিপ্রয়োজন বাহিনপ্রনা লাস্তিরিতি বাংব। (৭) "পাতনং" আত্যান্তবেশ বাহিনাখনে আপাদামসিদ্ধরাদি

মূববিং। "নবিশেবং" আতাবান্তবেশস্থিতং "হছ্ঃ" স্ক্রভাব্যাদিব্ সাকলোনানভিব্যক্তব্যস্তিগৃত্য।—জ্ঞানপুর্ণকৃত "বব্দীখিকা" জীকা।

ভাষ্য। লক্ষণস্ত্ৰ— অমুবাদ। লক্ষণ কিন্তু—

# সূত্র। সাধর্ম্য-বৈধর্ম্যাভ্যামুপসংহারে তদ্ধর্ম-বিপর্য্যয়োপপত্তঃ সাধর্ম্য-বৈধর্ম্য-সমৌ ॥ ২ ॥ ৪৬৩ ॥\*

অমুবাদ। সাধর্ম্ম্য ও বৈধর্ম্ম্য হারা "উপসংহার" করিলে অর্থাৎ সাধ্যধর্মীর সংস্থাপন করিলে, সেই সাধ্যধর্মীর ধর্ম্মের অর্থাৎ বাদীর সাধনীয় ধর্ম্মের অভাবের উপপত্তির নিমিত্ত অর্থাৎ বাদীর সাধ্যধর্ম্মীতে তাঁহার সাধ্যধর্ম্মের অভাব সমর্থনোন্দেশ্যে সাধর্ম্ম্য ও বৈধর্ম্ম্য হারা প্রত্যবস্থান। (১) "সাধর্ম্ম্যসম" ও (২) "বৈধর্ম্ম্যসম" প্রতিষেধ।

বিবৃতি। সমান ধর্মের নাম "সাধর্ম্য এবং বিরুদ্ধ ধর্মের নাম "বৈধর্ম্য"। বাদীর গৃহীত হেত্র্ তাঁহার পক্ষ ও দৃষ্টান্ত, এই উভরেই থাকিলে উহাকে ঐ পক্ষ ও দৃষ্টান্তর সমানধর্ম বা "সাধর্ম্ম" বলা যায় এবং উহার বিপরীত ধর্মা হইলে তাহাকে "বৈধর্ম্ম" বলা যায়। স্ত্রে "উপসংহার" শব্দের অর্থ সংস্থাপন বা সমর্থন। বাদী যে পদার্থকৈ কোন ধর্মাবিশিষ্ট বলিয়া সংস্থাপন করেন, সেই পদার্থকৈ বলে সাধ্যধন্ম। এবং সেই ধর্মেকে বলে সাধ্যধর্ম। বেমন "শব্দোহনিতাঃ" এইরূপ প্রতিজ্ঞা করিলে সেথানে জনিতাত্বরূপে শব্দুই সাধ্যধর্মী এবং শব্দু অনিতাত্ত্ব ধর্মই সাধ্যধর্মী হর্মা অর্থাৎ সাধ্যধর্মী বা সংস্থাপনীর ধর্মাই বিবিক্ষিত। "বিপর্যায়" শব্দের অর্থ অভাব। "উপপত্তি" শব্দের অর্থ এখানে উপপাদন। যত্তী বিভক্তির অর্থ তাদর্থ্য বা নিমিত্রতা। স্থত্রের প্রথমোক্ত "সাধর্ম্মান্তাং" এই পদের প্রনরাবৃত্তি এবং প্রথম অধ্যায়ের শেষোক্ত জাতির সামাত্ত-সক্ষণস্থা হইতে "প্রভাবস্থানং" এই

 <sup>&</sup>quot;ত"দিতি সাধাপনামর্থঃ । উপসংহারকর্ম প্রকৃতহাং । "উপপত্তে"রিতি তাদর্থো বরী । "সাধর্মাবৈধর্মালা"মিতানর্তনীয়ং । সামাজনকনপুরাং প্রতাবস্থানগরমপুর ইনীয়ং । লক্ষ্যনক্ষপ্রবাং বধাসংখ্যান
সম্বর্মালা"মিতানর্তনীয়ং । কথমপ্রভানত "তচ্"শব্দেন পরামর্শ ইতারাহ—"উপসংহারকর্মতরে"তি । উপসংহারঃ
সমর্থনং, তৎকর্মতয়া । কথমপ্রভানত "সামাজনকনপুরাং" "সাধর্মাবৈধর্মালাং প্রতাবস্থান জাতি"রিজামাং ।
"তাকিক্মকার" উক্ত সন্দর্ভের আনপূর্বকৃত টাকা । "উপসংহারে" সাধ্যাপ্রসংহারণ বাদিনা কৃতে তদ্ধর্মাত
সাধ্যান্তবিশ্বর্মান্তর বিপর্বারো বাতিরেকক্স সাধ্যাবিধর্মালাং কেক্ষালাং বাজানপেক্ষালাং যহপপাননং, ততা
হেতোঃ সাধ্যাবিধর্মান্তর । তদ্ধার্মান
মাত্রপ্রতিক্সনা তক্তানাপাননং সাধর্মান্তর বিধর্মানার প্রত্তিক্সেশ বা সাধ্যা সাধ্যান
মাত্রপ্রতিক্সনা তক্তানাপাননং সাধর্মান্তর বিধর্মানার প্রত্তিক্সেশ বা ক্রাপাননং বৈধর্মান্তর ।
বিধনাধরতি ।

তক্তানাপান্তর ।

তক্তানাপাননং সাধর্মান্তর ।

তক্তানাপাননং সাধর্মান্তর ।

তক্তানাপাননং সাধর্মান্তর ।

তক্তানাপাননং সাধর্মান্তর ।

তক্তানাপাননং বিধ্বান্তর ।

তক্তানাপাননং সাধ্যান্তর ।

তক্তানাপাননং বিধ্বান্তর ।

তিক্তান্তর বিদ্বান্তর ।

তক্তানাপাননং বিধ্বান্তর ।

তক্তান্তর বিদ্বান্তর নাম্তর বিশ্বান্তর নাম্বর নাম্

পদের অন্তর্গত্তি এই ক্রে মহর্ষির অভিমত। তাহা হইলে "সাধর্মাট্রধর্ম্মাভ্যামুপসংহারে তদ্ধর্মবিপর্যায়োপপত্তেঃ সাধর্ম্মাট্রধর্ম্মাভ্যাং প্রতাবস্থানং সাধর্ম্মাট্রধর্ম্মাদমৌ" এইরূপ ক্রবাক্যের দারা
ক্রার্থ ব্রুণ যায় বে, কোন বাদী কোন সাধর্ম্মা দারা তাহার সাধাধর্মার সংস্থাপন করিলে ঐ ধর্মাতে
সেই সাধাধর্মের অভাব সমর্থন করিবার জন্ত ঐরূপ কোন সাধর্ম্মা দারা প্রতিবাদীর যে প্রতাবস্থান
বা প্রতিবেধ, তাহাকে বলে "সাধর্ম্মাদম"। এইরূপ বাদী কোন হৈধর্ম্মা দারা সাধ্যধর্মীর সংস্থাপন
করিলেও পূর্ব্বোক্তরূপে কোন সাধর্ম্মার দারা প্রতিবাদীর যে "প্রতাবস্থান," তাহাও "সাধর্ম্মাদম।"
এবং বাদী কোন সাধর্ম্মা বা হৈধর্ম্মা দারা তাহার সাধাধর্মার সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি কোন
হৈধর্ম্মা দারাই বাদীর সেই সাধাধর্মের অভাবের উপপাদনার্থ প্রতাবস্থান বা প্রতিবেধ করেন, তাহা
হইলে ঐ প্রতিবেধকে বলে "হৈধর্ম্মাদম"।

ভাষ্য। সাধর্ম্মেণোপসংহারে সাধ্যধর্ম্মবিপর্যয়োপপত্তেঃ সাধর্ম্মে-ণৈব প্রত্যবস্থানমবিশিষ্যমাণং স্থাপনাহেতুতঃ নাধর্ম্ম্যসমঃ প্রতিষেধঃ।

নিদর্শনং—'ক্রিয়াবানাত্মা,—দ্রব্যস্ত ক্রিয়াহেতৃগুণযোগাং। দ্রব্যং লোকঃ ক্রিয়াহেতৃগুণযুক্তঃ ক্রিয়াবান,—তথা চাত্মা, তত্মাং ক্রিয়াবা'-নিতি। এবমুপসংহতে পরঃ সাধর্ম্মোণের প্রত্যবতিষ্ঠতে,—'নিজ্জিয় আত্মা, বিভূনো দ্রব্যস্ত নিজ্জিয়ত্বাং, বিভূ চাকাশং নিজ্জিয়ঞ্চ, তথা চাত্মা, তত্মামিজ্রিয় ইতি। ন চাস্তি বিশেষহেতুঃ, ক্রিয়াবংসাধর্ম্মাং ক্রিয়াবতা ভবিতব্যং, ন পুনরক্রিয়সাধর্ম্মামিজিয়েনেতি। বিশেষহেতৃভাবাং সাধর্ম্মাসমঃ প্রতিষেধা ভবতি।

অমুবাদ। সাধর্ম্ম দ্বারা উপসংহার করিলে অর্থাৎ কোন বাদী সাধর্ম্মা হেতু ও সাধর্ম্মা দৃষ্টান্ত দ্বারা তাঁহার সাধ্যের সংস্থাপন করিলে সাধ্যধর্ম্মের অভাবের উপপাদনের নিমিত্ত অর্থাৎ বাদীর গৃহীত সেই পক্ষ বা ধর্ম্মীতে তাঁহার সংস্থাপনীয় ধর্ম্মের অভাব সমর্থনোক্ষেশ্যে (প্রতিবাদিকর্জ্ক) স্থাপনার হেতু হইতে অবিশিষ্যমাণ অর্থাৎ বাদীর নিজপক্ষ স্থাপনে প্রযুক্ত সাধর্ম্মা হেতু হইতে বিশেষশূত্য সাধর্ম্মা দ্বারাই প্রভাবস্থান, "সাধর্ম্মাসম" প্রতিবেধ।

উদাহর<sup>4</sup>, যথা—( বাদা ) আত্মা সক্রিয়। যেহেতু দ্রব্য পদার্থ আত্মার ক্রিয়ার কারণ গুণবন্তা আছে। দ্রব্য লোক্ট, ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিষ্ট, সক্রিয়, আত্মাও তক্রপ, অর্থাৎ দ্রব্য পদার্থ ও ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিষ্ট, অতএব আত্মা সক্রিয়।

শক্তি গ্ৰাজন: ক্রিয়াকেতৃও বং প্রবাজাহরত বা, লোইজালি ক্রিয়াকেতৃও বং স্পর্বন্বেগ্রন্তবাসংযোগ ইতি।
 —তাৎপর্বাসীকা।

এইরূপে উপসংহত হইলে অর্থাৎ বাদিকর্ত্ত্বক আত্মাতে সক্রিয়ন্ত্ব সংস্থাপিত হইলে অপর অর্থাৎ প্রতিবাদী সাধর্ম্ম্য হারাই প্রত্যবস্থান করেন ( যথা ) — আত্মা নিজ্রিয়। বেহেত্ব বিভু জ্রব্যের নিজ্রিয়ন্ত্ব আছে। যেনন আকাশ বিভু ও নিজ্রিয়া। আত্মাও তক্রপ, অর্থাৎ বিভু জ্রব্য, অতএব আত্মা নিজ্রিয়া। সক্রিয় জ্রব্যের (লোক্টের) সাধর্ম্ম্যপ্রযুক্ত আত্মা সক্রিয় হইবে, কিন্তু নিজ্রিয় জ্রব্যের ( আকাশের ) সাধর্ম্ম্যপ্রকৃত্ত আত্মা নিজ্যি হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতুও নাই। বিশেষ হেতুর অভাববশতঃ "সাধর্ম্ম্যসম" প্রতিষেধ হয়।

টিপ্রনী। পূর্ব্বোক্ত চতুর্বিংশতি জাতির মধ্যে প্রথমটার নাম "দাধর্মানমা" এবং দ্বিতীয়টার নাম "বৈধর্ম্মদমা"। জাতি বিশেষ্য হইলে "দাধর্ম্মদমা" ও "বৈধর্ম্মদমা" এইরূপ স্ত্রীলিঙ্গ নামের প্রয়োগ হর এবং "প্রতিষেষ" বিশেষা হইলে "দাধর্মাদম" ও "বৈধর্মাদম" এইরূপ পুংলিক নামের প্রয়োগ হয়, ইহা পূর্ব্বে বলিয়াছি। মহর্ষি এই সূত্রে "সাধর্ম্মাবৈধর্ম্মানমে" এইরূপ ত্রীলিক বিবচনাস্ত প্ররোগ না করিয়া, "দাধর্ম্মাটবধর্ম্মাদমৌ" এইরূপ পুংলিক দ্বিতনান্ত প্রয়োগ করার প্রতিবেধই তাঁহার বৃদ্ধিস্থ বিশেষা, ইহা বুঝা যায়। তাই বার্ত্তিক কার স্থাত্তর পেষে "প্রতিষেধৌ" এই পদের পুরণ করিয়া "দাধর্ম্মাদম" ও "বৈধর্ম্মাদম" নামক ছুইটি প্রতিবেধই মহর্বির এই স্বত্রোক্ত লক্ষণের লক্ষ্য, ইহা প্রকাশ করিয়াছেন। পুর্ব্বোক্ত চতুর্বিংশতি জাতি "প্রতিবেদ"নামেও কথিত হইয়াছে। মহর্ষির এই প্রে এবং পরবর্তী অভান্ত প্রে পুংলিক "দম" শব্দের প্রয়োগ ছারাও তাহা বুঝা বার। বাদী তাঁহার নিজ পক্ষ স্থাপন করিলে, প্রতিবাদী উহার প্রতিবেধ বা খণ্ডনের জন্ত বে উদ্ভৱ করেন, দেই প্রতিষেধক বাক্যরূপ উদ্ভবকেই এথানে এ অর্থে প্রতিবাদীর "প্রতিষেধ" বলা হইয়াছে। উহাকে "প্রত্যবস্থান" এবং "উপালস্ত"ও বলা হইয়াছে। বাদী প্রথমে নিজ্পক স্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি কোন দাধর্ম্ম হারাই ঐ "প্রতাবস্থান" বা প্রতিষেধ করেন, তাহা হইলে তাঁহার ঐ প্রতিষেধের নাম "সাধর্ম্মসম"। ভাষাকার পুর্ব্বোক্ত প্রথম স্তুত-ভাষ্টেই "সাধর্ম্মসম" নামক প্রতিষেধের এই সামান্য স্বরূপ বলিয়াছেন। তন্মধ্যে বাদী কোন সাধর্ম্য বারা নিজপক স্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি ঐরপ কোন দাধর্ম্ম ছারাই প্রভাবস্থান করেন, তাহা হইলে উহা প্রথম প্রকার "সাধর্ম্মাসম"। এবং বাদী কোন বৈধর্ম্ম ছারা নিজপক স্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি কোন সাধর্ম্মা বারাই প্রভাবস্থান করেন, তাহা হইলে উহা হইবে বিতার প্রকার "দাধর্ম্মাসম"। এবং বাদী কোন সাধর্ম্ম ছারা নিজপক স্থাপন করিলে, প্রতিবাদী বদি কোন বৈধর্ম্ম ছারাই প্রতাবস্থান করেন, তাহা হইলে উহা প্রথম প্রকার "বৈধর্ম্মাদম" হইবে। এবং বাদী কোন বৈধর্ম্মা দারা নিজপক স্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি এরাপ কোন বৈধর্ম্ম দারাই প্রতাবস্থান করেন, তাহা रहेता छेश हरेत विठीय ध्वेकांत्र "देवसमानम"। महर्षि এই म्हाळ्त अधाम "नासमादेवसमा छापून-সংহারে" এই বাকোর প্রয়োগ করিরা, ইহার বারা পুরেরাক্তরূপ হিবিধ "সাধন্মসম" ও বিবিধ

"বৈধর্ম্মাসম" নামক প্রতিষেধ্বরের লক্ষণ স্থানা করিয়াছেন। প্রতিবাদী কেন ঐরপ প্রতাবস্থান করেন ? তাহার উদ্দেশ্য কি ? তাই মহবি পরে বলিয়াছেন,—"ভদ্ধ্যবিপর্যারোপ-পছে:"। বাদীর দাধ্য ধর্মই এখানে "ভদ্ধ্ম" শক্ষের ছারা মহর্মির বিবক্ষিত। তাই ভাষাকার উহার ব্যাখ্যা করিয়াছেন,—"দাধাধর্মাবিপর্যায়োপপছে:"। বাদীর দাধ্যমীয় অর্থাৎ সংস্থাপনীয় ধর্মবিশিষ্ট ধর্মী এবং তাহাতে সংস্থাপনীয় ধর্ম, এই উভদ্ধই "দাধ্য" শক্ষের হারা কথিত হইয়াছে এবং "ধর্মী" শক্ষের পূথক্ উরেখ থাকিলে "দাধ্য" শক্ষের ছারা ধর্মিরূপ দাধ্যই বুঝা বার, ইহা ভাষাকার প্রথম অধ্যায়ে বিলিয়াছেন (প্রথম খণ্ড, ২৮৪—৬৭ পূঠা দ্রেষ্ট্ররা)। তাহা হইলে মহর্মির ঐ কথার ছারা বুঝা বার বে, প্রতিবাদী বাদীর দাধ্যম্মীতে তাঁহার দাধনীয় বা সংস্থাপনীয় ধর্মের অভাব সমর্থনোক্ষেট্রে ঐরপ প্রতাবস্থান করেন। বাদীর হেতৃতে সংপ্রতিপক্ষদোবের উদ্ভাবনই তাঁহার মূল উদ্দেশ্য। ভাষাকার প্রথমে মহর্মির এই স্থা হারা পূর্কোক্ত প্রথম প্রকার "দাধ্যমাসম" নামক প্রতিষ্ঠিনে ক্ষেপ ব্যাখ্যা করিয়া, পরে "নিদর্শনং" ইত্যাদি দন্দর্ভের ছারা উহার উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন। "নিদর্শন" শক্ষের অর্থ উদাহরণ।

ভাষ্যকার ঐ উদাহরণ প্রদর্শন করিবার জন্ত প্রথমে কোন বাদীর প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বক্ষণ ফ্রায়বাক্যের উল্লেখ করিয়াছেন। ধথা,—কোন বাদী আত্মাতে সক্রিয়ত্ব ধর্মের উপদংহার ব্বর্থাৎ সংস্থাপন করিবার উদ্দেশ্যে বলিলেন,—( প্রতিজ্ঞা ) আত্ম। সক্রিয়। ( হেতু ) খেহেতু দ্রবা পদার্থ আত্মার ক্রিয়ার কারণ গুণবত্তা আছে। (উদাহরণ) দ্রব্য পদার্থ লোষ্ট, ক্রিয়ার কারণ শুণ-বিশিষ্ট-সক্রির। (উপনর) আত্মাও ভজ্ঞপ, অর্থাৎ ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিষ্ট ক্রবা পদার্থ। ( নিগমন ) অতএব আত্মা সক্রির। বাদার কথা এই বে, বে সমস্ত দ্রব্য পদার্থে ক্রিয়ার কারণ স্থাণ আছে, দেই দমস্তই দক্রিয়। খেমন কোন স্থানে লোষ্ট নিঃক্রেণ করিলে স্পর্ম ও বেগবিশিষ্ট ক্রব্যের সহিত সংযোগজন্ত ঐ লোষ্টে ক্রিয়া জন্মে। স্থতরাং ঐ সংযোগবিশেষ ঐ লোষ্টে ক্রিয়ার কারণ গুণ। এইরূপ আত্মাতে বে প্রবত্ন ও ধর্মাধর্মরূপ অদৃষ্ট আছে, উহাও ক্রিয়ার কারণ গুণ বলিয়া ক্ষিত হইয়াছে'। স্থতরাং ক্রিয়ার কারণ গুণবত্তা লোটের ভার আত্মাতেও বিদামান থাকার উহা লোষ্ট ও আত্মার সাধর্ম্মা বা সমান ধর্ম। স্কুতরাং উহার বারা লোষ্ট দৃষ্টান্তে আত্মাতে সক্রিয়ত্ব অনুমান করা বার। ঐ অনুমানে ক্রিয়ার কারণ গুণবস্তা, সাধর্ম্মা হেতু। লোষ্ট, সাধর্ম্মা দৃষ্টাস্ত বা অধর দৃষ্টাস্ত। কারণ, উক্ত স্থলে যে যে এবা ক্রিয়ার কারণ-গুণবিশিষ্ট, দেই সমস্ত প্রবাই দক্রিয়, বেমন লোষ্ট, এইরূপে উক্ত হেতুতে দক্রিয়ত্বের ব্যাপ্তি প্রদর্শন করিয়া, বাদী ঐক্লপ অনুমান করেন। ঐ ব্যাপ্তিকে অবয়ব।প্তি বলে। বাদী উক্তরূপ সাধৰ্ম্য স্বারা অর্থাৎ লোষ্ট ও আত্মার সমান ধর্ম ক্রিরার কারণগুণবন্ধারূপ হেতুর স্বারা আত্মাতে সক্রিয়ত্বরূপ সাধাধর্শের উপসংহার (সংস্থাপন) করিলে, প্রতিবাদী তখন আত্মাতে ঐ সক্রিয়ত্ব

১। বৈশেষিক বর্ণনের পঞ্চম অধ্যায়ে মহবি কণাব প্রবোর ক্রিয়ার কারণ গুণসন্থের বর্ণন করিয়াছেন। তবনুসারে প্রাচীন বৈশেষিকাচার্যা প্রশক্তপাদ বলিয়াছেন,—"গুরুত্ব-প্রবন্ধ-বেগ-প্রয়ন্ত-মর্থাধর্ম-সংযোগবিশেষাঃ ক্রিয়া-হেতবঃ"।—প্রশক্তপাদভাষা, কাশী সংস্করণ, ১০০ পুঞ্জা।

ধর্মের বিপর্যার (নিজিয়ত্ব) সমর্থন করিবার উদ্দেশ্যে বলিলেন,—(প্রতিজ্ঞা) আত্মা নিজিয়। (হেত্) কারণ, বিভূজবোর নিজিয়ত্ব আছে অর্থাৎ আত্মাতে বিভূত্ব আছে। (উনাহরণ) বেমন আকাশ বিভূত নিজিয়। (উপনয়) আত্মাও তজ্ঞপ অর্থাৎ বিভূজবা। (নিগমন) অত্যব আত্মা নিজিয়।

প্রতিবাদীর কথা এই বে, আত্মাতে বেমন সক্রিন্ন লোষ্টের সাধর্ম্য আছে, তজ্ঞপ নিজ্ঞিন্ন আকাশের সাধর্ম্য আছে। কারণ, আত্মাও আকাশের ন্যায় বিভূ। স্কুতরাং বিভূত্ব ঐ উত্তরের সাধর্ম্য। কিন্তু বিভূত্ব মান্ত্রই নিজ্ঞিন্ন। স্কুতরাং "আত্মা নিজ্ঞিরে। বিভূত্বাৎ, আকাশবং" এইরূপে অন্থান দ্বারা আত্মাতে নিজ্ঞিন্নত্ব দিন্ধ ইইলে উহাতে সক্রিন্নত্ব দিন্ধ ইইলে পারে না। সক্রিন্ন লোষ্টের সাধর্ম্য প্রবৃক্ত আত্মা সক্রিন্নই ইইবে, কিন্তু নিজ্ঞিন্ন আকাশের সাধর্ম্য প্রবৃক্ত আত্মা নিজ্ঞিন্ন হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতু নাই। একত্রর পক্ষের নিশ্চান্নক হেতুই এখানে "বিশেষ হেতু" শক্ষের অর্থ। বন্ধিও জ্লান্তি প্রয়োগ হলে এক পক্ষে বিশেষ হেতু থাকে, কিন্তু জ্লান্তিবাদী প্রতিবাদী উচ্ন পক্ষেই বিশেষ হেতু নাই বিলিন্ন উত্তর পক্ষে বিশেষ হেতু থাকে, কিন্তু জান্তিবাদী আতিবাদী উচ্ন পক্ষেই বিশেষ হেতু নাই বিলিন্ন জিন্তুর পক্ষে সাম্য প্রদর্শন করেন। উহা বাস্তব সাম্য নহে, কিন্তু উহাকে বলে, প্রতিবাদীর আভিমানিক সাম্য। অর্থৎে প্রতিবাদী বে উচ্ন পক্ষে বিশেষ হেতুর অভাব ববেন, উহাই ভারাকারের মতে জান্তি প্রয়োগ হলে উত্তর পক্ষে প্রতিবাদীর আভিমানিক সাম্য এং উহাই "সাবর্দ্মাদম" প্রভৃতি নামে "সম" শক্ষের অর্থ। তাই ভারাকার পরে এখানে উহাই ব্যক্ত ক্রিতে বলিন্নাছেন,—"বিশেষহেত্বভাবাৎ সাধর্দ্মাদমং প্রতিবেধা তবন্তি"। এবং পূর্কে "মাধর্ম্মাদম" নামক প্রতিবেধের লক্ষণ বলিতে "অবিশিহ্যমাণ্থ স্থাপনাহেত্তঃ" এই বাক্যের দ্বারা ঐক্সপ সামাই প্রকাশ করিরাছেন। পূর্কে ইহা কথিত হইরাছে।

পূর্ব্বোক্ত উদাংরনে বাদী আল্লা ও লোষ্টের সাধর্ম্ম (ক্রিয়ার কারণ গুণবন্ধা) হারা আল্লাতে সক্রিয়ন্থ ধর্মের উপসংহার করায়, এবং প্রতিবাদীও আল্লা ও আকাশের সাধর্ম্ম। (বিভূত্ব) হারাই ঐরপ প্রতাবস্থান করায়, প্রতিবাদীর ঐ উত্তর ভাষ্যকারের মতে পূর্ব্বোক্ত প্রথম প্রকার "সাধর্ম্মসম"। কিন্ত প্রতিবাদী বে বিভূত্ব হত্র হারা আল্লাতে নিজ্ঞিয়ন্তের অল্মান করিয়াছেন, ঐ বিভূত্ব ধর্ম নিজ্ঞিয়ন্তের বাগ্য। কারণ, বিভূ প্রবামাত্রই নিজ্ঞিয়, ইহা বাদীরও স্বীকার্য্য। স্পত্রাং প্রতিবাদীর ঐ হেত্ ছাই না হওয়ায় তাঁহার ঐ উত্তর সভ্তরাই হইবে, উহা অসপ্রত্তর না হওয়ায় ভাষ্যকার উহাকে "সাধর্ম্মাসম" নামক জাত্যুত্তর কিরুপে বলিয়াছেন পূ ইহা বিচার্য্য। বার্ত্তিককার উদ্দেশতকর পূর্ব্বোক্ত কারণে ভাষ্যকারাক্ত ঐ উদাহরণ উপেক্ষা করিয়া প্রত্ত উদাহরণ বলিয়াছেন যে, কোন বাদী "শক্ষোহনিতাঃ, উৎপত্তিধর্মকল্লাৎ ঘটবৎ" এইরূপ প্ররোগ করিলে, প্রতিবাদী যদি বলেন যে, অনিতা ঘটর সাধর্ম্মপ্রযুক্ত শব্দ যদি অনিতা হয়, তাহা হইলে নিতা আকাশের সাধর্ম্মপ্রযুক্ত শব্দ নিতা হটক ? কারণ, আকাশের লায় শব্দও অমূর্ত্ত পদার্থ। স্বতরাং অমূর্ত্ত্ব অর্থাৎ অপরি-

ছিল্লন্থ আকাশ ও শব্দের সাধর্মা। তাহা হইলে "শব্দো নিতাঃ অমুর্ভন্নং আকাশবং" এইরূপে অনুমান করিয়া, ঐ অমুর্জন্ব হেত্র হারা শব্দে নিতান্ধ কেন সিদ্ধ হইবে না ? প্রতিবাদীর এইরূপ উদ্ধর উক্ত হলে প্রথম প্রকার "সাধর্ম্মাসম"। উক্ত হলে প্রতিবাদীর গৃহীত অমুর্জন্ব হেত্র নিতান্ধের ব্যাপা নহে। কারণ, অনিতা গুণ ও ক্রিয়াতেও অমুর্জন্ব আছে। স্মৃতরাং প্রতিবাদীর ঐ হেতু ব্যক্তিচারী বলিয়া ছাই হওয়ায় তাঁহার ঐ উত্তর অসহজ্বর। স্মৃতরাং উহা "জাতি" হইতে পারে, ইহাই উদ্দোতকরের তাৎপর্যা। জয়য় ভাট্ট, বরদরাজ, শঙ্কর মিশ্র এবং বৃদ্ধিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতিও এখানে উক্তরূপ উদাহরণই প্রদর্শন করিয়াছেন। কিন্তু নাজিকবাদী ছাই হেতুর প্রয়োগ করিলে তাঁহাকে শীঘ্র নিরন্ত করিয়া বিতাজিত করিবার জল্ল স্থলবিশেষে যে নির্দোষ হেতুর হারাও "জাতি" প্রয়োগ কর্ত্তবা, ইহা জয়ন্ত ভট্টও বলিয়াছেন এবং এখানে ভাষ্যকারোক্ত উদাহরণের হারাও তাহা সমর্থন করিয়াছেন"। "তর্কসংগ্রহণীপিকা"র টীকায় নালকণ্ঠ ভট্টও পুর্ফোক্ত "সাধর্ম্মাসম" প্রতিয়েধের উদাহরণ প্রদর্শন করিতে ভাষ্যকারোক্ত উদাহরণই গ্রহণ করিয়াছেন।

পরত্ত্ব বার্ত্তিকবার উদ্দোত্ত্বর ভাষ্যকারোক্ত ঐ উদাহরণকে পূর্ব্বোক্ত কারণে উপেক্ষা করিবেও পরবর্ত্তী মহানৈয়ায়িক উদয়নাচার্য্য "প্রবাধসিদ্ধি" এছে হুলবিশেষে সাধ্য ধর্ম্মের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট সং হেতৃর দ্বারা প্রতিবাদীর প্রতাবস্থানকেও এক প্রকার "সাধর্ম্মাসমা" জাতি বলিয়া গ্রহণ করিয়াছেন। তদম্পারে মহামনীয়া মৈথিল শলর মিশ্র "সাধর্ম্মাসমা" জাতিকে "সদ্বিষয়া", "ক্রমদ্বিষয়া" এবং "ক্রমছেকেও" এই তিন প্রকার বলিয়া উহার উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন'। তল্মধ্যে এখানে ভাষ্যকারোক্ত উদাহরণহলে অসহক্রিকা "সাধর্ম্মাসমা" বলা যায়। ক্রর্থাৎ উক্ত হুলে বদিও প্রতিবাদীর গৃহীত বিভূত্ব হেতৃ তাঁহার সাধ্য ধর্ম্ম নিজ্রিয়ত্বের ব্যাপ্য, স্মৃতরাং উহা আত্মাতে দিশ্রিয়ত্ব সাধ্যন সংহেতৃ, ঐ হেতৃত্তে কোন দোষ নাই। কিন্ত ঐ হুলে প্রতিবাদীর ঐরপ উক্তিতে দোষ আছে, উহা ঐ হুলে তাঁহার সক্রিজ নহে, এ জন্ম তাঁহার ঐরপ উত্তরও সহত্তর বলা ধায় না; উহাও জাত্মান্তর। তাৎপর্য্য এই যে, বাদী ঐ হুলে ক্রিয়ার কারণ গুণবত্তাকে হেতৃ করিয়া, তদ্বারা লোই দৃষ্টান্তে আত্মাতে সক্রিয়ত্বের সংস্থাপন করিয়াছেন। কিন্তু আত্মাতে ক্রিয়ার কারণ যে গুণ (প্রবন্ধ ও ক্রম্ব) আছে, তাহা ক্ষম্মন্ত ক্রিয়া উৎপন্ন করে। আত্মাতে বিভূত্বরশতঃ ক্রেয়া জন্মিতে

মৃনুক্ প্রতি চ শাপ্তারভাগাক্রমান তগপেকরা সাধনাভাসবিধর এব জাতিপ্ররোগ:। অতএব চ ভারাকৃতা
ধ্রথম সাধনাভাস এব জাত্যগাহরণ লশিতম্ — ভারমপ্রবী, ২২১ পৃঞ্জা।

২। তত্ৰ প্ৰথম সাৰ্ব্যাসমা বথা, সা তৈবং প্ৰবৰ্ততে। "প্ৰাছেনিতঃ কৃতক্বান্থটৰ"দিতি স্থাপনাস্থাং বিদ ঘটনাব্যাং কৃতক্বাব্যমনিতো হস্ত আকাশসাৰ্ব্যাং প্ৰদেহবানিতা এব কিং ন জানি ত । ইয়ক সন্বিন্ধা, স্থাপনাস্থাং সমাকৃত্বাং। অধ্যসন্থিয়া, "শক্ষো নিতাঃ প্ৰাৰণ্ডাং , শক্ষাব্বং", ইতাৰ অসমীটীনায়াং স্থাপনাস্থাং অনিতাসাধৰ্মান্তিতা এব কিং ন জানিতি। "অসম্ভাজিকা" তৃতীয়া,—"নিতাঃ শক্ষা প্ৰাৰণ্ডা"দিতি প্ৰযুক্ত প্ৰাৰণ্ডামিতাসাধ্যান্তিক নিতাল কিং ন জানিতি। উজিসাক্ষ্যৰ দ্বাং, নতু সাধনমণি। যালাপাস্থিতিক বিশ্বক্ষা মসন্বিন্ধব্যোধা, তথাপুঞ্জিলোধান্তি প্ৰাতিঃ সম্ভবতীতি প্ৰস্থানাৰ্থ্য প্ৰকাৰত্বাভিধানমকলোও।—শৃদ্ধ্য নিশ্ৰকৃত "বাদিবিনোক"।

পারে না। বিভূত্ব ক্রিয়ার প্রতিবন্ধক। প্রতিবন্ধকের অভাবও কার্য্যের অভাতম কারণ। স্বতরাং ক্রি কারণের অভাবে আত্মাতে ক্রিয়া জন্ম না। স্বতরাং ক্রিয়ার কারণ গুণ থাকিলেই বে সেই সমস্ত পদার্থ সক্রিয়, ইহা বলা ধার না। ক্রিয়ার কারণ গুণবন্ধা সক্রিয়ের বাাপ্য নহে, বাভিচারী। বাদী ঐ বাভিচারী হেতুর দ্বারা আত্মাতে সক্রিয়েরের সাধন করিতে পারেন না। উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর প্রথমে এই সমস্ত কথাই বলা উচিত। অর্থাৎ বাদীর ঐ হেতুতে বাভিচার দোবের সমর্থন করিয়া, উহা বে আত্মাতে সক্রিয়েরের সাধক হর না, ইহা বলাই প্রথমে তাঁহার কর্ম্বয়। কিন্তু তিনি উহা না বলিয়া, ঐ স্থলে বিভূত্ব হেতুর দ্বারা আত্মাতে নিজিয়ত্বের সংস্থাপন করিয়া প্রতাবস্থান করার তাঁহার ঐ উক্তি ছাই, উহা সহক্রিক নহে। স্বতরাং তাঁহার ঐ উত্তরও ঐ জন্ত ভাত্মন্তরের মধ্যে গণ্য। উক্ত স্থলে উহা অসহক্রিক। সাধর্ম্যসমা"। শঙ্কর মিশ্র শেবে ইহাও বলিয়াছেন বে, বদিও "অসহক্রিক।" সাধর্ম্যসমাও অবস্থাই অদহিনয়া হইবে, কারণ, ঐ স্থলে বাদীর স্থাপনা সমীচীন নহে অর্থাৎ বাদীর হেতু নির্দোয় নহে, কিন্তু তথাপি উক্তিদোয়-প্রযুক্তও বে, জাতি সন্তব হয়, ইহা প্রদর্শনের জন্ত উক্তরপ প্রকারত্তর কথিত হইয়ছে। উদ্বন্ধাত্যির অন্তান্ত কথা পরে বাক্ত হইবে।

ভাষ্য। অথ বৈধর্ম্যসমঃ,—ক্রিয়াহেতুগুণযুক্তো লোক্টঃ পরিচ্ছিন্নো
দৃক্টঃ, ন চ তথাক্সা, তক্ষান্ম লোক্টবৎ ক্রিয়াবানিতি। ন চাস্তি বিশেষহেতুঃ,
ক্রিয়াবৎসাধর্ম্মাৎ ক্রিয়াবতা ভবিতবাং, ন পুনঃ ক্রিয়াবদ্বৈধর্ম্মাদক্রিয়েণৈতি। বিশেষহেত্বভাবাদ্বৈধর্ম্মসমঃ।

অমুবাদ। অনন্তর "বৈধর্ম্ম্যসম" (প্রদর্শিত হইতেছে)—ক্রিয়ার কারণ গুণ-বিশিষ্ট লোষ্ট পরিচ্ছিন্ন দেখা যায়, কিন্তু আত্মা তদ্রুপ অর্থাৎ পরিচ্ছিন্ন নহে। অতএব আত্মা লোষ্টের ন্যায় সক্রিয় নহে। সক্রিয় পদার্থের সাধ্র্ম্ম্যপ্রযুক্ত আত্মা সক্রিয় হইবে, কিন্তু সক্রিয় পদার্থের বৈধর্ম্ম্যপ্রযুক্ত আত্মা নিজ্রিয় হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতুও নাই। বিশেষ হেতুর অভাববশতঃ (উক্ত স্থলে) "বৈধর্ম্ম্যসম" প্রতিষেধ হয়।

টিপ্পনী। ভাষাকার প্রথমে "সাধর্ম্মসম" নামক প্রতিষেধের (জাতির) একপ্রকার উদাহরণ প্রদর্শন করিয়া, পরে দ্বিভীয় "বৈধর্ম্মসম" নাম ক প্রতিষেধের উদাহরণ প্রদর্শন করিতে পূর্ব্বোক্ত ছলে বৈধর্ম্ম দ্বারা প্রতিবাদীর প্রতাবস্থান প্রদর্শন করিয়াছেন। কারণ, বাদী কোন সাধর্ম্ম জ্বাবা বৈধর্ম্ম দ্বারা নিজপক্ষ স্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি উহার বিপরীত কোন বৈধর্ম্ম দ্বারাই প্রতাবস্থান করেন, তাহা হইলে উহাকে বলে "বৈধর্ম্মাসম" প্রতিষেধ। প্রতাবস্থানের জ্বিরপ ভেদবশতাই "সাধর্ম্মসম" ও "বৈধর্ম্মসম" নামক প্রতিষেধের ভেদ স্বীকৃত হইয়াছে। তর্মধ্যে কোন বাদী শ্রাম্মা সক্রিয়া, ক্রিয়াহেতৃগুণবন্ধাৎ, গোষ্টবং" এইরপ প্রয়োগ করিয়া, আন্মাতে

গোষ্টের সাধর্ম্মা (ক্রিয়ার কারণ গুণবন্তা) দারা সক্রিয়াহের সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন বে, ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিষ্ট যে লোষ্ট, তাহা ত পরিচ্ছির পদার্থ, কিন্ত আত্মা অপরিচ্ছির প্রার্থ, সূত্রাং আত্মাতে লোষ্টের বৈধর্ম্মা অপরিচ্ছিত্রত্ব থাকার আত্মা লোষ্টের ভার দক্রিয় হইতে পারে না । পরস্ত লোষ্টের বৈধর্ষ্য ঐ অপরিচ্ছিক্সত হেতুর ছারা (আত্মা নিজিয়োহণরিচ্ছিক্সতাৎ এইরূপে) আত্মাতে নিজিপ্প সিদ্ধ ইতি পারে। সক্রিয় প্লার্থের সাধর্ম্যপ্রযুক্ত আত্মা সক্রিয় হইলে উহার বৈধ্যাপ্রযুক্ত আয়া নিজিগ কেন হইবে না ? এমন কোন বিশেষ হেতু নাই, বদ্বারা সক্রিয় লোষ্টের সাধর্মাপ্রযুক্ত আত্মা সক্রিয় হইবে, কিন্তু উহার বৈধর্ম্মপ্রযুক্ত নিজির হইবে না, ইহা নিশ্চর করা বাধ। উক্ত স্থলে প্রতিবাদী এইরূপে সক্রির লোষ্টের বৈধশ্য অপরিচ্ছিন্নজ্ব হেতু করিয়া, তদ্বারাই এরপ প্রতাবস্থান করার উহা "বৈধশ্যদ্ম" নামক প্রতিষেধ। ভাষাকারের মতে উক্ত হলেও বিশেষ হেতুর অভাবই উভয় প্রয়োগে প্রতিধানীর আভিমানিক দাম। তাই পরে উধাই বাক্ত করিতে তিনি বলিরাছেন, — "বিশেষ্থেত ভাবাবৈধ্যা-সমঃ"। এথানেও লক্ষা করা আবশ্রক যে, ভাষাকারোক্ত এই উদাহরণে প্রতিবাদী অপরিচ্ছিত্রত হেতুর ছারা আত্মাতে নিক্রিঃছের সংস্থাপন করিলে ঐ হেতু ছন্ট নহে। উহা নিক্রিরছের ব্যাপা। কারণ, অপরিছিল পদার্থনাত্রই নিজিপ্ত। স্থতরাং উদ্দোতকরের মতে উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর ঐকপ উত্তর জাতি হইতে পারে না। ত'ই তিনি ভাহার পূর্বোক্ত "শব্দাহনিতাঃ" ইতাাদি প্রয়োগন্থলেই "বৈধর্ম্মাদম" প্রতিষেধের উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন। কিন্ত পূর্ব্বোক্ত মুক্তি অমুদারে ভাষাকারোক্ত এই উদাহরণেও অদহক্তিকা "বৈধন্মাদমা" বুঝিতে হইবে। উদয়নাচার্য্য প্রভৃতিও ইহা স্বীকার করিয়া গিয়াছেন। "তর্কসংগ্রহণীপিকা"র টীকার নীল্কণ্ঠ ভট্টও ভাষাকারোক্ত এই উদাহরণ গ্রহণ করিয়াছেন।

ভাষ্য। বৈধর্ম্মেণ চোপদংহারো নিজিয় আত্মা, বিভূত্বাৎ, ক্রিয়াবদ্দ্রব্যমবিভূ দৃষ্টং, যথা লোফঃ, ন চ তথাত্মা, তত্মারিজ্ঞিয় ইতি। বৈধর্ম্মেণ
প্রত্যবস্থানং—নিজ্ঞিয়ং দ্রব্যমাকাশং ক্রিয়াহেভূগুণরহিতং দৃষ্টং, নচ তথাত্মা,
তত্মার নিজ্ঞির ইতি। ন চাস্তি বিশেষহেভূঃ ক্রিয়াবদ্বৈধর্ম্মানিজ্ঞিয়েণ
ভবিতবাং ন পুনরক্রিয়বৈধর্ম্মাৎ ক্রিয়াবতেতি। বিশেষহেভূভাবাদবৈধর্ম্মাদমঃ।

অনুবাদ। বৈধর্ম্ম্য বারা উপসংহার অর্থাৎ বাদীর নিজপক্ষপ্রাপন, যথা - আত্মা নিজিয়, যেহেতু বিভূত্ব আছে, সক্রিয় দ্রব্য অবিভূদেখা বায়, যেমন লোফ । কিন্তু আত্মা ভক্রপ অর্থাৎ অবিভূদ্রব্য নহে, অভএব আত্মা নিজিয় । বৈধর্ম্ম্য বারা প্রভাবস্থান যথা—নিজিয় দ্রব্য আকাশ ক্রিয়ার কারণ গুণশৃত্য দৃষ্ট হয়, কিন্তু আত্মা ভক্রপ অর্থাৎ ক্রিয়ার কারণ গুণশৃত্য নহে, অভএব আত্মা নিজিয় নহে। সক্রিয় দ্রব্যের বৈধর্ম্ম্যপ্রযুক্ত আত্মা নিজিয় হইবে, কিন্তু নিজিয় দ্রব্যের বৈধর্ম্ম্যপ্রযুক্ত সক্রিয় হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতুও নাই। বিশেষ হেতুর অভাববশতঃ (উক্ত স্থলে) "বৈধর্শ্যাসম" প্রতিষেধ হয়।

টিপ্লনী। বালী কোন দাধৰ্মা ছারা নিজপক্ষ স্থাপন করিলে প্রতিবালী বলি উহার বিপত্তীত কোন देवधर्मा बांबांहे প্রতাবস্থান করেন, তাহা হইলে উহা প্রথম প্রকার "বৈধর্মাদম"। এবং বাদী কোন বৈধৰ্ম্মা ভারা নিজপক স্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি উহার বিপরীত কোন বৈধর্ম্মা দারা প্রভাবস্থান করেন, তাহা হইলে উহা দিতীয় প্রকার "বৈধর্ম্মসম"। ভাষাকার প্রথমে পূর্বোক্ত প্রথম প্রকার "বৈধর্ম্মান্মে"র উদাহরণ প্রদর্শন করিলা, পরে বিতীর প্রকার "বৈধর্ম্মা-সমে"র উদাহরণ প্রদর্শন করিতে প্রথমে বাদীর বৈধর্ম্মা দারা উপসংহার প্রদর্শন করিয়াছেন। বেষন কোন বাদী বলিলেন, - (প্রতিজ্ঞা) আত্মা নির্জিয়। (হেত্ ) বেহেত্ বিভূত্ব আছে। (উনাহরণ) সক্রিয় জব্য অবিভূ দেখা যায়, বেমন লোষ্ট। (উপনয়) কিন্তু আত্মা অবিভূ জব্য নহে। (নিগমন) অতএব দাত্মা নিজির। এখানে আত্মার নিজিঃত সাধনে বাদী যে বিভত্তক ছেতুরূপে গ্রহণ করিবাছেন, উহা বৈধর্ম্মাহেতু। কারণ, বে বে দ্রবা নিজিপ্প নছে অর্থাৎ সক্রিয়, সেই সমস্ত ত্রব্য বিভূ নহে, যেমন লোষ্ট, এইরূপে বাদী ঐ স্থলে যে লোষ্টকে দৃষ্টান্তরূপে গ্রহণ করিরাছেন, উহ। বৈধর্মানুষ্ঠান্ত। বিভূত্ব হেতু ঐ লোষ্টে না পাকার উহা লোষ্টের বৈধর্ম্ম। স্মভরাং উক্ত হলে বিভূত হেতুর হারা আত্রাতে বাদীর যে নিক্সিয়ত্বের উপসংহার, উহা বৈধর্ম্ম হারা উপসংহার। তাই বাদী পরে আত্মা অবিভূ দ্রব্য নহে, এই কথা বলিয়া উক্ত স্থলে বৈধর্ম্মোপনর বাক্য প্রদর্শন করিয়াছেন। বৈধর্ম্মাহেতু প্রভৃতির লক্ষণাদি প্রথম অধ্যায়ে ক্থিত হইয়াছে (প্রথম খণ্ড, ২৫৪—৮২ পূর্চ। ত্রন্থরা)। ভাষাকার উক্ত হলে পরে প্রতিবাদীর বৈধর্ম্ম ছারা প্রতাবস্থান প্রদর্শন করিতে বলিয়াছেন বে, নিজ্জির স্তব্য বে আকাশ, তাহা ক্রিয়ার কারণ গুণশুন্ত, কিন্তু আত্মা তত্রপ নহে, অর্থাৎ আত্মা ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিষ্ট। স্নতরাং আত্মা নিজিয় নহে। অর্থাৎ উক্ত স্থলে প্রতিবাদী যদি আত্মাতে বাদীর সাধ্যধর্ম নিজিগত্বের অভাব (সক্রিয়ত্ব) সমর্থন করিবার জন্ম বলেন যে, নিজিন্ন ক্রব্য আকাশে ক্রিন্নার কারণ কোন গুণ নাই। কিন্তু আত্মতে ক্রিয়ার কারণ গুণ আছে। স্নতরাং আত্মা সক্রিয় কেন হইবে না ? অর্থাৎ আত্মাতে যে বিভার আছে, উহা সক্রিয় লোষ্টে না থাকায় উহা বেমন ঐ লোষ্টের বৈধর্ম্মা, তক্রপ আত্মাতে যে ক্রিয়ার কারণ গুণবতা আছে, উহা নিজিব আকাশে না থাকার উহা আকাশের বৈধর্ম্য। তাহ। হইলে শাস্থাতে বেমন দক্রিয় ক্রবোর বৈধর্ম্য শাছে, তদ্রূপ নিজিন্ন ক্রবোরও বৈধর্ম্য লাছে। তাহা इटेल यनि मक्तित्र सारवात देवशंत्राश्चयुक्त आचा निक्तित्र हत्र, जाहा इटेल निक्तित्र सारवात देवसर्या-প্রযুক্ত আত্মা সক্রিয় কেন হইবে না ? এমন কোন বিশেষ হেতু নাই, বদ্বারা আত্মা সক্রিয় ज्ञात्वात्र देवध्या अयुक्त निक्तित्रहे हहेरत, किन्न निक्तित्र ज्ञात्वात्र देवध्या अयुक्त निक्तित्र हहेरत ना, ইহা নিশ্চর করা বার। প্রতিবাদীর এইরূপ প্রত্যবস্থান বা উত্তর উক্ত স্থল দিতীয় প্রকার "বৈধর্ম্মসম"। কারণ, উক্ত স্থলে বাদী ভাঁহার গৃহীত দৃষ্টান্ত লোষ্টের বৈধর্ম্ম বিভূত্বকে হেড করিয়া, তদবারা আত্মাতে নিজিয়ত্বের উপদংহার ( দংখাপন ) করিলে প্রতিবাদী "আত্মা দক্রিয়া

ক্রিয়াহেতৃগুণবরাৎ, লোষ্টবং" এইরূপ প্রারোগ করিয়া, আকাশের বৈধর্ম্মা যে ক্রিয়ার কারণ গুণবন্তা, তদ্বারা আত্মাতে লোষ্টের ন্তার সক্রিয়াছের সমর্থন করিয়াছেন। এপানে প্রতিবাদীর ঐ হৈতৃ সক্রিয়ছের ব্যাপা নহে। স্থতরাং তাঁহার ঐ উত্তর যে জাত্মন্তর, ইহা নির্কিবাদ। পূর্কবিৎ উক্ত স্থলেও প্রতিবাদী যে বিশেষ হেতৃর অভাব বলেন, উহাই উভয় প্রারোগে ভাষাকারের মতে সামা। তাই তিনি এখানেও শেষে পূর্কবিৎ বিলয়াছেন,—
"বিশেষহেত্বভাবাইদ্ধর্ম্মদমঃ"।

ভাষ্য। অথ সাধর্ম্ম্যসমঃ, ক্রিয়াবান্ লোকঃ ক্রিয়াহেতুগুণ্যুক্তো দৃষ্টঃ, তথা চাল্লা, তন্মাৎ ক্রিয়াবানিতি। ন চাস্তি বিশেষহেতুঃ—ক্রিয়াবদ্-বৈধর্ম্ম্যালিক্রিয়ো ন পুনঃ ক্রিয়াবৎসাধর্ম্ম্যাৎ ক্রিয়াবানিতি। বিশেষ-হেত্বভাবাৎ সাধর্ম্ম্যসমঃ।

অমুবাদ। অনন্তর "সাধর্ম্মসম" অর্থাৎ বিতীয় প্রকার "সাধর্ম্মসম" (প্রদর্শিত হইতেছে)। সক্রিয় লোক্ট ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিক্ট দৃষ্ট হয়, আস্থাও তজ্রপ অর্থাৎ ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিক্ট, অতএব আত্মা সক্রিয় এব্যের বৈধর্ম্ম্য-প্রযুক্ত আত্মা নিক্রিয় হইবে, কিন্তু সক্রিয় এব্যের সাধর্ম্ম্যপ্রযুক্ত আত্মা নিক্রিয় হইবে, কিন্তু সক্রিয় এব্যের সাধর্ম্ম্যপ্রযুক্ত আত্মা সক্রিয় হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতুও নাই। বিশেষ হেতুর অভাববশতঃ (উক্ত স্থলে) "সাধর্ম্ম্যসম" প্রতিষেধ হয়।

টিপ্লনী। ভাষাকার সর্ব্বপ্রথমে প্রথম প্রথম প্রথম গ্রাবর্ত্তাসনে ব উদাহরণ প্রদর্শন করিয়া, পরে ছিবিধ "বৈধর্ত্তাসনে"র উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন। করিণ, বাদী ভাষার গৃহীত দৃষ্টান্তের কোন বৈধর্ত্তা ছারা নিজ পক্ষ স্থাপন করিলে, প্রতিবাদী বিদি উহার বিপরীত কোন সাধর্ত্তা ছারাই প্রভাবস্থান করেন, ভাষা হইলে উহা হইলে—ছিতীয় প্রকার "সাধর্ত্তাসমূম"। স্পতরাং উহার উদাহরণ প্রদর্শন করিতে হইলে কোন বাদীর বৈধর্ত্তা ছারা নিজ পক্ষ স্থাপন প্রদর্শন করা আবশ্রক। তাই ভাষাকার ছিবিধ বৈধর্ত্তাসমূমের উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াই উক্ত স্থলেই শেষে ছিতীয় প্রকার সাধর্ত্তাসমূমের উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াই উক্ত স্থলেই শেষে ছিতীয় প্রকার সাধর্ত্তাসমূমের উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াই উক্ত স্থলেই শেষে ছিতীয় প্রকার সাধর্ত্তাসমূমের উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন। তাহাতে ভাষাকারের আর পৃথক্ করিয়া বৈধর্ত্তা ছারা উপসংহার প্রদর্শন করা আবশ্রক না হওয়ায় প্রস্থ লাব্ব হইয়ছে। পূর্ব্বোক্ত স্থলে বাদী লোষ্টের বৈধর্ত্তা বিভূত্ব হেতুর হারা আত্মাতে নিজ্জিয়ত্বের সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, সক্তিয় লোষ্টে ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিষ্ট। স্থতরাং আত্মাও লোষ্টের ভায় যক্রিয়। সক্রিয় লোষ্টের সাধর্ত্তা- বিশ্বত্ত) বশতঃ আত্মা যদি নিজ্জিয় হয়, ভাহা হইলে ঐ সক্রিয় লোষ্টের সাধর্ত্তা- (কিল্ডুর) বশতঃ আত্মা বদি নিজ্জিয় কেন হইবে না ? এমন কোন বিশেষ হেতু নাই, বন্ধারা উহার একতর পক্ষের আত্মা সক্রিয় কেন হইবে না ? এমন কোন বিশেষ হেতু নাই, বন্ধারা উহার একতর পক্ষের

নিশ্চর করা যায়। প্রতিরাদীর এইরূপ উত্তর উক্ত স্থলে বিতার প্রকার "সাধর্ম্মসম"। কারণ, উক্ত স্থলে বাদী লোষ্টের বৈধর্ম্ম বিভূত্ব দারা আত্মাতে নির্ক্রিয়ত্ব সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী ঐ লোষ্টের সাধর্ম্ম (ক্রিয়ার কারণ গুণবদ্ধা) দারাই আত্মাতে সক্রিয়াত্বের সমর্থন করিয়াছেন। প্রতিবাদীর গৃহীত ঐ হেতু সক্রিয়াত্বের বাাপা নহে। স্মৃতরাং তাঁহার ঐ উত্তর বে জাত্মন্তর, ইহা নির্ব্বিবাদ। পূর্ব্বিব, উক্ত স্থলেও প্রতিবাদী বে বিশেষ হেতুর অভাব বলেন, উহাই উভর প্রয়োগে ভাষাকারের মতে সামা। তাই ভাষাকার এথানেও সর্ব্যাশ্যে বলিয়াছেন,—"বিশেষ-হেত্তাবাৎ সাধর্ম্মাসমঃ"।

ভাষাকারোক্ত উদাহরণ বারা এখানে আমরা বুজিলাম যে, পূর্ব্বোক্ত "সাধশ্যসমা" ও "বৈধর্ম্যানমা" জাতি প্রত্যেকেই পূর্ব্বোক্তরণে বিবিধ এবং উহার মধ্যে কোন কোন জাতি সদ্ধিব্দ্যা, অদদ্বিধ্দা এবং অসহক্তিকা, এই প্রকারতারে ত্রিবিধ। পরস্ত কোন বাদী যদি কোন সাধর্ম্যা এবং বৈধর্ম্যা, এই উভর বারাই নিজ পক্ষ স্থাপন করেন এবং প্রতিবাদী যদি দেখানে কোন সাধর্ম্যা বারা অথবা বৈধর্ম্যা বারা অথবা ঐ উভর বারাই প্রত্যবস্থান করেন, তাহা হইলে দেই স্থলেও প্রতিবাদীর দেই উত্তর অন্ত প্রকার "সাধর্ম্যদমা" ও "বৈধর্ম্যদমা" জাতি হইবে। কারণ, তুলা যুক্তিতে ঐরপ স্থলে প্রতিবাদীর ঐ উত্তরও সত্তর হইতে পারে না। উক্ত কক্ষণাস্থলারে উহাও জাত্যতর। "তার্কিকরক্ষা" প্রস্থে বরদরাজও ঐরপ ব্যাখ্যা করিনাছেন। পরস্ত বরদরাজ ইহাও শেষে বলিনাছেন যে, অন্তমানের ক্রার প্রতিবাদী যদি প্রত্যক্ষাদির বারাও ঐরপ প্রত্যবস্থান করেন, তাহা হইলে উহাও দেখানে উক্ত জাত্যতর হইবে। কারণ, তুলা যুক্তিতে দেখানে প্রতিবাদীর ঐ উত্তরও সত্তর নহে এবং উহা "ছল"ও নহে। স্থতরাং উহাও জাত্যতর বলিনাই খীকার্যা। বাদী অন্তমান বারা নিজ পক্ষ স্থাপন করিলে প্রতিবাদী প্রত্যক্ষাদি প্রমাণ বারা প্রতিরোধ করিনা প্রত্যবস্থান করিলেও যে তাহা পূর্ব্বোক্ত জাত্যতর হইবে, ইহা "বাদিবিনোদ" প্রস্থে শক্ষর মিশ্রও বলিনাছেন এবং তাহার উদাহরণও প্রদর্শন করিনাছেন।

মহানৈদায়িক উনয়নাচার্যা উক্ত কারণেই "প্রবোধদিছি" গ্রন্থে পূর্ব্বোক্ত "দাধর্ম্মদম" ও
"বৈধর্ম্মদম" প্রতিবেধবরকে "প্রতিধর্মদম" নামে উল্লেখ করিয়াছেন। তাঁহার মতামুদারে
"তার্কিকরক্ষা" গ্রন্থে বরদরাজ উহার লক্ষণ বলিয়াছেন বে," বাহাতে ব্যাপ্তি প্রভৃতি বুক্ত
অঙ্গ স্বীকৃত নতে, এমন প্রতিপ্রমাণ ছারা প্রতিরোধ করিয়া প্রতিবাদীর বে প্রত্যবস্থান, তাহাকে
বলে "প্রতিধর্মদম"। বাদীর বিপরীত পক্ষের দাধকরূপে প্রতিবাদীর অভিমত প্রতিকৃল বে
কোন প্রমাণই প্রতিপ্রমাণ। মহর্ষি গোত্মের স্ত্রোক্ত "দাধক্রদম" ও "বৈধ্বান্দম" নামক

শন্দাপেতবৃক্তাকাৎ প্রমাণাং প্রতিরোধতঃ। প্রতাবহানমাগণুঃ প্রতিবর্গনমং বৃধাঃ হবঃ
শাংকীবৈধর্গনমৌ তব্তেহাবেব প্রিতৌ। প্রবাধরণীত দক্তিতি প্রদিশ্বর হবঃ
তৌ চেৎ করপ্রতিমারে) প্রতাহাণেঃ প্রমাণতঃ। প্রবাধরণ প্রস্কুর আজ্ঞাতিকেন ন প্রতির হবঃ

—"তাকিবরক্ষা", বিতীয় পরিছেব।

প্রতিবেশ্বর উক্ত "প্রতিধর্মসমে"রই প্রকারবিশেষ। তাহা হইলে মহর্ষি উক্ত "প্রতিধর্মসমে"র উল্লেখ না করিয়া, উহার প্রকারবিশেষেরই উল্লেখ করিয়াছেন কেন? এতছভবে বরদরাজ বলিয়াছেন বে, সমস্ত জাতিতেই বহুপ্রকার তেল আছে, ইহা প্রদর্শন করিতেই মহর্ষি প্রথমে উক্ত প্রকারতেদেরই উরেধ করিয়াছেন। যদি পূর্ব্বোক্ত প্রতিষেধ্বর উক্ত লক্ষণাক্রাম্ভ প্রতি-ধর্মদমে"র প্রকারতেদ না হইয়া, স্বতন্ত প্রতিষেধই তাঁহার অভিমত হয়, তাহা হইলে প্রতাক্ষাদি প্রমাণ দারা প্রতিবাদীর পূর্ব্বোক্তরপ প্রতাবস্থানও বে দাত্যভর, ইহা তাঁহার কোন স্ত্রের ষারাই উক্ত হর না। কিন্ত এরণ প্রতাবস্থানও বে জাত্যুক্তর, ইহা স্বীকার্যা। যেমন কোন বাদী "শক্ষোহনিতঃ" ইত্যাদি বাক্য প্রয়োগ করিয়া অনুমান প্রমাণধারা শক্ষে অনিতাত্ব পক্ষের সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন বে, "ক""খ" প্রভৃতি বর্ণাত্মক শব্দের যথন পূনঃ শ্রবণ হয়, তখন দেই এই "ক", দেই এই "ঝ" ইত্যাদিরণে ঐ সমন্ত শব্দের প্রত্যতিজ্ঞারণ প্রত্যক্ষ হইয়া থাকে। তদ্বারা বুঝা বার যে, পূর্বাঞ্জ সেই সমস্ত শব্দেরই পুনঃ শ্রবণ হইতেছে, সেই সমস্ত শক্ষের ধ্বংদ হয় নাই। স্থতরাং শক্ষ যদি অনুমানপ্রমাণপ্রাযুক্ত অনিত্য হয়, তাহা হইলে উক্ত প্রভাতিজ্ঞারণ প্রতাক্ষর্ক নিতা হউক ? অনুমানপ্রযুক্ত শব্দ কি অনিতা হইবে, কিন্ত উক্তরূপ প্রত্যক্ষপ্রযুক্ত নিত্য হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতৃ নাই। এইরূপ প্রতিবাদী মীমাংসক যদি উক্ত স্থলে তাঁহার নিজমভানুদারে উপমানপ্রমাণ এবং শক্ষের নিভান্থবোধক শান্তপ্রমাণের দারাও শব্দের নিতাবের আণত্তি সমর্থন করিয়া পূর্ববিৎ প্রতাবস্থান করেন, তাহা হইলে তাহাও শকানিতাখবাদী মহর্ষি গোতমের মতে জাত্যন্তরই হইবে। অতএব বুঝা বার বে, পুর্বোক্ত "প্রতি-ধর্মপুষ" নামক প্রতিষেধ এবং তাহার পূর্বোক্তরণ লক্ষণই মহর্মি গোতমের অভিমত। তাহা হইলে প্রভাকাদি প্রমাণ দারা পূর্বেলিকক্ষপ প্রভাবস্থানও স্থলবিশেষে তাঁহার কবিত "সাধর্ম্মদম" এবং ক্লবিশেবে "বৈধৰ্ম্যদম" প্ৰতিষেধ হইতে পারে। অত এব এখানে তিনি "প্ৰতিধৰ্মদম" নামে লক্ষ্য নির্দেশ না করিলেও এবং উহার পুর্বোক্তিরপ লক্ষণ না বলিলেও উহাই এথানে তাঁহার অভি-মত লক্ষ্য ও লক্ষণ, ইহাই বুঝিতে হইবে। উক্ত স্থলে প্রতিবাদী যে প্রতিপ্রমাণের বারা বাদীর দাধা ধুখাঁতে তাঁহার সাধা ধর্ম্মের অভাবের আপত্তি সমর্থন করেন, তাঁহার দেই প্রতিপ্রমাণবিষয়ক জ্ঞানই উক্ত জাতির (০) "উথান" অর্থাৎ উথিতিবীক। কারণ, তহিষয়ক জ্ঞান বাতীত উক্ত লাতির উত্তবই হইতে পারে না। উক্ত স্থলে প্রতিবাদী বাদীর হেতৃকে সংপ্রতিপক্ষ বলিয়া, উহাতে সংপ্রতিপক্ষম্বের আরোপ করার সংপ্রতিপক্ষরণ হেলাভানে নিপাতনই উক্ত হলে (৪) "পাতন"। প্রতিবাদীর প্রমাদ অথবা প্রতিভাহানি উক্ত জাতির (c) অবদর। উক্ত স্থলে বাদীর হেতুতে বাদী অথবা মধাস্থগণের সংপ্রতিপক্ষত্ব প্রাতিই উক্ত জাতির (৬) ফ্ল । উক্ত জাতির সপ্তম অব (৭) "মূল" অগাৎ উহার ছষ্টজের মূল। পরবর্ত্তী ভৃতীয় হুতের হারা মহর্ষি নিঞ্ছেই তাহা হুচনা করিয়াছেন। পরে ভাহা বাক্ত হটবে। ২।

অনুবাদ। এই উভয়ের অর্থাৎ পূর্ববসূত্রোক্ত "সাধর্ম্ম্যসম" ও "বৈধর্ম্ম্যসম" নামক প্রতিষেধন্বয়ের উত্তর—

### সূত্র। গোত্বাদ্গোসিদ্ধিবতৎসিদ্ধিঃ॥৩॥৪৬৪॥

অমুবাদ। গোৰপ্রযুক্ত গোর সিদ্ধির ভায় সেই সাধ্য ধর্ম্মের সিদ্ধি হয়।

বিবৃতি। মহর্ষি এই স্থতের ছারা প্রক্ষিপ্রভাক্ত জাতিছরের উত্তর বলিয়াছেন। অর্থাৎ প্রতিবাদীর ঐকাপ উত্তর যে অস্তত্তর, ইহা প্রতিপাদন করিরাছেন। সুক্তির বারা পূর্বোক্ত ভাতিরয়ের অসহতর্ত্বনির্বরণ পরীকাই এই প্রের উদ্দেশ্য। মহবির দেই যুক্তির মর্ম্ম এই যে, বে কোন সাধর্ম্ম বা বে কোন বৈধর্ম্ম ছারা কোন দাধ্য দিজ হয় না। কিন্তু যে সাধর্ম্ম বা বৈধর্ম্ম সাধাধর্মের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট, তদ্বারাই সেই সাধা ধর্ম দিল হয়। বেমন গে নাত্রে বে গোল নামে একটি কাতিবিশেষ আছে, উহা গোমাত্রের সাধর্ম্ম। এবং অখাদির বৈধর্ম্ম। ঐ গোরনামক কাতিবিশেষকে তেত করিয়া, তদবারা "ইহা গো" এইরপে গোর দিন্ধি অর্থাৎ যথার্থ অনুমিতি হয়। কারণ, ঐ গোত্বলাতি গোপদার্থের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট সাধর্ম্ম। কিন্তু পশুদাদি ধর্ম গো পদার্থের সাধর্ম্ম ইইলেও ভদ্ধারা গো পদার্থের সিদ্ধি হয় না। কারণ, গোভিন্ন পদার্থেও পশুস্থাদি ধর্ম্ম থাকায় উহা গো-পদার্থের বাাপ্তিবিশিষ্ট নছে। এইরূপ কোন বাদী "শক্ষোহনিতাঃ কার্যাত্বাৎ, ঘটবৎ" এইরূপ প্রয়োগ করিয়া, কার্যাত্ব হেতুর ছারা শব্দে অনিত্যত্বের সংস্থাপন করিলে শব্দে অনিত্যত্বের সিদ্ধি বা অপ্নতি হয়। কারণ, কার্যাত্ত থেতু অনিতাত্তের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট। যে যে পদার্থে কার্য্যত অর্থাৎ উৎপত্তিমত আছে, দেই সমস্ত পদাৰ্থ ই অনিতা, ইহা নিৰ্জিবাদ। কিন্তু প্ৰতিবাদী ঐ স্থলে "শক্ষো নিতাঃ, অমুর্তভাৎ গগনবং" এইরপ প্রয়োগ করিয়া অমুর্তত্ব হেতুর বারা শক্ষে গগনের তার নিতাত্ব সংস্থাপন করিলে শব্দে নিতাত্দিদির হয় না। কারণ, অমুর্তত্ব, শব্দ ও গগনের সাধ্যা হইলেও উহা নিতাত্ত্ব ব্যাপ্তিবিশিষ্ট নহে। কারণ, অনেক অনিতা পদার্থেও অমূর্ভত্ত আছে। অমুর্ত্ত পদার্থ হইলেই তাহা নিতা, ইহা বলা বায় না। স্নতরাং প্রতিবাদী ঐ স্থলে শৃৎপ্রতিপক্ষ লোব প্রদর্শনের উদ্দেখ্যে এরাপ অনুমান করিতে গেলে, তাঁহার উদ্দেশ্য দিন্ধ হইবে না। কারণ, বাদী ও প্রতিবাদীর উভয় হেতুই তুলাবল হইনেই দেখানেই সংপ্রতিপক্ষ হইয়া থাকে। একের হেতু নির্দোব, অপরের হেতু ব্যভিচারাদি দোবযুক্ত বা ব্যভিচারাদি-শঙ্কাঞ্চস্ত, এমন হলে সংপ্রতিপক হয় না। অতএব প্রতিবাদীর ঐরপ উত্তর উক্ত হলে কোনরপেই সহত্তর হইতে পারে না, উহা অসহত্তর। উহার নাম "দাংশ্মাদমা" জাতি। এইরূপ উক্ত যুক্তিতে \* বৈধর্ম্মসমা" জাতিও অসম্ভর ।

প্রতিষেধ্বয় উক্ত "প্রতিধর্মাননে"রই প্রকারবিশেষ। তাহা হইলে মহর্ষি উক্ত "প্রতিধর্মানমে"র উল্লেখ না করিয়া, উহার প্রকারবিশেষেরই উল্লেখ করিয়াছেন কেন? এতছভরে বরদরাজ বলিয়াছেন যে, সমস্ত জাতিতেই বহুপ্রকার ভেদ আছে, ইহা প্রদর্শন করিতেই মহর্ষি প্রথমে উক্ত প্রকারভেদেরই উল্লেখ করিয়াছেন। বদি পূর্ব্বোক্ত প্রতিবেধনম উক্ত লক্ষণাক্রাম্ভ প্রতি-ধর্মদমে"র প্রকারভেদ না হইয়া, স্বতম্ প্রতিবেধই তাঁহার অভিমত হয়, তাহা হইলে প্রত্যক্ষাদি প্রমাণ ছারা প্রতিবাদীর পূর্ব্বোক্তরণ প্রতাবস্থানও বে ছাত্যুত্তর, ইহা তাঁহার কোন স্ত্রের দারাই উক্ত হয় না। কিন্ত ঐকাপ প্রতাবস্থানও যে আত্যন্তর, ইহা স্বীকার্যা। যেমন কোন বাদী "শব্দোহনিতাঃ" ইত্যাদি বাক্য প্রয়োগ করিয়া অমুমান প্রমাণবারা শব্দে অনিতাত্ত পক্ষের সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, "ক""খ" প্রভৃতি বর্ণাত্মক শব্দের যথন পুন: প্রবণ হয়, তথন সেই এই "ক", সেই এই "ঝ" ইত্যাদিরতে ঐ সমস্ত শব্দের প্রতাভিজ্ঞারণ প্রত্যক্ষ হইয়া থাকে। তদ্বারা ব্রা যার যে, পূর্বক্রত সেই সমস্ত শক্তেরই পুনঃ ত্রবণ হইতেছে, সেই সমস্ত শক্ষের ধবংস হয় নাই। স্নতরাং শক্ষ যদি অহুমানপ্রমাণপ্রযুক্ত অনিতা হয়, তাহা হইলে উক্ত প্রতাভিজারণ প্রতাকপ্রবৃক্ত নিতা হউক । অনুমানপ্রযুক্ত শক্ষ কি অনিতা হইবে, কিন্তু উক্তরূপ প্রত্যক্ষপ্রযুক্ত নিতা হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতু নাই। এইরূপ প্রতিবাদী মীমাংসক যদি উক্ত স্থলে তাঁহার নিজমতান্ত্রণারে উপমানপ্রমাণ এবং শক্ষের নিত্যন্তবোধক শাল্পপ্রমাণের দারাও শব্দের নিতাত্বের আপত্তি সমর্থন করিয়া পূর্ববং প্রতাবস্থান করেন, তাহা হইলে তাহাও শকানিতাত্ববাদী মহর্ষি গোতমের মতে জাত্যন্তরই হইবে। অভএব ব্ঝা বায় বে, প্রেরিক শ্রেতি-ধর্মদ্ম" নামক প্রতিবেধ এবং তাহার পুর্বোক্তরণ লক্ষণই মহর্ষি গোতমের অভিমত। তাহা হইলে প্রভাকাদি প্রমাণ বারা পূর্বোক্তরূপ প্রভাবস্থানও স্থলবিশেষে তাঁহার কথিত "সাধর্মাদম" এবং স্থলবিশেষে "বৈধর্ম্মাদম" প্রতিষেধ হইতে পারে। অত এব এখানে তিনি "প্রতিধর্মদম" নামে লক্ষা নির্দেশ না করিলেও এবং উহার পূর্বোক্তরূপ লক্ষণ না বলিলেও উহাই এথানে তাঁহার অভি-মত লক্ষা ও লক্ষণ, ইহাই বুঝিতে হইবে। উক্ত স্থলে প্রতিবাদী যে প্রতিপ্রমাণের বারা বাদীর সাধ্য ধর্মীতে তাঁহার সাধ্য ধর্মের অভাবের আপতি সমর্থন করেন, তাঁহার দেই প্রতিপ্রমাণবিষয়ক জ্ঞানই উক্ত জাতির (৩) "উথান" অর্থাৎ উথিতিবীত্র। কারণ, তহিষয়ক জ্ঞান বাতীত উক্ত জাতির উত্তবই হইতে পারে না। উক্ত স্থলে প্রতিবাদী বাদীর হেতুকে সংপ্রতিপক্ষ বলিয়া, উহাতে সংপ্রতিপক্ষত্বের আরোপ করায় সংপ্রতিপক্ষরণ হেতাভাদে নিপাতনই উক্ত স্থলে (৪) "পাতন"। প্রতিবাদীর প্রমাদ অথবা প্রতিভাহানি উক্ত জাতির (c) অবদর। উক্ত স্থলে বাদীর হেতুতে বাদী অথবা মধাস্থগণের সংপ্রতিপক্ষ ভ্রান্তিই উক্ত ভ্রান্তির (৬) কন। উক্ত জাতির সপ্তম অব (१) "মূল" অগাৎ উহার ছষ্টাছের মূল। পরবর্ত্তী তৃতীয় স্থানের হারা মহর্ষি নিজেই তাহা স্ফনা ক্রিয়াছেন। পরে তাহা বাক্ত হইবে। ২।

অনুবাদ। এই উভয়ের অর্থাৎ পূর্ববসূত্রোক্ত "সাধর্ম্ম্যসম" ও "বৈধর্ম্ম্যসম" নামক প্রতিবেধন্বয়ের উত্তর—

#### সূত্র। গোত্বাদ্গোসিদ্ধিবতৎসিদ্ধিঃ॥৩॥৪৬৪॥

অমুবাদ। গোৰপ্রযুক্ত গোর সিদ্ধির ভার সেই সাধ্য ধর্ম্মের সিদ্ধি হয়।

বিবৃতি। মহর্ষি এই স্থতের দারা প্রস্নিস্তোক্ত জাতিধরের উত্তর বলিয়াছেন। অর্থাৎ প্রতিবাদীর ঐকপ উত্তর যে অসহত্তর, ইহা প্রতিপাদন করিয়াছেন। সুক্তির বারা পূর্ব্বোক্ত জাতিছয়ের অসহত্তরত্বনির্ণয়রূপ পরীকাই এই স্তরের উদ্দেশ্য। মহর্ষির সেই যুক্তির মর্মা এই যে, বে কোন সাধর্ম্ম বা যে কোন বৈধর্ম্ম ছারা কোন দাধ্য দিছ হয় না। কিন্তু যে সাধর্ম্ম বা বৈধর্ম্ম সাধাধর্মের বাাপ্তিবিশিষ্ট, তদ্বারাই সেই সাধা ধর্ম দিন্ধ হর। যেমন গে মাত্রে যে গোড নামে একটি জাতিবিশেষ আছে, উহা গোমাত্রের দাধর্ম্ম। এবং অখাদির বৈধর্ম্ম। ঐ গোত্তনামক জাতিবিশেষকে হেতু করিয়া, তদ্বারা "ইহা গো" এইরাপে গোর দিদ্ধি অর্থাৎ বর্থার্থ অনুমতি হয়। কারণ, ঐ গোড়ছাতি গোপদার্থের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট সাধর্ম্ম। কিন্তু গশুড়াদি ধর্ম গো পদার্থের সাধর্ম্ম। ইইলেও ভদৰারা গো পদার্থের সিদ্ধি হয় না। কারণ, গোভির পদার্থেও পশুভাদি ধর্ম থাকায় উহা গো-পদার্থের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট নছে। এইরূপ কোন বাদী "শক্ষোহনিতাঃ কার্যাত্বাৎ, ঘটবৎ" এইরূপ প্রয়োগ করিয়া, কার্যাত্ব হেতুর ছারা শক্তে অনিত্যত্তের সংস্থাপন করিলে শক্তে অনিত্যত্তের সিদ্ধি বা অমুমিতি হয়। কারণ, কার্যাত্ত হেতু অনিভাত্তের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট। যে বে পদার্থে কার্যাত্ত অর্থাৎ উৎপত্তিমৰ আছে, দেই সমন্ত পদাৰ্থ ই অনিতা, ইহা নিৰ্মিবাদ। কিন্তু প্ৰতিবাদী ঐ স্থলে "শক্ষো নিতাঃ, অমুর্তভাৎ গগনবৎ" এইরাণ প্ররোগ করিয়া অমুর্তত্ব হেতুর হারা শক্ষে গগনের ন্তায় নিতাত্ব সংস্থাপন করিলে শব্দে নিতাত্বদিদ্ধি হয় না। কারণ, অমুর্ভত, শব্দ ও গগনের সাধর্মা হইলেও উহা নিত্যত্তের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট নহে। কারণ, অনেক অনিতা পদার্থেও অমুর্ভিছ আছে। অনুষ্ঠ পৰাৰ্থ হইলেই তাহা নিতা, ইহা বলা বাদ্ধ না। সূতরাং প্রতিবাদী ঐ স্থল সংপ্রতিপক্ষ দোষ প্রদর্শনের উদ্দেশ্যে এরণ অনুমান করিতে গেলে, তাঁহার উদ্দেশ্য দিল হইবে না। কারণ, বাদী ও প্রতিবাদীর উভয় হেতুই তুলাবল হইলেই দেখানেই সংপ্রতিপক্ষ হইয়া থাকে। একের হেতু নির্ফোব, অপরের হেতু বাভিচারাদি দোষযুক্ত বা বাভিচারাদি-শদাঞ্জন্ত, এমন স্থলে সংপ্রতিপক হয় না। অতএব প্রতিবাদীর এরপ উত্তর উক্ত স্থলে কোনরপেই সহতর হইতে পারে না, উহা অসহতর। উহার নাম "দাধর্ম্মাদমা" লাতি। এইরূপ উক্ত যুক্তিতে " বৈধর্ম্মাদধা" জাতিও অসভতর।

ভাষ্য। সাধর্ম্মানতে বৈধর্ম্মানতে চ' সাধ্যসাধনে প্রতিজ্ঞায়নানে স্থাদব্যবস্থা। সা ভূধর্মবিশেষে নোপপদ্যতে। গোসাধর্ম্মাদ্গোস্বাজ্জাতি-বিশেষাদ্গোঃ দিধ্যতি, ন ভূ সাম্মাদিসম্বন্ধাৎ। অশ্বাদিবৈধর্ম্মাদ্গোস্থা-দেব গোঃ দিধ্যতি, ন গুণাদিভেদাৎ। তচ্চৈতৎ কৃতব্যাখ্যান্মব্যব-প্রকরণে। প্রমাণানামভিসম্বন্ধাকৈকার্থকারিত্বং সমানং বাক্যে, ইতি। ভেন্তাভাসাপ্রয়া খন্তিয়মব্যবস্থেতি।

অনুবাদ। সাধর্ম্মাত্র অথবা বৈধর্ম্মাত্র সাধ্যসাধন বলিয়া প্রতিজ্ঞায়মান হইলে অর্থাৎ বাদী ও প্রতিবাদী তাঁহাদিগের সাধ্যধর্ম্মের ব্যাপ্তিশূল্য কোন সাধর্ম্ম্য বা বৈধর্ম্ম্যকে সাধ্যধর্ম্মের সাধনরূপে গ্রহণ করিলে অব্যবস্থা হয়। কিন্তু ধর্ম্মবিশেষ অর্থাৎ সাধ্যধর্মের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট কোন ধর্ম্ম সাধ্যধর্ম্মের সাধনরূপে প্রতিজ্ঞায়মান হইলে সেই অব্যবস্থা উপপন্ন হয় না। ( যথা ) গোর সাধর্ম্ম্য গোরনামক জাতিবিশেষপ্রযুক্ত গো সিক হয়, কিন্তু সামাদির (গলকম্বলাদির) সম্বন্ধপ্রযুক্ত গো সিদ্ধ হয় না। ( এবং ) অশ্বাদির বৈধর্ম্ম্য গোহপ্রযুক্তই গো সিন্ধ হয়, "গুণাদিভেদ" অর্থাৎ রূপাদি গুণবিশেষ এবং গমনাদি ক্রিয়াবিশেষপ্রযুক্ত গো সিদ্ধ হয় ন। সেই ইহা অবয়ব-প্রকরণে "কৃতব্যাখ্যান" হইয়াছে ( অর্থাৎ প্রথম অধ্যায়ে অবয়ব ব্যাখ্যার শেষে যুক্তির দ্বারা উক্ত সিন্ধান্তের ব্যাখ্যা করা হইয়াছে )। বাক্যে অর্থাৎ প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বরূপ ভায়বাক্যে সর্ব্বপ্রমাণের অভিসম্বন্ধপ্রযুক্তই একার্থকারিত্ব অর্থাৎ প্রকৃত সাধ্যসিদ্ধিরূপ একপ্রয়োজনসম্পাদকত্ব সমান। ( অর্থাৎ নির্দ্ধোষ প্রতিজ্ঞাদি বাক্যে সমস্ত প্রমাণেরই সম্বন্ধ থাকায় সেধানে সমস্ত প্রমাণ মিলিভ হইয়া সমান-ভাবে সেই সাধ্যধর্শ্বের বর্থার্থ নিশ্চয় সম্পন্ন করে ) এই অব্যবস্থা অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত প্রতিবাদীর কথিত অব্যবস্থা হেখাভাসাশ্রিতই অর্থাৎ হেখাভাস বা চুষ্ট হেতুর দারা সাধ্যধর্মের সংস্থাপন হইলেই তৎপ্রযুক্ত উক্তরূপ অব্যবস্থা হয়।

টিপ্ননী। পূর্বস্থাক্রেক "জাতি"ব্রের প্রয়োগ স্থলে প্রতিবাদী যে, অব্যবস্থার সমর্থন করিয়া, বাদীর হেতুকে সংপ্রতিপক্ষ বলিয়া আরোপ করেন, ভাষ্যকার এথানে মহর্ষির স্থাত্রোক্ত যুক্তি

১। এখানে "সাধর্মানতের বৈধর্মানতের চ" এইরূপ পাঠই প্রচলিত সকল পুস্তকে থেবা ধায়। কিন্তু পরে ভাষাকারের "ধর্মবিশেবে" এই সপ্তমান্ত পাঠে লক্ষ্য করিলে প্রথমেও সপ্তমান্ত পাঠই প্রকৃত বলিয়া মনে হয়। "ভাষমন্ত্রী"কার জরন্ত ভট্টও ভাষাকারের বাংখান্ত্রপারেই এই ক্তেরের তাংপর্যা ব্যাখা। করিতে এখানে লিখিয়াছেন,—"বদি
সাধর্মান্তরে বৈধর্মান্তরে বা সাধাসাধনং প্রতিজ্ঞারেত, ভাদিয়মব্যবস্থা।" ক্তরাং ভাষাকারেরও উক্তরূপ পাঠই
প্রকৃত বলিয়া এইণ করা যায়।

অনুসারে ঐ অবাবস্থার খণ্ডন করিয়াই এই স্থতোক্ত উত্তরের ব্যাখ্যা করিয়াছেন। "বাবস্থা" শব্দের অর্থ নিয়ম। স্থতরাং "অবাবস্থা" বলিলে বুঝা যার অনিয়ম। বাদী "শক্ষোহনিতাঃ" ইত্যাদি ভার-বাক্যের দারা শব্দে অনিতাত্ত্বের সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি পুর্ব্বোক্তরূপ জাত্যুন্তর করেন, खांश रहेरेल जिनि वरनम एर, भक्ष एर व्यनिजारे रहेरव, निजा रहेरव ना, बहेक्क्य वावश्चा रह मा। কারণ, যদি অনিতা ঘটের সাধর্ম্য কার্য্যতাদিপ্রযুক্ত শব্দ অনিতা হয়, তাহা হইলে গগনের সাধর্ম্য অমুর্ত্তবাদিপ্রযুক্ত শব্দ নিতাও হইতে পারে। স্থতরাং উক্ত হলে শব্দ নিতা, কি অনিতা, এইরপ সংশ্বই জন্ম। অতএব বাদীর কথিত ঐ হেতু সংপ্রতিপক্ষ হওরায় উহা তাঁহার সাধাসাধক হর না। কারণ, সংপ্রতিপক স্থানে উভয় পক্ষের সংশন্ত জন্মে; কোন পক্ষেরই অন্ত্রমিতি জন্মে না (প্রথম খণ্ড, ৩৭৫-৭২ পূর্চা দ্রাষ্ট্রনা)। ভাষাকার উক্ত জাতিবয় স্থলে প্রতিবাদীর বক্তবা অবাবস্থার থণ্ডন করিতে মহর্ষির এই স্ভানুদারে বলিয়াছেন বে, সাধর্ম্মানাত্র অথবা বৈধর্মানাত্রই সাধাধর্মের সাধনরূপে গ্রহণ করিলেই উক্তরূপ অব্যবস্থা হয়। ভাষাকার এথানে "মাত্র" শব্দের প্ররোগ করিয়া ব্যাপ্তির বাবছেদ করিয়াছেন। তাৎপর্য্য এই যে, বাদী ও প্রতিবাদী যদি সাঘাধর্মের ব্যাপ্তিশৃশ্র কোন সাধর্ম্মা অথবা বৈধর্ম্মা গ্রহণ করিয়াই নিজ পক্ষের সংস্থাপন করেন, তাহা হইলে দেখানেই কোন পক্ষের নিশ্চয় না হওয়ায় উজ্জরপ অবাবস্থা হয়। কারণ, এরপ সাধর্মা ও বৈধর্মা সাধাধর্মের বাভিচারী হওগার উহা হেলাভাস। স্থতরাং উহা কোন পক্ষেরই সাধক না হওয়ায় উক্তরণ অব্যবস্থা হটবে। তাই ভাষাকার সর্বন শেষে ইহা ব্যক্ত করিয়া বলিয়াছেন যে, এই অবাবস্থা হেস্বাভাগাঞ্জিত। অর্থাৎ হেস্বাভাগই উক্তরূপ ব্দব্যবস্থার আশ্রম্ম বা প্রযোজক। কিন্তু বাদী অথবা প্রতিবাদী যদি সাধাধর্মের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট কোন সাধর্ম্ম অথবা বৈধর্মাত্রপ প্রকৃত হেতৃহারা সাধাধর্মের সংস্থাপন করেন, তাহা হইলে দেখানে বে পক্ষে প্রকৃত হেতু কবিত হয়, দেই পক্ষই নিশ্চিত হওয়ায় আর পূর্বোক্তরণ অবাবস্থা হইতে পারে না। তাই ভাষাকার বলিয়াছেন,—"দা তু ধর্মবিশেষেনোপপদাতে"। ফলকথা, সাধাধর্মের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট সাধর্ম্য অথবা বৈংশ্যক্ষণ হেতৃর দারাই সাধাধর্ম দিছ হয়। কেবল কোন সাধর্ম্ম অথবা বৈধর্ম্ম ছারা সাধাধর্ম সিদ্ধ হয় না। মহর্বি এই সূত্রে "গোড়াদ-গোদিদিবং" এই দৃষ্টান্তবাকোর দারা পূর্ব্বোক্ত দিরান্তই প্রকাশ করিয়া, পূর্ব্বছত্তোক্ত লাতিবর যে অনম্ভন্তর, ইহা প্রতিপাদন করিয়াছেন। কারণ, প্রতিবাদী তাঁহার সাধ্যধর্মের ব্যাপ্তিশুক্ত কোন সাধর্ম্ম অথবা বৈধর্ম্মকে হেতৃত্বপে গ্রহণ করিয়া, পূর্ব্বোক্ত জাতিবরের প্রয়োগ করিলে, তাঁহার অভিমত ঐ হেতুতে হেতুর যুক্ত অঙ্গ বে ব্যাপ্তি, তাহা না থাকায় যুক্তাঞ্চানত্বশতঃ তাঁহার ঐ হেতু তাঁহার সাধাসাধক বা প্রকৃত হেতুই হয় না। এবং কোন স্থলে প্রতিবাদী তাঁহার সাধাধৰ্মের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট কোন সাধৰ্ম্ম বা বৈধৰ্মান্ত্ৰণ হেতু প্ৰয়োগ কৰিলেও বাদীর প্ৰযুক্ত হেতুতে তাঁহার সাধাধর্মের ব্যাপ্তি না থাকায় যুক্তাক্ষীনত্বপতঃ উহা তাঁহার সাধাসাধক বা প্রকৃত হেতুই হয় না। স্করাং উক্ত উভয় স্থলেই প্রতিবাদী সংপ্রতিপক্ষ দোবের উদ্ভাবন করিতে পারেন না। স্তরাং যুকালহীনহবপতঃ পুর্বোক্ত জাতিবয় ছট বা অসহতর। মহর্বি এই

সূত্রের ছারা পুর্বসূত্রোক জাতিহায়ের অনাধারণ ছত্তির গুল (যুক্তাসহীনত্) সূচনা করিয়া, উহার ছইজ সমর্থন করিলাছেন এবং তদ্বারা উহার সাধারণ ছইজমূল বে অবাাধাতক্স, ভাহাও স্থৃতিত হইয়'ছে। কারণ, প্রতিবাদী যদি উক্ত স্থৃণে কেবল কোন সাধর্ম্ম। অথবা বৈধৰ্ম্য গ্ৰহণ কৰিয়া, তদ্বারা বাদীর সাধাধ্মতি তাঁহার সাধাধ্যের অভাবের আপত্তি সমর্থন করেন, তাহা হইলে তাঁহার নিজের ঐ উত্তরেও অদ্যকত্বের আপত্তি সমর্থন করা যায়। কারণ, উক্ত স্থলে যে সমস্ত উত্তর বা বাকা বাকার বাকোর অদ্যক, তাহাতে যে প্রমেণ্ড প্রভৃতি ধর্ম আছে, তাহা প্রতিবাদীর ঐ উত্তরবাকোও আছে। স্বতরাং দেই প্রমেরত্ব প্রভৃতি কোন সাধর্মাপ্রযুক্ত অভাত্ত অদূৰক বাকোর ভার প্রতিবাদীর ঐ উত্তরবাকাও অদূৰক হউক ? তাহা কেন হইবে না ? স্থতরাং তুলা ভাবে প্রতিবাদীর উহা স্বীকার্য্য হওয়ায় তাঁহার ঐ উত্তর প্রবাধাতকত্বৰণত: অদহত্তর। কারণ, প্রতিবাদীর ঐ দ্বক বাক্য বা উত্তর বদি অদ্বক বলিয়া সন্দিগ্ধও হয়, তাহা হইলে আর তিনি উহার ছারা বানীর বাক্যের ছুইছ সমর্থন করিতে পারেন না। স্বতরাং তাঁহার নিজের কথান্দ্রণারেই তাঁহার ঐ উত্তর নিজের ব্যাবাতক হওয়ায় উহা কথনই সহস্তুর হইতে পারে না। মূলকথা, পূর্বোক্ত জাতিব্রের প্ররোগস্থলে প্রতিবাদী যে সংপ্রতিপক্ষদোবের উদ্ভাবন করেন, তাহা প্রকৃত সংপ্রতিপক্ষের উদ্ভাবন নহে। কিন্তু তত্ত্বা বিশ্বা উক্ত জাতিব্যকে বলা হইরাছে,—"দংপ্রতিপক্ষদেশনাভাদ"। উদ্যোতকরও পরে এই প্রকরণকে "দংপ্রতিসক্ষদেশনাভাদ-প্রকরণ" নামে উল্লেখ করিয়াছেন। কিন্তু তিনি পূর্ব্ধ-স্থাত্ত্ব "বাৰ্ত্তিকে" পূৰ্ব্বোক্ত সাধৰ্ম্মদমা জাতির উধাহরণ বলিয়া, উধাকে বলিয়াছেন,—"অনৈকা-স্তিকদেশনাভাদা"। ব্যভিচারী হেতুকেই "অনৈকান্তিক" বলে। কিন্তু পূর্ব্বোক্ত জাতিব্যের প্রয়োগস্থলে প্রতিবাদী বাদীর হেতুকে অনৈকান্তিক বলেন না। স্কুচরাং উদ্যোতকরের ঐ কথা কিরপে সক্ত হয় ? ইহা চিন্তনীর। তাৎপর্যাসীকার ঐ কথার কোন বাাথা। পাওয়া যার না। কিন্ত ব্যক্তিকার বিশ্বনাথ উহা লক্ষ্য করিয়া বলিয়াছেন খে, বার্ত্তিকে ঐ "অনৈকান্তিক" শব্দের অর্থত সংপ্রতিপক। যাহা একান্ততঃ সাধানাধক হর না মর্থাং বাদা ও প্রতিবাদী, কাহারই সাধানাধক না হইরা, উভবের সাধা বিষরে সংশরেরই প্রয়োজক হর, এই অর্থেই বার্ত্তিককার উক্ত স্থলে যৌগিক "অনৈকান্তিক" শক্ষেত্রই প্রয়োগ করিয়াছেন। স্কৃতরাং উহার বারাও সংপ্রতিপক্ষ বুঝা বায় এবং তাহাই বুঝিতে হইবে।

ভাষ্যকার পরে মহর্ষির শ্রোক্ত দৃষ্টান্তবাক্যের তাৎপর্য। বাাধ্যা করিতে বলিয়াছেন যে, গোছনামক জাতিবিশেষর পরে গোর সাধর্মা, তৎপ্রযুক্ত গো দির হয়। কিন্তু সামাদির সম্বরপ্রপুক্ত
গো দির হয় । এবং গোন্তর পরে অখাদির বৈধর্মা, তৎপ্রযুক্তই গো দির হয়। ওপরিশেষ
বা ক্রিয়াবিশেষপ্রযুক্ত গো দির হয় না। তাৎপর্য্য এই বে, গোন্থনামক জাতিবিশেষ যেমন সমস্ত
গোর সাধর্মা, তক্রপ সামাদি দহক্ষও সমস্ত গোর সাধর্মা, এবং গোন্থ নামক জাতিবিশেষ যেমন
স্বাদিতে না থাকার স্বাদির বৈধর্মা, তক্রপ অনেক ওপরিশেষ ও ক্রিয়াবিশেষও স্বাদির বৈধর্মা
আছে। কিন্ত তন্মধ্যে গোন্থনামক জাতিবিশেষ প্রযুক্তই স্বর্থাৎ ক্রি হেত্র দারাই "ইহা গো" এই-

রূপে গোর সিদ্ধি বা অনুমিতি হর। সামানি সম্বন্ধ এবং গুণবিশেষ ও ক্রিরাবিশেষপ্রযুক্ত ঐব্ধপে গোর অন্থমিতি হয় না। কারণ, গোত্তনামক জাতিবিশেষ গোর ব্যাপ্তিবিশিষ্ট সাধর্ম্ম এবং অখাদির বৈধর্ম্ম। সামাদি সম্বন্ধ প্রভৃতি ঐরপ সাধর্ম। ও বৈধর্ম্মা নহে। এখানে ভাষাকারোক সামাদির সম্বন্ধ কি ? সামা শব্দেরই বা অর্থ কি, তাহা বুঝা আবগুক। উনয়নাচার্য্য প্রভৃতি অনেক পূর্ব্বাচার্য্যের উক্তির' দারা বুঝা বায়, তাঁহাদিগের মতে গোর অব্যবসমূহের পরস্পর বিলক্ষণ সংবোগরাণ বে সংস্থান বা আরুতি, তাহাই "সামাদি" শব্দের অর্থ। তাহা হইলে উহা সমবার °সম্বন্ধে গোর অবন্ধবদমূহেই বিদামান থাকে। তাহাতে সমবার সম্বন্ধে গোবাক্তিও বিদামান থাকার সামাদির সহিত গোর সামানাধিকরণা সম্বন্ধ আছে। কিন্ত "সামাদি" শক্ষের উক্ত অর্থে আর কোন প্রমাণ নাই। কোষকার অমর সিংহ বৈশাবর্গে বলিরাছেন,—"সালা তু গলকল্বলঃ"। অর্থাৎ গোর গলনেশে যে লম্মান চর্মবিশেষ থাকে, বাহার নাম গলকম্বল, তাহাই "সাল্লা" শক্তের অর্থ। "দাহা" শক্তের এই অর্থ ই প্রদিদ্ধ। "তর্কভাবা"রাছে গোর নকণ প্রকাশের জন্ত কেশব মিশ্রও বলিয়াছেন,—"গোঃ দালাবতং"। গোর গণকখলরপ অবরবই "দাল।" হইলে উহাতে গোনামক অবহুবী সমবাৰ সম্বন্ধে বিদামান থাকে এবং তাহাতে "সাল্লা" নামক অবহুব সমবেতত্ব সম্বন্ধে বিদামান থাকে। সালাদি শব্দের পূর্বেরাক্ত অর্থেও উহা সামানাধি রব্যা সম্বন্ধ গোপদার্থেই বিরামান থাকে। কিন্ত তাহা ছইলে ঐ সামাদিও গোর ব্যাপ্তিবিশিষ্ট সাধর্মাই হয়। কারণ, উহা গোভিল আর কোন পদার্থে নাই। নবানৈরায়িক রঘুনাথ শিরোমণিও "যত্র সালাদিঃ দা গৌঃ" এইরূপ বলিয়া সামাদি হেতুর বারা তারাত্মাসম্বরে গোর অন্থমিতি সমর্থন করিয়া গিরাছেন"। স্কুতরাং এখানে ভাষাকারের "নতু সামাদিনখনাৎ" এইরূপ উক্তি কিরূপে সংগত হয় ? ইছা গুরুতর চিন্তনীয়। বার্ত্তিক বার উদ্যোতকর ও জরস্ত ভট্ট প্রভৃতি কেইই ভাষাকারের ঐ উক্তি প্রহণ করেন নাই। তাৎপর্য্যানীকাকার বাচম্পতি মিশ্র ইহা চিন্তা করিয়া ভাষাকারের ঐ উক্তি সংগত করিবার জন্ম বলিয়াছেন বে, ভাষাকারের "দাস্বাদি" এই বাক্য "অতদগুণদংবিজ্ঞান" বছত্রীহি সমান। স্মতরাং উহার ছারা গোপনার্থের ব্যাপ্তিশুক্ত শুলানিই গৃহীত হইরাছে। তাৎ-श्रम् धहे ता, "उत्त धनगरविकान" अ "अउत् धनगरविकान" नात्म वह बोहि मधाम विविध । वह-ব্রীতি সমাসের অন্তর্গত পদের অর্থ প্রধানরূপে বোধবিষয় না হওয়ায় উত্তাকে বছব্রীতি সমাষের "ভদত্তণ" বলা হইরাছে। "গুণ" শব্দের অর্থ অপ্রধান। কিন্তু বেথানে বছরীহি সমাদের অন্তর্গত কোন পদের অর্থণ্ড ঐ সমাদের হারা প্রধানতঃ বুঝা যায়, সেই স্থলে ঐ সমাদের নাম "তদ গুণুসংবি-জ্ঞান" বছব্ৰীছি। যেমন "লম্ব কৰ্ণমানম" এই বাকো "লম্ব কৰ্ণ" এই বছব্ৰীছি সমাদের অন্তৰ্গত

১। সামারিসংখ্যানভিবাক্তরোত্ববের প্রভীতে: ।—কিল্পাবলী, (এদিয়াটিক) ১৫৯ পৃষ্ঠা। "সামারিকক্ষর-বিলক্ষণাকুজাপি" ইত্যাধি শন্তপত্তিপ্রকাশিকা, ২৬শ কারিকা রাখ্যা।

২। অতএব গোড্ডালগ্রহনগরাং বর সাঞ্চাবিঃ সা নৌষিতি তারাক্সেন পোবাাপক্ষগ্রহে সাঞ্চাধিনা তারাক্সেন গৌতারাক্সেন পোর্নতিরেকাক্ত সাঞ্চাধিগতিরেকঃ সিধাতি।—বাাত্তিসিক্সান্তব্যবদীধিতি।

৩। "সামাৰী"ভাতন্ত্ৰণ-সংবিজ্ঞানো বহুব্ৰীছিঃ। তেন ক্তিচারিণঃ শৃন্ধাৰ্থো গৃহুত্তে।—ভাৎপ্ৰাচীক।।

কর্ণ পদার্থেরও প্রধানতঃ বোধ হয়। কারণ, যাহার কর্ণ লম্মান, দেই ব্যক্তিকে আনগন কর, ইহা বলিলে কর্ণ সহিত দেই ব্যক্তির আন্বন্ট বুঝা বার। স্তরাং উক্ত স্থলে "লম্বর্ণ" এই বাক্য "তদ্ভণসংবিজ্ঞান" বছরীহি সুধাস। কিন্ত "দুষ্টসাগ্রমানগ্ন" এই বাকোর দারা যে ব্যক্তি সাগ্র দেখিয়াছে, তাহাকে আনমন কর, ইহা বলিলে দাগর দহিত দেই বাকির আনমন বুঝা বায় না। স্থতরাং "দৃষ্টদাগর" এই বছত্রীহি দ্বাদের দারা প্রধানতঃ দাগরের বোধ না হওয়ায় উহা "শতদ্ গুণদংবিজ্ঞান" বছরীহি সমাদ। এইরূপ ভাষাকারোক্ত "দামাদি" এই বাক্য "অতদ্পুণদংবি-জ্ঞান" বছব্রীহি সমাস হইলে উহার বারা "সাল। আদির্যেবাং" এইরূপ বিগ্রহবাক। অধানতঃ শুক্লাদিরই বোধ হয়। সেই শুক্লাদি গোর সাধর্ম্ম হইলেও গোড় জাতির স্তায় গোর ব্যাপ্তিবিশিষ্ট সাধর্ম্ম নহে। কারণ, উহাগোর ভার মহিধানিতেও থাকে। তাই ভাষাকার বলিয়াছেন,—"নতু সালাদি-সম্বন্ধাৎ"। ফলকথা, ভাষ্যকারের কথিত ঐ "সাসাদি" শব্দের প্রতিপাদ্য শৃকাদি। স্থতরাং তাঁহার ঐ উক্তির অসংগতি নাই। কিন্তু প্রীমদ্বাচস্পতি মিপ্রের উক্ত সমাধানে চিন্তনীয় এই বে, শুশাদিই ভাষাকারের বিবক্ষিত হইলে তিনি "শুসাদি" শব্দের প্রয়োগ না করিয়া "সালাদি" শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন কেন ? এবং পুর্বেষাক্ত "দৃষ্টদাগর" এই বছত্রীহি দমানে "দাগর" শব্দ প্রয়োগের বেরপ প্রয়োজন আছে, "দাখাদি" এই বছত্রীহি সমাদে "দাল।" শব্দ প্রয়োগের দেইরপ প্রয়োজন কি আছে ? অবজ্ঞ গোভিন্ন কোন পশাদিতে দাল। দহদ্ধের কোন প্রমাণ নাই। কিন্ত ভাষাকারের ঐ উক্তির ধারা মনে হয়, তিনি যেন গোর ভায় অভ কোন পশুরও গলকখন দেখিয়াছিলেন। তবে ভাহা "সাজা" শক্ষের বাচা বলিয়া সর্কাশনত নতে, ইহা মনে করিয়া "দালা" শক্ষের পরে "আদি" শক্তের প্ররোগ করিয়া, তদ্বারা শৃকাদিই গ্রহণ করিয়াছেন। আবার ইহাও মনে হয় যে, ভাষাকার "শালাদিনম্ক" বলিয়া সালাদি অবলবের সহিত গোর সমবার সম্বর্ট এখানে গ্রহণ করিয়া বলিয়াছেন, "নতু সাজাদিসহজাৎ"। অর্থাৎ সহবেতত সহজে সালা গোর বাাপ্তিবিশিষ্ট সাধর্ম্ম। হুইলেও ঐ দালা ও গোর বে দমবার দক্ষ, তাহা গোর ভার দালাতেও থাকে। কিন্তু দালা গো নহে। কারণ, অবয়ব হইতে অবয়বী ভিন্ন পৰার্থ। স্ক্তরাং সালাতে তাৰাত্ম। সম্বন্ধে গো না থাকার দালার যে দমবার দম্বন্ধ ( যাহা গো এবং দাসা, এই উভরেই থাকে ), তাহার হারা তাদাত্তা সম্বন্ধে গোর অনুমিতি হইতে পারে না। কারণ, সালা প্রাভৃতি অবয়বের যে সমবায় নামক সংখ্য, তাহা ঐ সমস্ত অংলবেও থাকাল উহা গোর ব্যাপ্তিবিশিষ্ট সাধর্ম্য। নহে। রঘুনাথ শিরোমণি 'ষ্ম সালালিঃ সা গৌঃ" ইত্যাদি বাকোর ছারা তাদাল্যা সহলে গোর অনুমানে সহজবিশেষে সালালি-কেই হেত বলিয়াছেন। তিনি ত "সালাদি" শব্দের পরে সম্বন্ধ শব্দের প্রয়োগ করেন নাই। কিন্ত ভাষাকার "সামানি" শব্দের পরে "সম্বন্ধ" শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন কেন ? "সামানি" শব্দের ছারা গোপদার্থের ঝাপ্তিশ্ব্য বা বাভিচারী শুলাদিই তাঁহার বিবক্ষিত হইলে পরে আর "সম্বন্ধ" শক্তপ্রোগের প্রয়োজন কি আছে ? এবং ঐ সম্বন্ধই বা কি ? ইহাও চিস্তা করা আবশ্রক। স্থারীগণ এখানে ভাষাকারের উক্ত সন্দর্ভে মনোবোগ করিয়া, তাঁহার প্রকৃত তাৎপর্যা নির্ণন্ন করিবেন। পরত্ত এখানে ইহাও লক্ষ্য করা আবশ্রক যে, ভাষ্যকার হুত্রোক্ত "গোড়"

শক্ষের দারা গোদ্ধের সমন্ধ গ্রহণ না করিয়া, গোড় নামক জাতিবিশেষই গ্রহণ করিয়াছেন এবং উহার স্পষ্ট প্রকাশের জন্তই ব্যাখ্যা করিয়াছেন, "গোড়াজ্জাতিবিশেষাৎ।"

আপত্তি হইতে পারে যে, গোড় জাতির প্রতাক্ষ করিলে তথন সেই গোব্যক্তিরও প্রতাক্ষ হওয়ায় গোড়ংহতুর ছারা প্রত্যক্ষ গোর অনুমিতি হইতে পারে না। স্নতরাং ভাষ্যকারের ঐ ব্যাখ্যা সংগত নহে। এতহন্তরে ভাষাকারের পক্ষে বক্তব্য এই বে, গোম্ব জাতির প্রতাক্ষ করিয়াও অনুমানের ইচ্ছা হইলে ঐ হেতুর দারা "নাং গৌঃ" এইরপে তাদান্মা সম্বন্ধে প্রতাক্ষ গোরও স্বার্থান্ত-মান হইতে পারে। ঐরূপ স্বার্থান্ত্রমানে দিল্প সাধন দোষ নহে। মহর্ষি এই স্থাত্র উক্তরূপ স্বার্থান্তমানই দুষ্টান্তরূপে প্রদর্শন করিয়াছেন। ইচ্ছাপ্রযুক্ত স্বার্থান্তমানে দিছ দাধন দোষ নহে এবং দিল্লদাধন ধেলাভাগও নহে, ইহাও এই পুত্রের দারা পৃতিত হইয়াছে। প্রীমদ্বাচম্পতি মিশ্রও অক্তর বলিয়াছেন, — "প্রত্যক্ষপরিকলিতমপ,র্থমন্থমানেন বুভুৎসত্তে তর্করদিকা:।" অর্থাৎ বাহারা অনুমানরদিক, ভাঁধারা ইচ্ছাবশতঃ প্রতাক্ষপৃষ্ট পদার্থেরও অনুমান করেন। কোন সম্প্রদায় পূর্ব্বোক্ত সিদ্ধাধন লোধ পরিহারের উদ্দেশ্তে এথানে হুত্রোক্ত "গোসিদ্ধি" শব্দের দ্বারা ব্যাখ্যা করিয়াছিলেন—গোব্যবহারদিন্ধি। অর্থাৎ তাঁহাদিগের মতে গোত্ব হতুর দ্বারা "অরং গোলন্ধবাচ্যো গোত্বাৎ" এইরূপে প্রভাক্ষ গোবাক্তিতে গোশকবাচাত্বের অনুমিতিই এই প্রৱে মহর্বির বিবক্ষিত। গোশক্ষবাচ্যক্ত প্রত্যক্ষদিজ না হওয়ায় দিজদাধন দোষের আশকা নাই, ইহাই তাঁহাদিগের তাৎপর্য্য। "তার্কিকরক্ষা"কার বরদরাজ উক্ত ব্যাখ্যাই গ্রহণ করিয়াছেন। কিন্তু স্থত্রপাঠের দ্বারা সরগভাবে ঐত্তপ অর্থ কোনত্রপেই বুঝা বার না। উক্ত ব্যাধ্যার হুত্রোক্ত গোশব্দের গোবাবহার অর্থাৎ গোশকবাচ্যত্তে লক্ষণা স্বীকার করিতে হয়; কিন্তু এরপ লক্ষণার প্রকৃত গ্রাহক এখানে নাই। বুজিকার বিশ্বনাথ এখানে প্রথমে উক্ত ব্যাখ্যার উল্লেখ করিয়া, উহাতে অক্তিবশতঃ নিজমতে অভিনব বাখা। করিয়াছেন যে, ফ্রোক্ত "গোড়" শক্ষের অর্থ সামাদি। অর্থাৎ সামাদি হেতুর দারাই সমবার সদ্ধনে গোত্ব জাতির অথবা তাদাত্ম্য সম্বন্ধে গোব্যক্তিরই অমুমিতি, এই স্থৱের ছারা মহর্বির বিবক্ষিত। কিন্তু বৃদ্ভিকারের এট ব্যাখ্যাও আমরা বুঝিতে পারি না। কারণ, "গোড" শব্দের দ্বারা সামাদি অর্থ বুঝা বার না। বাহা গো ভিন্ন পদার্থে সমবেত নহে অর্থাৎ সমবার সম্বন্ধে থাকে না, তাহা গোল, এইরপ ব্যাখ্যা করিলে গোত্ব শব্দের বারা সামাদি বুঝা বাইতে পারে না। কারণ, পূর্ব্বোক্ত সামাদি কোন মতেই গোপদার্থে স্থবার স্থব্দে থাকে না। গোতিয় পদার্থ বাহাতে সমবেত নহে এবং গো পদার্থ বাহাতে সমবেত অর্থাৎ সমবার সম্বন্ধে থাকে, তাহা গোত্ব, এইরূপ ব্যাখ্যা করিয়াও গোত্ব শক্ষের দারা সামাদি অবয়ব বুঝা ধার না। কারণ, "গোত্ব" শক্ষের জ্রন্ত্রপ অর্থে কোন প্রমাণ নাই। বৃত্তিকার বিখনাথের সন্দর্ভের বারাও সরণ ভাবে खेला वर्ष दुर्शा गांत्र ना । स्थीना धहे ममछ कथाता विठात कतिरान ।

মহর্বির এই স্থত্রাস্থপারে ভাষাকারের উক্ত দিলাস্ত যে যুক্তিদিল, ইহা সমর্থন করিবার জন্ত ভাষাকার পরে বলিয়াছেন যে, অব্যবপ্রকরণে পূর্বেই উক্ত দিলাস্ত যুক্তির দারা ব্যাখ্যাত

১। বছত গোখাদ্যবেতনা সমৰেতহে সতি গোসমবেতাৎ দাখাদিতঃ ইত্যাদি।—বিশ্বনাধ-বৃত্তি।

হুইয়াছে। কোথার কিরুপে ইহা বাাথ্যাত হুইয়াছে, তাহা এথানে স্মরণ করাইবার জন্ম ভাষাকার ভাঁহার পুর্ব্বোক্ত প্রধান যুক্তির সংক্ষেপে প্রকাশ করিয়াছেন যে, ভাহবাক্যে সর্ব্বপ্রমাণের সম্বন্ধ প্রযুক্তই একার্থকারিত্ব সমান। অর্থাৎ প্রাকৃত বিশুদ্ধ স্থায়বাক্যের প্রয়োগ করিলে সেধানে প্রতিজ্ঞাদি অবরবচত্তীরের মূলে ধরাক্রমে শক্তমাণ, অনুমানপ্রমাণ, প্রত্যক্ষপ্রমাণ এবং উপমানপ্রমাণের সম্বন্ধ থাকার সেধানে ঐ সমৃত্ত প্রমাণ মিলিত হইরা সাধানিশ্চররূপ এক প্রবিজন দম্পন করে। স্থতরাং দেখানে ঐ সমস্ত অবহুবও সমানভাবে সাধানিশ্চর সম্পাদন করার প্রকৃত সাধাবিধয়ে কোন সংশয় জন্মেনা। কিন্ত হেন্দ্রভাসের দারা সাধাধর্মের সংস্থাপন ক্রিলে সেখানে প্রকৃত ভাগের ছারা উহার সংস্থাপন না হওরার ব্থার্থ নির্ণয় হইতে পারে না। স্থতরাং পূর্ব্বোক্তরণ অব্যবস্থা হয়। তাই ভাষ্যকার এথানে সর্বশেষে বলিয়াছেন যে, এই অবাবস্থা হেদ্বাভাগাপ্রিত। ভাষ্যকার প্রথম অধ্যাবে অব্যব-প্রক্রণে "নিগমন" স্থাতের ভাষো প্রকৃত ভারবাক্যে যে সর্বপ্রমাণের সম্বন্ধ আছে এবং তাহা কিরূপে সম্বর হয়, ইত্যাদি বলিয়াছেন। এবং দেখানে ইহাও বলিয়াছেন বে, হেতু ও উদাহরণের পরিভজি থাকিলে ছাতি ও নিশ্রহস্থানের বছত্ব দন্তবই হয় না। কারণ, জাতিব'দা কোন দৃষ্টাস্ত পদার্থে তাঁহার দাধাধর্ম ও হেতু পদার্থের সাধ্যসাধন ভাবের ব্যবস্থাপন না করিয়াই অর্থাৎ ব্যাপ্তিকে অপেখল না করিয়াই প্রায়শঃ ব্যক্তিটারী হেতুর ছারাই প্রভাবস্থান করেন। কিন্তু দাধাধর্ম ও হেতু পদার্থের সাধাদাধনতাব বাবস্থিত হইলে সাধাধার্মার বাাগুবিশিষ্ট ধর্মাবিশেষকেই হেতৃত্বপে গ্রহণ করিতে হইবে। কেবল কোন সাংশ্যা অথবা বৈধন্মকে হেতুরূপে গ্রহণ করা বায় না। প্রথম অধায়ে অবয়বপ্রকরণে ভাষাকারের এই শেষ কথার হারাও এখানে তাঁহার কথিত দিদ্ধান্ত বাাখাত ইইগছে বুকিতে ইইবে (প্রথম থণ্ড, ২৮৬—৯৮ পৃষ্ঠা দ্রন্তব্য)। এথানে ভাষো "রুতব্যাথানং" এই স্থলে "কুতব্যবস্থানং" এইরপ পাঠান্তরও অনেক পুস্তকে আছে। "ব্যবস্থান" শব্দের দারা ব্যবস্থা বা নিয়ম বুঝা যায়। স্তরাং অবয়বপ্রকরণে হেতু ও উদাহরণের স্বরূপ ব্যাখ্যার দারা সাধাধর্মের বাাগুবিশিষ্ট ধর্মবিশেষ্ট হেতু হয়, কেবল কোন সাধর্মা বা বৈধর্মামাত্র হেতু হয় না, এইরূপ বাবস্থা অর্থাৎ নিরম করা হইরাছে, ইহাই উক্ত পাঠের তাৎপর্বা ব্রা বার। কিন্ত ঐকপ পঠি এহণ করিলে এখানে ভাষ্যকারের শেষোক্ত "প্রমাণানামভিদম্বরাৎ" ইত্যাদি পাঠের স্থাপতি ভাল বুঝা যায় না। স্থাগিণ ইহাও প্রণিধানপূর্বক বিচার করিবেন। ৩ ।

সংপ্রতিপক্ষদেশনাভাদ-প্রকরণ সমাপ্ত ॥ ১ ॥

# সূত্র। সাধ্য-দৃষ্টান্তয়োর্থর্মবিকপোত্রভয়-সাধ্যত্রা-জোৎকর্যাপকর্য-বর্ণ্যাবর্ণ-বিকপ্প-সাধ্যসমাঃ॥৪॥৪৩৫॥

অনুবাদ। সাধ্যধর্মী ও দৃষ্টান্ত পদার্থের ধর্মবিকল্প অর্থাৎ ধর্মের বিবিধর-প্রযুক্ত (৩) উৎকর্ষসম, (৪) অপকর্ষসম, (৫) বর্ণ্যসম, (৬) অবর্ণ্যসম ও (৭) বিকল্পসম হয় এবং উভয়ের অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত সাধ্যধর্মী ও দৃষ্টান্ত পদার্থের সাধ্যক-প্রযুক্ত (৮) সাধ্যসম হয়।

বিবৃতি। মহর্ষি এই ফুত্রের ধারা সংক্ষেপে "উৎকর্ষসম" প্রভৃতি বড়্বিধ প্রতিবেধের লক্ষণ স্টনা করিয়াছেন। তন্মধ্যে প্রথমে "সাধাদুষ্টাস্করোর্দ্মবিকলাৎ" এই বাক্যের দ্বারা "উৎকর্ষসম" প্রভৃতি পঞ্চবিধ প্রতিষধের এবং পরে "উভয়দাধাত্বাচ্চ" এই বাক্যের দারা শেষোক্ত "দাধাদম" প্রতিষেধের লক্ষণ স্থৃচিত হইরাছে। স্থুতে প্রথমোক্ত "মাধ্য" শব্দের অর্থ এথানে সাধ্যংখ্যী। বাদী বা প্রতিবাদী যে ২শ্মীকে কোন ২শ্মবিশিষ্ট বলিয়া সংস্থাপন করেন, দেই ২শ্মীও সেই ধর্মারণে "সাধা" বলিয়া কথিত হইরাছে। ন্তায়সূত্রে অনেক স্থলে উক্তরূপ অর্থেও "সাধ্য" শব্দের প্রয়োগ হইণাছে, ইহা স্মরণ রাথা আবশ্রক। তদরুদারেই ভাষাকার পুর্বের বলিয়াছেন যে, সাধ্যধর্মী ও সাধ্যধর্ম, এইরূপে সাধা দ্বিবিধ। যেমন আত্মাকে সক্রিয় বলিয়া সংস্থাপন করিলে ঐ স্থলে সক্রিয়ত্ত্বপে আত্মা সাধ্য-ধর্মী এবং তাহাতে সক্রিয়ত্ব সাধাধর্ম। এবং শব্দকে অনিতা বনিয়া সংস্থাপন করিলে ঐ স্থাল অনিত ত্রুপে শব্দ সাধাংশ্রী এবং তাহাতে অনিত্যত্ব সাধ্য ধর্ম। নব্য নৈয়ায়িকগণ উক্ত স্থলে আত্মা ও শব্দকে "পক্ষ" বলিয়া, উহাতে অনুমেয় সক্রিয়ত্ব ও অনিতাত্ব ধর্মকেই সাধা বলিয়াছেন। তাঁহা-দিগের মতে অহুমের ধর্মের নামই সাধা। কিন্তু উ হাদিগের মতেও এই স্থাত্তের প্রথমোক্ত "সাধা" শক্তের অর্থ পক্ষ। তাই বৃত্তিকার বিশ্বনাথ ব্যাখ্যা করিছাছেন যে, যে পদার্থে কোন ধর্মের সাধন বা অনুমান করা হয়, এই অর্থে এই পুত্রে "সাধা" শব্দের প্রয়োগ হওয়ায় উহার বারা বুঝা বার পক্ষ। পূর্বোক্ত সাধাধন্মী বা পক্ষ এবং দুষ্টান্ত পদার্থের ধর্মের বিকল্প আছে। "বিক্ষ" বলিতে এখানে কোন স্থানে সন্তা ও কোন স্থানে অসতা প্রভৃতি নানাপ্রকারতারূপ বৈচিত্র। অর্থাৎ দৃষ্টাস্ত পদার্থে এমন অনেক ধর্ম আছে, যাহা সাধাধর্মী বা পক্ষে নাই এবং সাধাধলী বা পক্ষে এমন অনেক ধর্ম আছে, বাহা দৃষ্টান্ত পদার্থে নাই। বেমন সক্রিয়ন্ত্রকপে আত্রা সাধ্যধর্মী এবং লোষ্ট দৃষ্টাস্ত হইলে ঐ স্থানে লোষ্টের ধর্ম স্পর্শবস্তা আত্মাতে নাই এবং আত্মার ধর্ম বিভূত ভোষ্টে নাই। এবং লোষ্টের ধর্ম নিশ্চিতসাধাবত (অবশ্যন্ত) আত্মাতে নাই এবং আত্মার ধর্ম দন্দিগুদাধাবক ( বর্ণাড় ) লোষ্টে নাই। এইরূপ দৃষ্টান্ত পদার্থেও ৰক্সান্ত নানা ধর্মের পূর্বোক্তরণ বিকল আছে। যেমন উক্ত হলে লোষ্টে ওক্ত আছে, গছ্ড নাই এবং লোষ্টের ভাগ সক্রিয় বায়তে লযুত আছে, গুরুত্ব নাই। বাদীর সাধাধর্মী বা পক্ষ পদার্থ এবং তাঁহার গৃহীত দৃষ্টান্ত পদার্থের পুর্নোক্রিক্র ধর্মবিকরকে আশ্রম করিয়া, তৎপ্রযুক্ত প্রতিবাদীর যে অসমভারবিশেষ, তাহা (৩) উৎকর্ষসম, (৪) অপকর্ষসম, (৫) বর্ণাসম, (७) অবর্ণ্যদম ও (१) বিক্রদম নামক প্রতিষেধ (জাতি) হয়। প্রতিধানীর পুর্ব্বোক্ত ধর্মবিকল্প-জ্ঞানই উৎবর্ষসম প্রভৃতি পঞ্চবিধ প্রতিষেধের উথানের বীজ। তাই স্থাতে "সাধাদৃষ্টান্তয়ে।ধর্ম্ম-বিকলাৎ" এই বাক্যের দারা উক্ত ধর্মবিকলকেই "উৎকর্মসম" প্রভৃতি পঞ্চবিধ প্রতিষ্কেধর প্রযোজক বলিয়া উহাদিগের লক্ষণ স্থচিত হইরাছে।

এইরূপ বাদীর সাধাধর্মী বা পক্ষ এবং তাঁহার গৃহীত দৃষ্ঠান্ত পদার্থে এই উভরের সাধান্তকে আশ্রর করিয়া, তং প্রযুক্ত প্রতিবাদীর যে অস্কৃত্তরবিশেষ, তাহার নাম (৮) "সাধাসম"। অর্থাৎ বাদীর সাধাধর্মী সাধা পদার্থ ইংলেও বাদীর গৃহীত দৃষ্ঠান্ত পদার্থ সাধা নহে। কারণ, যে পদার্থ সাধাধর্মীবিশিষ্ট বলিয়া দিল্প আছে, যাহা ঐরপে বাদীর জ্ঞার প্রতিবাদীরও স্বীকৃত, তাহাই দৃষ্ঠান্ত হইয়া থাকে। যেমন পূর্বেলক্ত হলে আত্মা সক্রিমন্তরূপে সাধা হইলেও লোষ্ট সক্রিম্বরূপে দিল্প পদার্থ। লোষ্ট যে সক্রিয়, এ বিষয়ে কাহারও বিবাদ নাই। কিন্তু প্রতিবাদী যদি বাদীর সাধাধর্মীর ল্লার তাহার গৃহীত দৃষ্টান্ত পদার্থেও সাধ্যত্মের আরোপ করিয়া, দৃষ্টান্তাসিদ্ধি প্রভৃতি দোষের উদ্ভাবন করেন, তাহা হইলে ঐ হলে তাহার ঐ উত্তরের নাম "সাধ্যমম"। স্ব্রোক্ত উভর সাধ্যক্ষ জ্ঞানই ইহার উত্থানের বীজ। তাই স্ব্রে উভয় সাধ্যত্মকেই উহার প্রয়োজক বলিয়া শোষাক্ত "সাধ্যসম" নামক প্রতিবেধের লক্ষণ স্থান্তিত হইয়াছে। পরে ভাষা-ব্যাখ্যায় এই স্ব্রোক্ত বড় বিধ

ভাষ্য। দৃষ্টান্তধর্মং সাধ্যে সমাসঞ্জয়ত উৎকর্ষসমঃ। যদি জিয়াহেতুগুণযোগালোক্টবং জিয়াবানাত্মা, লোক্টবদেব স্পর্শবানপি প্রাপ্নোতি। অথ ন স্পর্শবান্, লোক্টবং জিয়াবানপি ন প্রাপ্নোতি। বিপর্যায়ে বা বিশেষো বক্তব্য ইতি।

অনুবাদ। দৃষ্টাশ্তের ধর্মকে সাধ্যধর্মীতে সমাসঞ্জনকারী অর্থীৎ আপাদনকারী প্রতিবাদীর (৩) "উৎকর্মসম" প্রতিষেধ হয়। (যথা পূর্কোক্ত হলে প্রতিবাদী যদি বলেন) ক্রিয়ার কারণ গুণবত্তাপ্রযুক্ত আত্মা যদি লোফের ন্যায় সক্রিয় হয়, তাহা হইলে লোফের ন্যায়ই স্পর্শবিশিষ্টও প্রাপ্ত হয়। আর যদি আত্মা স্পর্শবিশিষ্ট না হয়, তাহা হইলে লোফের ন্যায় সক্রিয়ও প্রাপ্ত হয় না। (অর্থাৎ আত্মা লোফের ন্যায় স্পর্শবিশিষ্ট না হইলে ক্রিয়াবিশিষ্টও হইতে পারে না) অথবা বিপর্যায়ে অর্থাৎ আত্মাতে স্পর্শবন্তার অভাবে বিশেষ হেতু বক্তব্য।

টিপ্লনী। ভাষাকার বথাক্রমে এই ক্রোক্ত বছ্বিধ জাতির লক্ষণাদি প্রকাশ করিতে প্রথমে "উৎকর্ষনমে"র লক্ষণ ও উদাহরণ প্রকাশ করিয়াছেন। যাহাতে যে ধর্ম বিষয়মান নাই, তাহাতে দেই ধর্মের আরোপকে "উৎকর্ম" বলে। বানীর গৃহীত দৃষ্টাস্কস্থ যে ধর্ম, তাহার সাধ্যধর্মীতে বন্ধতঃ বিদামান নাই, দেই ধর্মেবিশেষকে সাধ্যধর্মীতে সমানজন করিয়া প্রতিবাদী দোবোদ্ধাবন করিলে তাহার ঐ উন্তরের নাম উৎকর্ষনম। "সমানজন" বলিতে আপাদন বা আপত্তিপ্রকাশ। যেমন কোন বাদী "আত্মা সক্রিয় ক্রিরাহেত্প্রণবহাৎ লোষ্টবং" এইরূপ প্রয়োগ করিলে দেখানে সক্রিয়ত্বরূপে আত্মাই তাহার সাধ্যধর্মী, লোষ্ট দৃষ্টাস্ত লোষ্টে স্পর্লবন্তা আছে, কিন্ত আত্মাতে উহা নাই। আত্মা স্পর্শন্ত জবা। কিন্ত প্রতিবাদী যদি ঐ হানে বাদীর দৃষ্টান্তস্থ স্পর্লবন্তা ধর্মকে

বাদীর সাধাধর্ম আন্নাতে আরোপ করিয়া বলেন যে, আন্না বলি লোষ্টের ন্যার জিয়াবিশিষ্ট হয়, তাহা হইলে ঐ লোষ্টের ন্যার স্পর্শবিশিষ্টও হইবে। আর যদি আন্না স্পর্শবিশিষ্ট না হয়, তাহা হইলে ঐ লোষ্টের ন্যার স্পর্শবিশিষ্টও ইইলে গারে না। অথবা আন্মাতে স্পর্শবিদ্যার বিপর্যায় যে স্পর্শবৃত্যতা আছে, তির্বিয়ে বিশেষ হেতৃ বলা হয় নাই। স্মতরাং আন্মা লোষ্টের ন্যার ক্রিয়াবিশিষ্ট, কিন্তু স্পর্শবিশিষ্ট নহে, তরিবয়ে কোন বিশেষ হেতৃ না থাকার আন্মা বে লোষ্টের ন্যার স্পর্শবিশিষ্ট, ইয়াও স্বীকার্যা। প্রতিবাদীর অভিপ্রায় এই য়ে, আন্মা স্পর্শবিশিষ্ট, ইয়া বানীও স্বীকার করিতে না পারায় আন্মা সক্রিয় নহে, ইয়াই তিনি স্বীকার করিতে বাধা হইবেন। স্মতরাং তিনি আর আন্মা সক্রিয়, এইরূপ অন্মান করিতে পারিবেন না। উক্তরূপে বাদীর অনুমানে বাধদোষের উদ্ভাবনই ঐ স্থলে প্রতিবাদীর উক্তর্জা। প্রতিবাদী উক্ত স্থলে আন্মাতে অবিদামান স্পর্শবন্তা ধর্মের যে আরোপ করেন, উয়ার নাম উৎকর্ষ। ঐ উৎকর্ষ প্রযুক্তই প্রতিবাদী উভয় পক্ষে সাম্যের অভিমান করায় "উৎকর্ষ প্রমান বিশ্বম"।

বার্ত্তিককার উদ্দোতকর প্রভৃতি পূর্ব্বোক্ত উৎকর্ষদমের উদাধরণ প্রদর্শন করিয়াছেন যে, কোন বানী "শক্ষোহনিতাঃ কার্যাগ্রাল্বটবং" এইরূপ প্রয়োগ করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন বে, কার্য,ত্বশতঃ বলি বটের আয় শব্দ অনিত্য হয়, তাহা হইলে শব্দও বটের ভায় রূপ-বিশিষ্ট ছউক ? কারণ, কার্য্যন্ত্রিশিষ্ট ঘটে অনিতাত্ত্বে আর রূপবভাও আছে। কার্য্যন্ত্রণতঃ শব্দ ঘটের ভাগ অনিতা হইবে, কিন্তু রূপবিশিষ্ট হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতু নাই। উক্ত স্থলে প্রতিবাদী বাদীর দৃষ্টাস্কস্থ যে ক্লপবতা তাঁগার সাধাধর্মী শব্দে বস্ততঃ নাই, তাহা শব্দে আরোপ করার উংগর উক্তরণ উত্তর "উৎকর্ষদম" নামক প্রতিষেধ হয়। উক্ত হলে প্রতিবাদীর অভিপ্রায় এই বে, বাদী শব্দে রূপের অভাব স্বীকার করিলেও তিনি উহার বিরোধী হেতৃ অর্থাৎ ঐ রূপাভাবের মভাব বে রূপ, তাহার সাধক হেতু (কার্যাত্ব) প্রয়োগ করিয়াছেন। স্কুতরাং তাঁহার এ হেতুর হারা শব্দে ঘটের ভাগ রূপবলা সিদ্ধ হইলে উক্ত হেতু বিশেষবিক্তম হইবে। কারণ, বাদী শব্দে রূপশ্রতা দিদ্ধান্ত স্থাকার করিয়াও রূপবন্তার দাধক হেতু প্রয়োগ করিয়াছেন। কোন দিদ্ধান্ত স্বীকার করিয়াও তাহার অভাবের দাধক হেতু প্রয়োগ করিলে ঐ হেতু বিরুদ্ধ হর। ফল কথা, উক্ত স্থলে বাদীর হেতুতে বিশেষ্থিকস্কৃত্বই প্রতিবাদীর আরোণ্য এবং বাদী অথবা মধ্যস্থগণের উক্ত হেত্তে বিশেষবিক্ষত্ব অমই উক্ত জাত্যন্তরের কল। উদয়নাচার্য্যের ব্যাখ্যান্ত্রসারে বরদরাজ ও বৃত্তি কার বিশ্বনাথও এখানে এইরা । বলিয়াছেন। তাই উক্ত জাতি "বিশেষবিক্লদ্ধ-হেতুৰেশনা ভাগ।" এই নামে কথিত হুইৱাছে। বুক্তিকার বিখনাথ প্রভৃতির মতে বাদীর পক্ষ অথবা দৃষ্টান্ত, এই উভর পদার্থেই সাহাধর্ম অথবা হেতু, এই উভর হারাই অবিদামান ধর্মের আপত্তি প্ৰকাশ করিলে "উৎকর্ষদমা" জাতি হইবে। তাই বৃত্তিকার ঐ ভাবেই স্ত্রার্থ বাাখ্যা করিয়াছেন। এই উৎকর্ষদদা জাতি সর্বাত্রই অসৎ হেতুর বারাই হইয়া থ'কে। স্থতরাং সর্ব্যাহ ইহা অনত্তরই হইবে, স্তরাং ভাষাকারোক "দাধন্মাদ্যা" জাতির ভার ইহা

কথনও "অন্ত্ৰিক।" হইতে পাৰে না। ইহা প্ৰনিধান কথা মাৰ্গ্যক। "বাদিবিনোদ" প্ৰছে শঙ্কৰ মিশ্ৰ ইহা স্পৃষ্ট বলিয়া গিয়াছেন'।

ভাষ্য। সাধ্যে ধর্মাভাবং দৃফীতাং প্রদক্ষরতোহপকর্মসমঃ। লোক্টঃ খনু ক্রিয়াবানবিভূর্কিঃ, কামমাত্রাহপি ক্রিয়াবানবিভূরস্ত, বিপর্যায়ে বা বিশেষো বক্তব্য ইতি।

অমুবাদ। দৃষ্টান্তপ্রযুক্ত অর্থাৎ বাদীর কণিত দৃষ্টান্ত হারাই সাধ্যধর্মীতে ধর্মাভাবপ্রসঞ্জনকারী অর্থাৎ বাদীর সাধ্যধর্মীতে বিঅমান ধর্মের অভাবের আপত্তি প্রকাশকারী প্রতিবাদীর (৪) "অপকর্ষদম" প্রতিষেধ হয়। (যেমন পূর্বেবাক্ত স্থলেই প্রতিবাদী যদি বলেন) লোষ্ট দক্রিয়, কিন্তু অবিভূ দৃষ্ট হয়, স্কুতরাং আত্মাও সক্রিয় হইয়া অবিভূ হউক ? অথবা বিপর্যায়ে অর্থাৎ আত্মাতে অবিভূষের অভাব বিভূষ বিষয়ে বিশেষ হেতু বক্তব্য।

চিল্পনা। বিদামান ধর্মের অপলাগকে "অপকর্ষ" বলে। অপকর্ষপ্রযুক্তসম, এই অর্থে অর্থাৎ প্রতিবাদী অপকর্য প্রযুক্ত উভয় পকে সাম্যের অভিযান করায় "অপকর্ষসম" এই নামের প্রারোগ হইরাছে। ভাব কার ইহার লক্ষণ বলিরাছেন বে, প্রতিবাদী যদি বাদীর কথিত দৃষ্টাস্ত ছারাই বাদীর সাথাধ্মাতে বিদামান কোন ধর্মের অভাবের আপত্তি প্রকাশ করেন, তাহা হইলে তাঁহার দেই উত্তরের নাম "অপকর্ষনম"। যেমন পূর্মোক্ত স্থলেই প্রতিবাদী যদি বলেন বে, লোষ্ট সক্রিয়, কিন্ত অবিভ অর্থাৎ দর্মব্যাপী নহে। স্ততরাং আত্মা যদি নোষ্টের তার সক্রিম হয়, তাহা হইলে লোষ্টের স্থারই অবিভূ হউক। অথবা আন্মাতে যে অবিভূছের বিপর্বার (বিভূছ) আছে, তদিবরে বিশেব হেতু বক্তবা। কিন্ত আস্থাবে লোষ্টের ক্তায় সক্রিয় হইবে, কিন্তু অবিভূ হইবে না, এ বিষয়ে বিংশ্য হেতু না থাকায় আস্মাতে লোষ্টের ম্রায় অবিভূত্ও স্বীকার্যা। প্রতিবাদী এইরপে আত্মতে বিদামান ধর্ম যে বিভূত্, তাহার অভাবের (অবিভূত্বের) আপত্তি প্রকাশ করিলে তাঁহার ঐ উত্তর "অপকর্ষনম" নামক প্রতিষেধ হটৰে। প্রতিবাদীর অভিপ্রায় এই যে, আত্মাতে লোষ্টের ন্যায় সক্রিয়ত্ব স্বীকার করিলে অবিভূত্বও স্থীকার করিতে হয়। কারণ, সক্রিয় পদার্থমাত্রই অধিভ। স্থতরাং অধিভত্ত সক্রিয়ত্বের বাপক। কিন্তু আত্মাতে অবিভূত্ব নাই, বাদীও উহা স্বীকার করেন না। স্কুতরাং ব্যাপকথর্মের অভাবৰশতঃ ব্যাপাংশ্বের অভাব দিছ হওয়ায় আত্মাতে দক্রিয়তের অভাবই স্বীকার করিতে হইবে। ভাহা হইলে বাদী আৰু আত্মাতে দক্রিয়ত্বের অনুমান করিতে পারিবেন না। উক্ত শ্বলে এইরূপে বাদীর মহুমানে বাধ অথবা সংপ্রতিপক্ষ দোষের উদ্রাবনই প্রতিবাদীর উদ্ধর্য।

<sup>&</sup>gt;। অসম্ভিকপেই ন সম্বর্তি, উৎকর্ষেণ প্রত্যবস্থানক্ত অসম্ভ্রম্বনিয়মাও :--বাদিবিনোদ।

বার্ত্তিককার উদ্যোতকর তাঁহার পূর্ব্বোক্ত "শকোহনিতাঃ কার্য্যবাৎ ঘটবং" ইত্যাদি প্রাণ্য হলেই "অপকর্ষদমে"র উনাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন যে, উক্ত ছলে প্রতিবাদী যদি বলেন, শব্দ খটের ভার অনিতা হইলে শব্দের ভার ঘটও জগশূভা হউক ? কার্যাত্তবশতঃ শব্দ ঘটের সদৃশ পদার্থ হইলে শব্দের ভার ঘটও জাণশৃতা কেন হইবে না ? কার্যাত্বণতঃ শব্দ ঘটের ভার অনিতা হইবে, কিন্ত च है भक्ति छोत्र जलभूछ इहेरन ना, এ বিষয়ে বিশেষ হেতু নাই। উক্ত স্থলে প্রতিবাদী বাদীর দৃষ্টাস্তে ( ঘটে ) বিদামান ধর্ম যে রূপ, তাহার অভাবের আগত্তি প্রকাশ করার, ঐ উত্তর ''ৰূপক্ষ্দ্ম'' নামক প্ৰতিবেধ, ইহাই উদ্যোতকরের কথার ছারা বুঝা বার। কিন্তু ভাষাকার বালীর সাধ্যধর্মীতে বিদামান ধর্মের অভাবের আগত্তি স্থলেই "অগকর্ষদম" বলিয়াছেন। বৃত্তিকার বিশ্বনাথও বার্ত্তিক কারের উক্ত উদাহরণ স্থাকার করেন নাই। তিনি বলিয়াছেন যে, উক্ত স্থলে বাদীর দৃষ্টান্ত ঘটে রুণশ্রতার আপাদন অর্থান্তর। "অর্থান্তর" নিঞ্ছন্থানবিশেষ,—উহা "কান্তি" নহে। বৃত্তিকাৰের মতে বাদীর পক্ষ অথবা দৃষ্টাস্ত, ইহার যে কোন পদার্থে ব্যাপ্তিকে অপেকা না করিয়া, বাদীর হেতু অথবা সাধাধর্মের সহিত একতা বিদামান কোন ধর্মের অভাবের দারা প্রতিবাদী ঐ হেতৃ অথবা সাধাধর্মের অভাবের মাপত্তি করিলে, দেখানে তাঁহার দেই উত্তরের নাম "এপকর্ষণমা" জাতি। বেমন "শকোহনিতাঃ কার্যাত্বাং ঘটবং" এইরূপ প্রয়োগস্থলে প্রতিবাদী যদি বলেন বে, অনিত্যত্তের সমানাধিকরণ বে ঘটধর্ম্ম কার্যাত্ত, তৎ প্রযুক্ত শব্দ যদি অনিত্য হয়, তাহা হইলে ঐ কার্য্যন্ত ও অনিতাত্বের সমানাধিকরণ ঘটধর্ম্ম যে রূপবস্তা, তাহা শক্ষে না পাকার ঐ রূপবভার অভাবপ্রযুক্ত শব্দে কার্যাত্ব ও অনিতাত্বের অভাবও দিল্ল হউক ? অনিতাত্বের সমানাধিকরণ কার্য্যত্ব হোরা ঘটে অনিতাত্ব সিদ্ধ হইলে কার্য্যত্ব অনিতাত্বের সমানাধিকরণ ক্লণবভার অভারের দারা ঘটে কার্যাত্ত অনিত্যতের অভাবও কেন দিল হইবে না ? কিন্তু শক্ষে কার্য)ত্ব হেতুর অভাব সিদ্ধ হইলে অরপাদিদ্ধি-দোষবশতঃ বাদীর উক্ত অনুমান হইতে পারে না এবং শব্দে অনিতাত দাধোর অভাব দিল্ল হইলে পক্ষে দাধাধর্ম বাধিত হওয়ায় উক্ত অনুমান হইতে পারে না। এইরূপে প্রথম পক্ষে হেতুর অধিদ্ধি অর্থাৎ স্বর্জগাদিদ্ধি দোবের উদ্ভাবন এবং বিতীয় পক্ষে ৰাধদোৰের উদ্ভাবনই উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর উদ্দেগ্র। তাই উক্ত "অপকর্ষণমা" ক্রাতি "অসিভিদেশনাভাসা" এবং ''বাধ্দেশনাভাগ।" এই নামে কথিত হইয়াছে।

ভাষ্য। খ্যাপনীয়ো বর্ণ্যো বিপর্যায়াদবর্ণ্যঃ। তাবেতো সাধ্য-দৃষ্টান্ত-ধর্ম্মো বিপর্যান্ততো বর্ণ্যাবর্ণ্যসমৌ ভবতঃ।

অমুবাদ। খ্যাপনীয় অর্থাৎ হেতু ও দৃষ্টাস্ত দারা বাদীর সংস্থাপনীয় সাধ্যধর্মীকে "বর্ণ্য" বলে, বিপর্যয়বশতঃ "অবর্ণ্য" অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত "বর্ণ্যে"র বিপরীত দৃষ্টাস্ত পদার্থকে "অবর্ণ্য" বলে। সাধ্যধর্মী ও দৃষ্টাস্ত পদার্থের সেই এই ধর্মান্বয়কে (বর্ণ্যত্ব ও অবর্ণ্যত্বকে) বিপর্য্যাসকারী অর্থাৎ বিপরীত ভাবে আরোপকারী প্রতিবাদীর (৫) বর্ণ্যসম ও (৬) অবর্ণ্যসম প্রতিষেধ হয়, অর্থাৎ অবর্ণ্য দৃষ্টাস্ত পদার্থে বর্ণ্যকের

আরোপ করিয়া উত্তর করিলে "বর্ণ্যসম" এবং বর্ণ্য সাধ্যধর্মীতে অবর্ণ্যবের আরোপ করিয়া উত্তর করিলে "অবর্ণ্যসম" নামক প্রতিষেধ হয়।

টিপ্লনী। বাদীর বাহা বর্ণনীর অর্থাৎ হেতু ও দৃষ্টাস্তাদির দারা খ্যাপনীর বা সংস্থাপনীর, তাহাকে 'বর্ণা' বলা যায়। বেমন বাদী আত্মাকে সক্রিয় বলিয়া খ্যাপন বা সংস্থাপন করিলে, দেখানে সক্রিয়তক্রপে আতাই বর্ণ। এবং শক্তে অনিতা বলিয়া সংস্থাপন করিলে সেথানে অনিতাত্বরূপে শক্ত বর্ণা। উক্ত খলে আত্মতে সক্রিয়ত এবং শক্তে অনিভাত প্রতিবাদী স্বীকার করেন না। স্তুতরাং উহা সিদ্ধ না হওয়ার সলিও পদার্থ। তাই উক্ত স্থলে আত্মা ও শব্দ সলিওদাধাক পদার্থ। স্কতরাং সন্দিগ্ধসাধ্যকত্বই "বর্ণাত্ব", ইছাই ফলিতার্থ হয়। তাহা হইলে উহার বিপরীত ধর্ম নিশ্চিত্রাধাক ছই "অবর্ণাড", ইহা বুঝা যায়। বাদীর গুহাত দুষ্টাত প্রার্থে সাধাধর্ম নিশ্চিতই থাকে। উহা দেখানে সন্দিন্ধ ইইলে দেই পদার্থ দুঠাত্তই হয় না। স্নতরাং দুঠাত্ত পদার্থ বাদীর সাধাধর্মবিশিষ্ট বলিয়া পূর্ব্বসিদ্ধ থাকায় উহার বর্ণন বা স্থাপন করিতে হয় না। ফলকথা, নিশ্চিতসাধাকত্বই "ৰবৰ্ণাত্ব", উহা দৃষ্টাস্তগত ধর্ম। হুত্রে "বর্ণা" ও "অবর্ণা" শব্দের দারা পূর্ব্বোক্তরণ বর্ণাত্ব ও অবর্ণাত্ব ধর্মাই বিবক্ষিত। ব্রতিকার বিখনাথ ইহা স্পষ্ট বলিহাছেন। ভাষ্যকারের কথার মারাও তাহাই বুঝা বার। কারণ, ভাষ্যকার পরেই বলিয়াছেন যে, সাধাধলী ও দৃষ্টান্ত পদার্থের পূর্ব্বোক্ত ধর্মান্বরকে বিনি বিপরীত ভাবে আরোপ করেন, তাঁহার ঐ উত্তর বথাক্রমে "বর্ণাসম" ও "অবর্ণাসম" হয়। তাহা হইলে বুঝা যায় য়ে, প্রভিবাদী বাদীর ক্থিত "অবর্ণা" পদার্থে অর্থাৎ দুষ্টান্ত পদার্থে বর্ণাত্ব অর্থাৎ সন্দিশ্বদাধ্যকতের আরোপ করিয়া উত্তর করিলে, উহা হইবে 'বৰ্ণ্যসম' এবং বাদীর সাধাধন্মী বাহা বাদীর বর্ণা পদার্থ, তাহাতে অবর্ণাত্ব অর্থাৎ নিশ্চিতদাধাকত্বের আরোণ করিয়া উত্তর করিলে, উহা হইবে অবর্ণাদম। বেদন ভাষাকারের পূর্ব্বোক্ত স্থলেই প্রতিবাদী যদি বলেন যে, আত্মা লোষ্টের ভার সক্রির, ইহা বলিলে ঐ লোষ্টও আত্মার ভার বর্ণা অর্থাৎ সন্দির্গ্রমাধ্যক হউক ? কারণ, সাধ্যধর্মী বা পক্ষ এবং দৃষ্টান্ত পদার্থ সমানধর্ম। হওয়া আবশুক। ৰাহা দৃষ্টাস্ত, তাহাতে সাধাধৰ্মী বা পক্ষের ধর্ম ( বর্ণাড় ) না থাকিলে, তাহা ঐ পক্ষের দৃষ্টাস্ত হইতে পারে না। স্বতরাং লোষ্টও আত্মার ভাষ সন্দির্ধনাধাক পদার্থ, ইহা স্বীকার্যা। কিন্ত উক্ত স্থলে বাদী তাঁহার দৃষ্টাস্ত লোষ্টকেও আত্মার ভার সন্দির্দ্ধনাধ্যক বলিয়া স্বীকার করিতে বাধ্য হইলে, উহা দৃষ্টাস্তই হয় না। স্থতরাং বাদীর উক্ত অনুমানে দৃষ্টাস্তাদিদ্ধি দোষ হয় এবং তাহা হইলে বাদীর উক্ত হেতু সপক্ষে অর্থাৎ নিশ্চিতসাধ্যবিশিষ্ট কোন পদার্থে না থাকায় কেবল পক্ষাত্ত হওয়ায় "অদাধারণ" নামক হেহাভাগ হয়। পুর্ব্বোক্তরপে বাদীর অনুমানে দুষ্টান্তাদিক্কি এবং অসাধারণ নামক হেডাভাদের উদ্ভাবনই উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর উক্তেপ্ত। তাই উদয়নাচার্য্য প্রভৃতি উক্ত "বর্ণ্যসম" প্রতিষেধকে বলিয়াছেন,—"অসাধারণদেশনাভাস"।

এইরপ পূর্ব্বোক্ত স্থলেই প্রতিবাদী যদি বিপরীত ভাবে বলেন যে, আত্মা লোষ্টের ন্তান্ত সক্রির, ইহা বলিলে ঐ আত্মান্ত লোষ্টের ক্তান্ত অবর্ণ্য অর্থাৎ নিশ্চিতসাধাক হউক ? কারণ, আত্মা লোষ্টের

সমানধর্মা না হইলে লোট দৃষ্টাস্ত হইতে পারে না। পরস্ত আত্মা লোটের স্থান্ত সক্রির হইবে, কিন্ত লোষ্টের ভায় অবর্ণা অর্থাৎ নিশ্চিত্যাধাক হইবে না, এ বিবরে বিশেষ হেতুও নাই। উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর উক্তরণ উত্তর "অবর্ণ্যনম" নামক প্রতিবেধ বা "অবর্ণ্যদমা" জাতি। প্রতিবাদীর অভিপ্রায় এই যে, বাদীর গৃহীত দৃষ্টাস্ত লোষ্ট নিশ্চিতসাধাক পদার্থ। অর্থাৎ সক্রিয়ন্ত্রপ সাধাধর্ম উহাতে নিশ্চিত আছে বলিরাই বাদী উহাকে দৃষ্টাস্তরূপে গ্রহণ করিয়াছেন। নচেৎ উহা দৃষ্টান্তরপে গৃহীত হইতে পারে না। স্কুতরাং তাঁহার গৃহীত হেতু নিশ্চিত্যাধাক-পদার্থক বলিয়াই তাঁহার সাধাধর্মের সাধক হয়, ইহা তাঁহার স্বীকার্যা। কিন্ত তাহা হইলে তাঁহার সাধাধর্মী বা পক্ষ যে আত্মা, তাহা নিশ্চিত্যাধাক না হইলে নিশ্চিত্যাধাক-পদাৰ্থস্থ ঐ হেতু আস্মাতে না থাকার স্বরুপাসিদ্ধি দোব হয়। কারণ, বাদৃশ হেতু দুঠান্তে থাকিয়া সাধাসাধক হয়, তাদৃশ হেতু পক্তে না থাকিলে স্বরূপানিত্রি দোব হইয়া থাকে। স্বতরাং বাদী ঐ স্বরূপানিত্রি দোব বার্বের জন্ত তাঁহার সাধ্যধর্মী বা পক্ষ আত্মাকেও শেষে লোষ্টের ন্তায় নিশ্চিতসাধ্যক পদার্থ বলিয়া স্বীকার করিতে বাধ্য হইলে, উহা উক্ত অনুমানের পক্ষ বা আশ্রয় হইতে পারে না। কারণ, সন্দিগ্ধদাধার্ক পদার্থই উক্তরণ অনুমানের পক্ষ বা আশ্রয় হইয়া থাকে। স্কুতরাং উক্ত অনুমানে আশ্রয়ানিছি দোষ অনিবার্যা। এইরূপে উক্ত অনুমানে স্বরুণাসিদ্ধি বা আশ্রয়াদিদ্ধি দোবের উদ্ভাবনই উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর উদ্দেশ্য। তাই উদ্বনাচার্য্য প্রভৃতি উক্ত "অবর্ণ্যদমা" লাতিকে বলিয়াছেন,— "অসিদ্ধিদেশনাভাস।"। বাদীর সমত্ত অনুমানেই জিগীবু প্রতিবাদী উক্তরূপে "বর্ণাসমা" ও "অবর্ণা-দমা" জাতির প্ররোগ করিতে পারেন। তাই ভাষ্যকার ঐ জাতিখ্যের কোন উদাহরণবিশেষ প্রদর্শন করেন নাই।

ভাষা। সাধনধর্মযুক্তে দৃষ্টান্তে ধর্মান্তরবিকল্লাৎ সাধাধর্মবিকল্লং প্রদক্ষয়তো বিকল্পসমঃ। ক্রিয়াহেতুগুণযুক্তং কিঞ্চিদ্গুরু, যথা লোকঃ, কিঞ্চিল্লযু, যথা বায়ুঃ। এবং ক্রিয়াহেতুগুণযুক্তং কিঞ্চিৎ ক্রিয়াবৎ স্থাৎ, যথা লোকঃ, কিঞ্চিদক্রিয়ং স্থাদ্যথা আত্মা। বিশেষো বা বাচ্য ইতি।

অনুবাদ। সাধনরূপ ধর্মমুক্ত অর্থাৎ হেতুবিশিষ্ট দৃষ্টান্তে অন্ত ধর্মের বিকল্প-প্রমুক্ত সাধ্যধর্মের বিকল্প প্রসঞ্জনকারী অর্থাৎ বাদীর প্রমুক্ত হেতুতে সাধ্যধর্মের ব্যভিচারের আপত্তিপ্রকাশকারী প্রতিবাদীর (৭) "বিকল্পসম" প্রতিষেধ হয়। (যেমন পূর্বেরাক্ত স্থলেই প্রতিবাদী যদি বলেন)—ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিষ্ট কোন দ্রব্য গুরু, যেমন বায়ু। এইরূপ ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিষ্ট কোন দ্রব্য সক্রিয় হউক—যেমন লোষ্ট, কোন দ্রব্য নিক্রিয় হউক, যেমন আছা। অথবা বিশেষ বক্তব্য, অর্থাৎ লোফের তায় আত্মাও যে সক্রিয়ই হইবে, এ বিষয়ে বিশেষ হেতু বক্তব্য, কিন্তু তাহা নাই।

টিপ্লনী। ভাষাকার "বিকল্লসম" নামক প্রতিষ্ঠের লক্ষণ বলিয়াছেন যে, সাধনরূপ ধর্মযুক্ত অর্থাৎ বাদীর কথিত হেতুরূপ যে ধর্ম, সেই ধর্মবিশিষ্ট বাদীর দুষ্টান্তে মন্ত কোন একটি ধর্মের বিকরপ্রযুক্ত অর্থাৎ বাদীর হেততে দেই অন্ত ধর্মের ব্যতিচার প্রদর্শন করিয়া, প্রতিবাদী যদি বাদীর হেততে বাদীর সাধ্যধর্মের বিক্ল প্রসঞ্জন অর্থাৎ ব্যক্তিচারের আপাদন করেন, তাহা হইলে সেখানে তাহার ঐ উত্তরের নাম "বিকল্লসম"। যেমন কোন বাদী বলিলেন,—"আআ। সক্রিদঃ ক্রিয়াহেতৃগুণ্বত্বাৎ লোইবং।" উক্ত স্থলে ক্রিয়ার কারণগুণ্বতা বাদীর- সাধনরূপ ধর্ম অর্থাৎ হেড়। বানীর দৃষ্টান্ত লোষ্টে ঐ ধর্মা আছে, কিন্তু লঘুত্ব ধর্মা নাই। স্কুতরাং বানীর দৃষ্টান্তে ভাঁহার হেত গল্পথাৰ্মের বাভিচারী। প্রতিবাদী বাদীর হেততে ঐ ব্যভিচার প্রদর্শন করিয়া, তাহাতে বাদীর সাধাধর্ম স্ক্রিয়ত্বের বাভিচারের আপত্তি প্রকাশ করিলে, তাহার ঐ উত্তর "বিক্লস্ম" নামক প্রতিষেধ হইবে। অর্থাৎ উক্ত হলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিষ্ট হইলেও বেমন কোন জবা (লোষ্ট) গুৰু, কোন জবা (বায়ু) লগু, তজ্ঞপ ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিষ্ট হুইলেও কোন দ্রবা (লোষ্ট) সক্রিয়, কোন দ্রবা (আয়া) নিজিয় হউক ? ক্রিয়ার কারণ-গুণবিশিষ্ট বলিয়া আত্মা যে সক্রিয়ই হইবে, নিজিয় হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতু নাই। স্মৃতরাং ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিষ্ট হইলেও বেমন লোষ্ট গুরু, বায় লঘু, এরপ স্রবামাত্রই গুরু বা লঘু, এইরুপ কোন এক প্রকারই নহে, উহাতে ওকত্ব ও নমুত্ব, এই "বিকল্প" অর্থাৎ বিকল্প প্রকার আছে, তত্ত্ৰপ ক্ৰিয়ার কারণগুণবিশিষ্ট লোষ্ট প্ৰভৃতি সক্ৰিয় হইলেও আত্মা নিজিয় অৰ্থাৎ ঐক্লপ দ্রবার সক্রিয়ত্ব ও নিজিয়ত্ব, এই বিক্ল প্রকারও আছে, ইহাও ত বলিতে পারি। তারা হইলে আত্মাতে যে ক্রিয়ার কারণ গুণবড়া আছে, তাহা ঐ আত্মাতেই বাদীর সাধাধর্ম দক্রিয়ত্বের বাভিচারী হওয়ার ঐ হেতুর খারা আত্মাতে নিজিগ্রন্থ দিন্ধ হইতে পারে না। উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর উক্তরূপ উত্তর "বিকল্পদ" প্রতিবেন। বার্ত্তিককার তাঁহার পূর্ব্বোক্ত "শব্দোহনিত্য উৎপত্তিধর্মকঝাৎ घठेवर" এই প্রায়েশ্বলেই উক্ত "বিকল্লদম" প্রতিষেধের উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন যে, উক্ত ন্তলে প্রতিবাদী যদি বলেন, উৎপত্তিগর্মাক হইলেও গেমন শব্দ বিভাগজন্ত, কিন্ত ঘট বিভাগজন্ত নহে, তক্রপ উৎপত্তিধর্মক হইলেও শব্দ নিত্য, কিন্তু ঘটাদি অনিত্য, ইহাও ত হইতে পারে। অর্থাৎ উৎপত্তিধর্মক পদার্থের মধ্যে বেমন বিভাগজন্তত্ব এবং অবিভাগজন্তত্ব, এই বিরুদ্ধ প্রকার আছে, ভক্রপ নিতাত্ব ও অনিতাত্ব, এই বিকল্প প্রকারভেদও থাকিতে পারে। ভাহা হইলে শব্দে অনিতাত্ব না থাকার উৎপত্তিধর্মকত তেও ঐ শকেই অনিতাত্তরণ দাধা ধর্মের বাভিচারী হয়। উক্ত স্থান প্রতিবাদীর উক্তরপ উত্তর "বিকরদম" নামক প্রতিবেধ বা "বিকরদমা" জাতি। "বিকর"-প্রযুক্ত সম, এই অর্থে অর্থাৎ প্রতিবাদী পূর্ব্বোক্তরূপ বিকল্পে আগ্রন্থ করিয়াই উভন্ন পক্ষে দামের অভিমান করেন, এ জন্ম উহ। "বিকল্পন" এই নামে কথিত হইবাছে। "বিকল্প" শলের অর্থ এখানে বিকল্প প্রকার, উহার হারা ব্যভিচারই বিবক্ষিত। কারণ, পর্ব্বোক্তরূপে বাদীর ছেততে তাঁহার সাধা ধর্মের ব্যতিচার-দোষ প্রদর্শনই উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর উদ্দেশ্র। তাই উদয়নাচার্য্য প্রভিতি উক্ত "বিকরসমা" ভাতিকে বলিয়াছেন,—"অনৈকান্তিকদেশনাভাদ্য"। "অনৈকান্তিক" শব্দের অর্থ এথানে "স্ব্যভিচার" নামক ধেলাভাস বা ছ্ট্ট হেতু (প্রথম খণ্ড, ৩৫৯ পূর্রা প্রতিবা)।

মহানৈরায়িক উদয়নাচার্য্যের স্থল্ম বিচারালুদারে "তার্কিকরকা" প্রন্থে বরদরাজ বলিয়াছেন যে, (১) বাদীর হেতুরূপ ধর্মে অন্ত যে কোন ধর্মের বাভিচার, অথবা (২) অন্ত যে কোন ধর্মে বাদীর সাধা ধর্মের ব্যক্তিচার, (০) অথবা যে কোন ধর্মে তত্তির যে কোন ধর্মের ব্যক্তিচার প্রদর্শন করিয়া প্রতিবাদী যদি বাদীর হেতৃতেও তাঁহার সাধাধর্মের ব্যভিচারের আপত্তি প্রকাশ করেন, ভাষা হইলে দেখানে প্রতিবাদীর দেই উত্তর "বিকল্লসন।" জাতি ইইবে। প্রতিবাদীর পূর্ব্বোক্ত-রূপ যে কোন বাভিচার জ্ঞানই উক্ত জাতির উত্থানের হেতু। তল্মধ্যে বাদীর হেতুতে অন্ত কোন ধর্মের ব্যক্তিচার আবার ত্রিবিধ। (১) বাদীর পক্ষ ও দৃষ্টাত্তে ব্যক্তিচার, (২) বাদী পদার্থক্স পক্ষরণে এইণ ক্রিলে, সেই পক্ষররে ব্যভিচার এবং (৩) বাদী পদার্থছর দৃষ্টাস্তরূপে প্রদর্শন ক্রিলে, সেই দৃষ্টাত্ত্তরে ব্যক্তিচার। স্থত্তে "দাধাদৃষ্টান্তহোঃ" এই বাক্যের ছারা দাধ্যবয় অর্থাৎ পক্ষর্য এবং দৃষ্টান্তবন্ধও এক পক্ষে ব্ৰিতে ইইবে। বরদরাজ শেষে স্কার্থ বাগান্ন ঐ কথাও বলিয়াছেন এবং তিনি উক্ত মতামুদারে পুর্বোক্ত প্রথম প্রকার ত্রিবিধ ব্যক্তির ও দিতীয় ও তৃতীয় প্রকার বাভিচার প্রদর্শন করিয়া সর্ব্যঞ্জার "বিকল্পদা" জাতিরই উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন। "বাদিবিনোদ" প্রন্থে শঙ্কর মিশ্রও উক্ত মতই প্রহণ করিয়াছেন। বৃতিকার বিশ্বনাথও উক্ত মতান্ত্ৰদাৱেই ব্যাখ্যা করিলেও তিনি উহার একটিমাত্র উদাহরণ প্রবর্শন করিয়াছেন যে, কোন বাদী "শক্ষোহনিতা: কার্যান্তাৎ বটবং" এইরূপ প্রয়োগ করিলে, ঐ খলে প্রতিবাদী যদি বলেন বে, কার্য্যত্ব হেতু ওক্তর ধর্মের ব্যক্তিচারী, ঐ ওক্তর ধর্মেও অনিত্যত্ব ধর্মের ব্যক্তিচারী এবং ঐ অনিভাত ধর্ম মুর্ভত ধর্মের বাভিচারী। এইরণে ধর্মমাএই বধন তদ্ভিন্ন ধর্মের বাভিচারী, তথন কার্যান্তরূপ ধর্মাও অর্থাৎ বাদার হেতৃও অনিত্যান্তর ব্যভিচারী হইবে? কারণ, কার্যান্ত এবং অনিতাত্বও ধর্ম। ধর্মমাত্রই তদ্ভিন্ন ধর্মের ব্যভিচারী হইলে কার্যাত্তরূপ ধর্মপ্ত অনিতাত্বরূপ ধর্ম্মের ব্যতিচারী কেন হইবে না? ওবিষয়ে কোন বিশেষ হেতু নাই। প্রতিবাদী উক্তরণে বাদীর হেতৃ কার্যাত্ত ধর্মে তাঁহার সাধাধর্ম অনিতাত্ত্বে ব্যক্তিচারের আপত্তি প্রকাশ করিলে উক্ত স্থলে তাঁহার ঐ উত্তর "বিকল্পনা" জাতি।

ভাষ্য। হেরাদ্যবয়বসামর্থ্যযোগী ধর্মঃ সাধ্যঃ। তং দৃষ্ঠান্তে প্রসঞ্জয়তঃ সাধ্যসম?। যদি যথা লোফস্তথাত্মা, প্রাপ্তস্তহি যথাত্মা তথা লোফ ইতি। সাধ্যশ্চায়মাত্মা ক্রিয়াবানিতি, কামং লোফৌহপি সাধ্যঃ পথ নৈবং ? ন তহি যথা লোফস্তথাত্মা।

 <sup>।</sup> ধর্মজ্ঞিকত কেনাপি ধর্মেশ ব্যক্তিচায়তঃ ।
 (হাতোশ্চ বাভিচারোক্তেকিকলসম্লাভিতা ঃ—ভার্কিকরকা ।

অমুবাদ। হেতু প্রভৃতি অবয়বের সামর্থ্যমুক্ত ধর্ম্ম সাধ্য, দৃষ্টান্ত পদার্থে সেই সাধ্যকে প্রসঞ্জনকারীর অর্থাৎ বাদীর দৃষ্টান্তও সাধ্য হউক ? এইরূপ আপতি-প্রকাশকারী প্রতিবাদীর (৮) "সাধ্যসম" প্রতিষেধ হয়। (বেমন পূর্বেবাক্ত স্থলেই প্রতিবাদী যদি বলেন যে) যদি বেমন লোক্ট, তক্রপ আত্মা হয়, তাহা হইলে বেমন আত্মা, তক্রপ লোক্ট প্রাপ্ত হয়। (তাৎপর্য্য) এই আত্মা সক্রিয়, এইরূপে সাধ্য, স্কুতরাং লোক্টও সক্রিয়, এইরূপে সাধ্য হউক ? আর যদি এইরূপ না হয় অর্থাৎ লোক্টও আত্মার ভায় সাধ্য না হয়, তাহা হইলে বেমন লোক্ট, তক্রপ আত্মা হয় না।

টিপ্পনী। ভাষ্যকার এই স্ব্রোক্ত "উৎকর্ষদম" প্রভৃতি ষড়,বিধ প্রতিষধের মধ্যে শেষোক্ত বর্চ "দাধ্যদম" নামক প্রতিষ্ধের লক্ষণ বলিবার জক্ত প্রথমে উক্ত "দাধ্য" শব্দের অর্থ বলিয়াছেন বে, হেতু প্রভৃতি অবরবের সামর্থ।বিশিষ্ট বে ধর্ম (পদার্থ), ভাহাই "সাধ্য"। ভাষাকার ভারদর্শনের ভাষাারস্তে "সামর্থ্য" শব্দের প্রারোগ করিয়া, দেখানে ঐ "সামর্থ্য" শব্দের অর্থ বলিয়াছেন, ফলের সহিত সম্বন্ধ। এবং পরে উপনয়স্থ্যের (১)১,৩৮) ভাষ্যেও ভাষ্যকার যে "দামর্গ্য" শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন, উহার ব্যাখ্যাতেও শ্রীমন্বাচম্পতি মিশ্র উক্ত অর্থই ব্যাখ্যা করিয়াছেন (প্রথম খণ্ড, ২৮০ পূর্ত্তা ক্রন্তবা)। স্থতরাং এথানেও ভাষ্যকারোক্ত "দামর্থ্য" শব্দের হারা উক্ত কর্থ ই তাঁহার বিবক্ষিত বুঝা বায়। তাহা হইলে বুঝা বায় যে, বাদী হেতু ও উলাহরণাদি অবয়বের দারা যে পদার্থকে কোন ধর্মবিশিষ্ট বলিয়া দাধন করেন, অর্থাৎ হেতু প্রভৃতি অবয়বের ছারা যে পদার্থকে কোন ধর্মবিশিষ্ট বলিয়া দাধন করাই বাদীর উদ্দেশ্য হওয়ায় এ সমস্ত অবরবপ্রযুক্ত ফলসম্বদ্ধ বে পদার্থে থাকে, সেই পদার্থ ই এথানে "সাध" শব্দের অর্থ। বেমন কোন বালী "আন্মা সক্রিয়ঃ" এইরূপ প্রতিজ্ঞাবাক্য প্রয়োগপূর্ব্দক হেতু ও উনাহরণাদি অব্যবের প্ররোগ করিয়া, ঐ প্রতিজ্ঞার্থ সংস্থাপন করিলে, দেখানে সক্রিয়বরূপে আয়াই বানীর "সাধা" বা সাধাধর্মী। কারণ, টক্ত স্থগে হেডু প্রভৃতি অবদ্ধবের প্রয়োগ ব্যতীত বাদী সক্রিমত্বরূপে আত্মার সংস্থাপন করিতে পারেন না এবং সক্রিমন্ত্রমণে আত্মার সিন্ধি বা অনুমিতিই বাদীর ঐ সমস্ত অবয়বপ্রযুক্ত ফল। স্নতরাং উক্ত স্থলে সক্রিয়ত্বরূপে আত্মাই ঐ সমস্ত অবরবের ফলনছদ্ধরণ "সামর্থা"বিশিষ্ট। ফলকথা, হেতু প্রভৃতি অবরবের হারা বে পদার্থ যেকলে সংস্থাপিত হয়, সেই পদার্থ ই দেইকলে সাধা, ইহাই এখানে "সাধা" শব্দের অর্থ। বাৰীর দৃষ্টাস্ত পদার্থ দেইরূপে সিন্ধই থাকার উহা সাধা নছে। কিন্ত প্রতিবাদী ধদি বাদীর সেই দৃষ্টান্ত পদার্থকে উক্তরূপ সাধ্য বলিয়া আপত্তি প্রকাশ করেন, তাহা হইলে দেখানে প্রতিবাদীর ঐ উত্তরের নাম "দাধাদম" প্রতিবেধ। বাদীর দমন্ত অনুমান প্রারোগই ভিগীবু প্রতিবাদী ঐক্লপ উত্তর করিতে পারেন। ভাষাকার তাঁহার পুর্ব্বোক্ত স্থলেই ইহার উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন যে, উক্ত স্থলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, যদি যেমন লোষ্ট, তত্রাপ আত্মা, ইহা

হয়, তাহা হইলে বেমন আন্থা, তজপ লোষ্ট, ইহাও হউক ? অর্থাৎ হেতু প্রভৃতি অবয়বের হারা লোষ্টও সক্রিম্বরণে সাধ্য ইউক ? কারণ, আত্মা হেতু প্রভৃতি অবরবের দারা সক্রিম্বরণে দাধা, লোষ্ট উহার দৃষ্টাস্ত। কিন্তু লোষ্টও ঐরপে সাধ্য না হইলে তদ্দৃষ্টাস্তে আত্মাও ঐক্লপে সাধ্য হইতে পাৰে না। কাৰণ, স্মানধৰ্ম। পৰাৰ্থ না হইলে তাহা দৃষ্টাস্ত হইতে পাৰে না। স্থতরাং লোষ্টেও আত্মার ভার উক্তরণে সাধাত্ব ধর্ম না থাকিলে উহা দুষ্টাস্ত বলা যার না। ভাষ্য-কারের মতে উক্ত হুলে প্রতিবাদী বাদীর দৃষ্টান্ত পদার্থে তাদান্ত্রা সম্বন্ধে পুর্বের্যক্তরূপ সাধ্য পদার্থেরই আরোপ করেন, ইহাই বুঝা বার ৷ উক্ত খলে বাদীর অনুমানে দুটান্তাদিদ্ধি দোষ প্রদর্শনই প্রতি-বানীর উদ্দেশ্র । অর্থাৎ লোই আত্মার ন্তার সক্রিয়ত্বকপে দাধ্য না হইলে উহা উক্ত স্থলে দৃষ্টাস্তই হইতে পারে না, স্নতরাং দৃষ্টান্তের অভাবে বাদীর উক্তরূপে অনুমান বা সাধাসিদ্ধি হইতে পারে না, ইহাই প্রতিবাদীর চরম বক্তব্য। পূর্ব্বোক্ত "বর্ণাসমা" জাতি স্থলেও বাদীর দৃষ্টাস্তে সন্দিগ্ধদাখ্যকত্ব-রূপ বর্ণাত্তের আপত্তি প্রকাশ করিয়া, প্রতিবাদী দৃষ্টাস্তাদিদ্ধি দোষ প্রদর্শন করেন। কিন্তু উক্ত "নাধানমা" জাতির প্রয়োগ স্থলে প্রতিবাদী বাদীর দৃষ্টান্ত পদার্থকে তাঁহার সাধাধর্মীর স্তায় হেত প্রভৃতি অবয়বের বারা সাধ্য বলিয়া আপত্তি প্রকাশ করেন। অর্থাৎ উক্ত স্থলে প্রতিবাদী বলেন বে, লোষ্ট বে সক্রির, ইহাতে হেতু কি 🕈 উহাও আত্মার ভার হেতু প্রভৃতি অবরবের দারা সক্রিয়ত্ব-ক্রপে সাধন করিতে হইবে, নচেং উহা দুষ্টান্ত হইতে পারে না। কিন্ত পূর্ব্বোক্ত "বর্ণাদমা" জাতির প্রয়োগন্থনে প্রতিবাদী ঐরূপ বলেন না। স্থতরাং উহা হইতে এই "দাধর্ম্মাসমা" জাতির উক্তরূপ বিশেষ আছে। উদ্যোতকর, বাচস্পতি মিশ্র ও জয়স্ত ভটের ব্যাখ্যার লারাও ইহাই বুঝা যায়?।

কিন্ত মহানৈয়ায়িক উনন্ধনাচার্য্যের মতান্ত্রণারে "তার্কিকরক্ষা" প্রন্থে বরদরাক্ষ উক্ত "সাধ্যসম" প্রতিবেধের স্বরূপ ব্যাথ্যা করিয়াছেন যে, বাদীর ক্ষুমানে তাঁহার পক্ষ, হেতু ও দৃষ্টান্ত পদার্থ প্রমাণান্তর বারা দিছ হইলেও প্রতিবাদী যদি তাহাতেও বাদীর দেই হেতু প্রযুক্তই সাধ্যবের আপত্তি প্রকাশ করেন, তাহা হইলে দেখানে তাঁহার ঐ উত্তরের নাম "সাধ্যসম" । অর্থাৎ প্রতিবাদী যদি বংশন যে, তোমার দৃষ্টান্ত পদার্থে যে, তোমার সাধ্যধর্ম আছে, তাহাতেও তোমার উক্ত হেতুই

১। গটো বা অনিতা ইতাত্র কো হেতুরয়মণি সাধাবং আগরিতবা ইতি সাধাবং প্রতাবস্থানাৎ সাধাসমঃ।— আরবার্ত্তিক। হেরালাবয়বয়েলিক প্রসঞ্জনং সাধাসমঃ। অতএব "উতয়মাধারা"টিতি সাধারং হেতুমার সাধাসমঞ্জ ক্ষেকারঃ। ভারাকারোহিলি "হেরালাবয়বয়াম র্বাবেগ্রি"তি ক্রাণত্তং প্রসঞ্জনং সাধাসমং মন্ততে। তবেতদ্বার্তিককুলাই— "বটো বা অনিতা ইতাত্র কো হেতুরিতি"—তাৎপর্যন্তীক।।

উভরোরপি সাধান্টান্তরো: সাধাবাপাদনেন এতাবস্থানং সাধাসম: প্রতিবেধ:। বলি যথা ঘটতথা শব্দ: প্রাপ্তা তর্হি বধা শব্দক্তথা ঘট ইতি। শব্দকানিতাতরা সাধা ইতি ঘটোংপি সাধা এব ভাষকথাহি ন তেন তুলো ভবেদিতি।— ভাষনপ্রবী।

१ দৃষ্টান্ত-হেতুগক্ষাণাং সিদ্ধানামণি সাধাকং।
 সাধাতাপাদনং তথালিকাৎ সাধাসমো তবেং ।১৬।

প্রমাণান্তরসিদ্ধানামের পক্ষেত্রসূষ্টান্তানাং সাধাধর্মজের তত এব নিসাং সাধারণাদনং সাধাসমঃ। "তক্ষা-" দিতি বর্গিসমতো কেবং দেখিতি।—তাকিকরকা।

সাধকরণে প্রয়োগ করিতে হইবে। নচেৎ ঐ দুষ্টাস্ত ছারা তোমার ঐ হেতু ভোমার পক্ষেও ভোমার ঐ সাধাধর্মের সাধক হইতে পারে না। স্কুতরাং ভোমার ঐ দুষ্টান্তও ঐ হেতুর মারাই তোমার দাধাধর্মবিশিষ্ট বলিরা দিল্প করিতে হইলে, পূর্ব্বে উহা দিন্ধ না থাকার উহা দৃষ্টান্ত ইইতে পারে না। এবং ভোমার ঐ পক্ষ এবং হেতৃও পূর্ক্ষিদ্ধ হওয়া আবশ্রক। কিন্ত ঐ উভয়ও তোমার উক্ত হেতুর দারাই সাধ্য হইতেছে। কারণ, তোমার সাধ্যধর্মের ন্তায় তোমার ঐ পক্ষ বা ধর্মীও উক্ত অনুমানে বিশেষারূপে বিষয় হইবে এবং তোমার উক্ত হেতৃও তাহাতে উক্ত পক্ষের বিশেষণক্রণে বিষয় হইবে। (উদহনাচার্য্যের মতে হেত্বিশিষ্ট গক্ষেই সাধাধর্মের অস্থমান হয়। উহারই নাম লিখোপধান মত )। স্মতরাং উক্ত হেতু ও পক্ষের দিছির জ্ঞাও উক্ত হেতুই প্রযুক্ত হওরার অনুমান হলে সর্বাত্ত সাধাধর্মের ন্যার হেতু এবং পক্ষও সাধা, উহাও সিদ্ধ নহে, ইহা স্বীকার্যা। কিন্তু পূর্ব্যদিদ্ধ না হইলে কোন পদার্থ হেতু, পক্ষ ও দৃষ্টান্ত হইতে পারে না। উক্তরূপে বাদীর অসমানে হেবুদিন্ধি ও পক্ষাদিন্ধি বা আপ্রয়াদিন্ধি এবং দুষ্টাস্তাদিন্ধি দোব প্রদর্শনই উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর উদ্দেশ্য। পুর্ব্বোক্ত "বর্ণাসমা" জাতিস্থলে প্রতিবাদী বাদীর সেই হেতু প্রযুক্ত উক্তরূপে বাদীর দৃষ্টান্তে এবং তাঁহার সেই হেতু ও পক্ষে সাধাত্বের আপত্তি প্রকাশ করেন না। স্বতরাং "বর্ণাসমা" জাতি হইতে এই "সাধাসমা" জাতির ভেদ স্বীকৃত হইয়াছে। উক্তরূপ ভেদ রক্ষার জন্মই উদ্যুনাচার্য্য প্রভৃতি "সাধাসমা" জাতির উক্তরপই স্বরূপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। "বাদিবিনোদ" গ্রন্থে শঙ্কর মিশ্রও উক্ত মতেই ব্যাথ্যা করিয়াছেন। কিন্তু মহর্ষির স্থবে "উভয়সাধাত্তাৎ" এই বে বাকোর দারা উক্ত "সাধ্যসমে"র স্বরূপ স্থৃচিত হইরাছে, উহাতে "উত্তর" শব্দের দারা স্থানের প্রথমোক সাধাধনী অর্থাৎ পক্ষ এবং দৃষ্টান্ত, এই উভাই মহর্বির বৃদ্ধিন্ত বুঝা বার। তাই ভাবাকার প্রভৃতি ঐনপই বাাথা করিছাছেন। বরদরাজ তাঁহার বাাথাত মতালুদারে উক্ত "উভয়সাধালাচ্চ" এই বাক্যের বাাখ্যা করিয়াছেন বে, অনুমানে সাধ্যধর্মই সাধ্য, এবং হেতু, পক্ষ ও দৃষ্টাস্ত সিদ্ধই থাকে। স্থতরাং অনুমান স্থলে সিদ্ধ অংশ ও সাধ্য অংশ, এই উভয়ই থাকে। ঐ উভয়ই পুরে "উভয়"শক্ষের ৰারা মহর্বির বুজিস্থ। এবং "চ" শব্দের বারা প্রথমোক্ত ধর্মাবিকরের সমূচ্চেরই মহর্বির অভিমত। পুর্ব্বোক্ত দিল্প ও দাধা, এই উভয়ের দিল্পাধান্তই এখানে মহবির অভিমত ধর্মবিকল্প। তাহা হইলে বুঝা বার যে, অনুমান হুলে সিদ্ধ অংশ ও সাধ্য অংশ, এই উভয়ের সাধ্যত্ব প্রযুক্ত এবং ঐ উভয়ের নিম্বত্ব ও সাধাত্ব, এই ধর্মবিকর প্রযুক্ত "সাধাসম" প্রতিবেধ হয়। ফল কথা, অনুমান স্থলে বাদীর সাধাধর্মের ভার হেতু প্রভৃতি সিদ্ধ পরার্থেও বাদীর সেই হেতুপ্রযুক্ত সাধাত্বের আগত্তি প্রকাশ করিলে দেখানে "দাধ্যমন" প্রতিষেধ হইবে, ইহাই ক্রে "উভয়দাধ্যমান্ত" এই বাঞ্যের ছারা কথিত হইয়াছে। বুত্তিকার বিশ্বনাথও উক্ত মতানুদারেই "দাধ্যদমা" মাতির স্বরূপ ঝাখ্যা করিয়াছেন। কিন্ত তিনি শ্রোক্ত "উভয়" শব্দের হারা বাদীর পক্ষ ও দৃষ্টান্তকেই গ্রহণ করিয়া, শেষে ণিশিয়াছেন, "তদ্ধর্মো হেছাদিঃ"। হাত্রে কিন্ত "উভয়" শব্দের পরে "ধর্মা" শব্দের প্রবোগ নাই। বৃত্তিকার মহর্ষির তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, বাদীর জনুমান প্রয়োগ দারা সাধ্য পদার্থই তাঁহার অনুমানের বিষয় হইয়া থাকে। স্কুতরাং বাদীর পক্ষ এবং ( উদয়নাচার্য্যের মতে ) হেতৃও অন্ধন্যনের বিষর হওরার ঐ উভায়ও সাধাত্ব স্থাকার্য। এবং হেতৃ পর্ণার্থ উক্তরূপ সাধাত্ব স্থাকার্য্য হইলে দেই হেতৃবিশিষ্ট দৃষ্টান্তও সাধা, ইহা স্থাকার্য্য। উক্তরূপে প্রতিবাদী বাদীর পক্ষ, হেতৃ ও দৃষ্টান্তেও সাধাত্ব বা সাধাত্রলাতার আপত্তি প্রকাশ করিলে, দেখানে ঐ উত্তর "সাধ্যসমা" জাতি হইবে। উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর অভিপ্রার এই বে, বাদীর ঐ পক্ষ প্রভৃতি পূর্ক্ষিদ্ধ পদার্থ হইলে, উহা তাঁহার অহুমানের বিষয় হইতে পারে না। কারণ, পূর্ক্ষিদ্ধ পদার্থে বাদীর অহুমান-প্ররোগ-সাধাত্ব থাকিতে পারে না। স্বতরাং ঐ পক্ষ প্রভৃতি পদার্থও বে বাদীর সাধ্যধর্ম্মের স্তার পূর্ক্ষিদ্ধ নহে, কিন্তু সাধ্য, ইহাই স্থাকার করিতে হইবে। স্কতরাং বাদীর উক্ত অন্ধ্যানে পক্ষাদিদ্ধি বা আশ্রাদিদ্ধি প্রভৃতি দোব অনিবার্য্য। কারণ, যাহা পূর্ক্ষিদ্ধ পদার্থ নহে, তাহা পক্ষ, হেতৃ ও দৃষ্টান্ত হইতে পারে না, ইহা বাদীও স্থাকার করেন। বৃত্তিকার প্রভৃতির মতে স্থ্যে "সাধ্যসম" এই নামে "সাধ্য" শব্দের হারা সাধ্যত্ব ধর্ম্মই বিবন্ধিত। পূর্ক্ষাক্তরূপ সাধ্যত্ব প্রযুক্ত সম, এই অর্থেই "সাধ্যদম" নামের প্ররোগ হইরাছে। ৪।

ভাষ্য। এতেয়ামূত্রং—

অনুবাদ। এই সমন্ত প্রতিষেধের অর্থাৎ পূর্ববসূত্রোক্ত "উৎকর্ষসম" প্রভৃতি ষড়্বিধ প্রতিষেধের উত্তর—

## সূত্র। কিঞ্চিৎসাধর্ম্যাত্বসংহার-সিদ্ধের্টের্ধর্ম্যা-দপ্রতিষেধঃ॥৫॥৪৩৩॥

অনুবাদ। কিঞ্জিৎ সাধর্ম্ম্যপ্রযুক্ত উপসংহারের সিদ্ধিবশতঃ অর্থাৎ "যথা গো, তথা গবয়" ইত্যাদি উপমানবাক্য সর্ববিদ্ধ থাকায় বৈধর্ম্ম্যপ্রযুক্ত প্রতিষেধ হয় না।

ভাষ্য। অলভ্যঃ সিদ্ধস্য নিহ্নবঃ। সিদ্ধঞ্চ কিঞ্চিৎ সাধৰ্ম্মাছপমানং যথা গৌস্তথা গব্য় ইতি। তত্ৰ ন লভ্যো গোগবর্ম্নোর্ধর্মবিকল্পন্টোল্ডিং। এবং সাধকে ধর্মে দৃষ্টান্ডাদিসামর্থ্যযুক্তে ন লভ্যঃ
সাধ্যদৃষ্টান্তর্মোর্ধর্মবিকলাব্রিধর্ম্মাৎ প্রতিবেধা বক্তুমিতি।

অনুবাদ। সিদ্ধ পদার্থের নিহ্ন ব অর্থাৎ অপলাপ বা নিষেধ লভ্য নহে। যথা—
কিঞ্চিৎ সাধর্ম্মপ্রযুক্ত "যথা গো, তথা গবয়" এইরূপ উপমানবাক্য সিদ্ধ আছে।
সেই স্থলে গো এবং গবয়ের ধর্মবিকল্প অর্থাৎ বিরুদ্ধ ধর্ম আশক্ষা করিবার নিমিত্ত
লভ্য নহে। (অর্থাৎ উক্তরূপ উপমানবাক্য প্রয়োগ করিলে গবয়ও গোর য়ায়
সাম্মাদি ধর্মবিশিষ্ট হউক ? এইরূপ আপত্তি প্রকাশ করা যায় না। কারণ, গো
এবং গবয়ের কিঞ্জিৎ সাধর্ম্মপ্রযুক্তই "যথা গো, তথা গবয়" এইরূপ উপসংহার সিদ্ধ

হয় ) এইরপ দৃষ্টান্তাদির সামর্থ্যবিশিষ্ট সাধক ধর্ম অর্থাৎ সাধ্য ধর্মের ব্যাপ্তি-বিশিষ্ট প্রকৃত হেতু প্রযুক্ত হইলে সাধ্যধর্মী ও দৃষ্টান্তের ধর্ম্মবিকল্লরপ বৈধর্ম্মা-প্রযুক্ত প্রতিষেধ বলিবার নিমিত্ত লভ্য হয় না ( অর্থাৎ পূর্ববসূত্রোক্ত "উৎকর্বসমা" প্রভৃতি জাতির প্রয়োগন্থলে প্রতিবাদী বাদীর পক্ষ ও দৃষ্টান্তের ধর্মবিকল্লরপ বিরুদ্ধ ধর্ম গ্রহণ করিয়া যে প্রতিষেধ করেন, তাহা হইতে পারে না। কারণ, বাদীর পক্ষ ও দৃষ্টান্তের কিঞ্চিৎ সাধর্ম্ম্য থাকিলেও অনেক বৈধর্ম্ম্যও স্বীকার্য্য )।

টিপ্পনী। পূর্ব্বস্থেত্রের দারা "উৎকর্ষনম" প্রভৃতি যে বড়্বিধ প্রতিবেধের লক্ষণ স্থাচিত হুইরাছে, উহার পরীক্ষা করা অর্থাৎ ঐ সমস্ত জাতি বে অনহত্তর, তাহা যুক্তির দারা প্রতিপাদন করা আবঞ্চ । তাই মহর্ষি পরে এই ক্রের দারা পূর্বক্তিরেক্ত বড় বিধ জাতির গণ্ডনে যুক্তি বলিয়াছেন এবং পরবর্তী স্ত্তের দারা পূর্বক্তিরেক্ত "বর্ণাদনা", "অবর্ণাদনা" ও "দাধাদনা" জাতির গণ্ডনে অপর যুক্তিবিশেষও বলিয়াছেন। তাৎপর্যাটী কাকার বাচম্পতি মিশ্র এবং উদয়নাচার্যা, বরদরাজ, বর্জনান উপাধাার এবং বৃত্তিকার বিশ্বনাণও এই কথাই বলিয়াছেন। কিন্তু "জারমজারী"কার জয়স্ত ভট্ট বলিয়াছেন যে, এই স্থত্র দারা পূর্বস্থানাক্ত "উৎকর্ষদম" প্রভৃতি, পঞ্চবিধ প্রতিবেধের উত্তর কথিত হইয়াছে এবং পরবর্তী স্ত্রদারা পূর্বস্থানাক্ত বর্চ "দাধাদনে"র উত্তর কথিত হইয়াছে। পরে ইহা বুঝা বাইবে।

বরদরাক প্রভৃতির মতে এই হতে "কিঞ্চিৎসাধর্ম্ম)" শব্দের দ্বারা সাধাধর্ম্ম বা অক্সমের ধর্মের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট সাধর্মাই বিবন্দিত। স্কুতরাং শেষোক্ত "বৈধর্ম্ম" শব্দের দ্বারা পূর্ব্বোক্ত বিপরীত ধর্ম অর্থাৎ সাধাধর্মের ব্যাপ্তিশৃত্ত বে কোন ধর্মেই বিবন্দিত বুধা যায়। তাঃহত্ত্তে নানা অর্থ "উপসংহার" শব্দের প্ররোগ হইরাছে। পূর্ব্বোক্ত দ্বিতীয় হতে "উপসংহার" শব্দের দ্বারা বুঝা যায়—প্রকৃত পক্ষে প্রকৃত সাধাধর্মের উপসংহার অর্থাৎ নিজপক্ষ স্থাপন। তদন্ত্রসারে এই হত্ত্তেও "উপসংহার" শব্দের দ্বারা সাধাধর্মের উপসংহারও বুঝা যায়। বরদরান্ধ ঐরপেই বাহণ করিয়াছেন । কিন্তু রাজির বিশ্বনাথ এই হত্তে "উপসংহার" শব্দের দ্বারা সাধাধর্মই গ্রহণ করিয়াছেন । অন্ত্র্যানের দ্বারা প্রকৃতপক্ষে বাহা উপসংহার অর্থাৎ নিশ্চিত হয়, এই অর্থে "উপসংহার" শব্দের দ্বারা প্রকৃত সাধ্যধর্মেও বুঝা যাইতে পারে। তাহা হইলে স্ক্রার্থ বুঝা যায় যে, কিঞ্চিৎ সাধর্ম্যা অর্থাৎ সাধ্যধর্মের ব্যাপ্তিশিত্ত কোন ধর্মান্তর্যার অর্থাৎ সংস্থাপন সিদ্ধ হয়, অত এব বৈধর্ম্যা অর্থাৎ সাধ্যধর্মের ব্যাপ্তিশৃত্ত কোন ধর্মান্তর্যার অর্থাৎ সাধ্যধর্মের ব্যাপ্তিশৃত্ত কোন ধর্মান্ত্রিপন্ন ব্যাপ্তিশ্বর ব্যাপ্তিশ্বতিকান বিদ্ধি হয় অর্থাৎ সাধ্যধ্যের ব্যাপ্তিশৃত্ত কোন ধর্মান্তর্যাক্ত ক্রান ধর্মান্তর্যার ব্যাপ্তিশ্বর্যা ব্যাপ্তিশ্বর্য ব্যাধ্যমন্ত্র ব্যাপ্তিশিত্ত কোন ধর্মান্তি

 <sup>। &</sup>quot;কিকিৎসাধর্মাদ্"বাংগ্রাৎ সাধ্যোপসংহারে সিজে "বৈধর্মা।"বনাংগ্রাৎ কুচন্চিন্ধর্মাৎ প্রতিবেধো ন ভবতীতার্থ:।"
 —তার্কিকরকা।

২। "কিঞ্চিংসাধর্মাং" সাধর্মাবিশেশাং ব্যাল্ডিসহিতাৎ, "উগসংহার-সিঞ্জে" সাধাসিত্তে, বৈধর্মানেত্ত্বিপরীতাৎ ব্যাল্ডিনিরপেকাৎ নাধর্ম মাজাৎ ভবতা কৃতঃ প্রতিবেধে। ন সন্তবতীতার্বঃ। জ্বলথা প্রমেত্ত্বলাসাধকসাধর্মাৎ কৃত্ব বর্ণমপাসমাক জামিতি ভাবঃ।—বিধনাগরতি ।

প্রযুক্ত প্রতিষেধ হয় না। তাৎপর্য্য এই বে, পূর্ব্বোক্ত "উৎকর্ষসমা" প্রভৃতি জাতির প্রয়োগস্থলে প্রতিষাদী বে প্রতিষেধ করেন, তাহা দিছ হইতে পারে না। কারণ, তাঁহার অভিমত কোন হেতৃই ঐ সমত্ত স্থলে তাহার সাধাণর্যের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট নহে, কিন্তু ব্যাপ্তিশৃত্য বিপরীত ধর্ম্ম। ঐরপ বৈধর্ম্মপ্রযুক্ত কিছুই দিছ হয় না। তাই মহর্ষি বলিগছেন,—"বৈধর্ম্মাদপ্রতিষেধঃ"।

কিন্ত এখানে প্রণিধান করা আবস্থাক যে, প্রথমোক্ত "দাংশ্যাদমা" ও "বৈংশ্যাদম।" জাতির থণ্ডনের জন্ত মহর্ষি পূর্বের "গোত্বাদগোসিদ্ধিবত ংসিদ্ধি:" এই তৃতীয় স্থত্তের দ্বারা যে যুক্তি বলিরাছেন, তাহাই আবার এই স্থাত্রের দ্বারা অন্ত ভাবে বলা অনাবশ্রক; পরস্ত পূর্বাস্থাতে "উৎকর্মদা।" প্রভৃতি জাতির পশুনের অনুবৃদ্ অগর বিশেষ যুক্তিও এথানে বলা আবশুক। তাই ভাষাকার অন্ত ভাবে এই স্থান্তর তাৎপর্যা ব্যাধ্যা করিতে প্রথমে বলিয়াছেন যে, দিছ পদার্থের নিহ্নব অর্থাৎ অপলাপ বা নিষেধ লভ্য নছে। অর্থাৎ সর্বাসিদ্ধ পদার্থের নিষেধ একেবারেই অসম্ভব, উহা অলীক। ভাষাকার এই ভাব বাক্ত করিতেই "অনকাঃ" এইরূপ বাকা না বলিরা, "অলভাঃ" এইরূপ বাকা প্রয়োগ করিয়াছেন। যাহা অলীক, তাহা নিখেধের জন্ত লভাই হইতে পারে না। ভাষাকার পরে মহর্ষির স্থত্তাকুসারে উনাহরণ ঘারা তাঁহার পুর্মোক্ত কথা বুঝাইতে বলিয়াছেন যে, কিঞ্চিৎসাধৰ্ম্মা-প্রযুক্ত "নথা গো, তথা গবর" এইরূপ উপমানবাক্য দিন্ধ আছে অর্থাৎ উহা সর্ম্মদির। উক্ত স্থলে গো এবং গবরের ধর্মবিকল আপাদন করিবার নিমিত্ত লভা নহে। অর্থাৎ উক্ত বাকা প্ররোগ করিলে, দেখানে গবরে গোর সমন্ত ধর্মের আপত্তি প্রকাশ করা যায় না। কারণ, কিঞ্ছিৎ-সাধর্ম্ম প্রযুক্তই "বথা গো, তথা গবয়" এইরূপ বাক্য প্রযুক্ত হইরা থাকে। প্রয়ে গোর সমস্ত ধর্ম থাকে না, উহা অসম্ভব। বার্ত্তিককার ইহা সমর্থন করিতে বলিয়াছেন যে, "যথা গো, তথা গবয়," এইক্লপ বাক্য বলিলে গোর সমস্ত ধর্মাই গবরে আছে, ইহা বুঝা বার না। কারণ, বক্তার ভাহাই বক্তব্য হইলে, উক্ত বাক্যে "ঘণা" ও "তথা" শব্দের প্রয়োগ হইত না, বিস্ত "গোপদার্থই প্রয়ু" এইরপই প্রয়োগ হইত। ফল কথা, ভাষাকার এই প্রের "কিঞ্চিৎসাধর্ম্মাত্রপসংহারদিছেঃ" এই অংশকে পুর্ব্বোক্তরণ দৃষ্টান্তত্যতক বলিয়া স্থান্তে "উপসংহার" শব্দের বারা "বথা গো, তথা গ্রম" এইরূপ উপমানবাকাই এখানে মহর্বির অভিমত দৃষ্টান্ত বলিয়া প্রহণ করিয়াছেন। ভাষ্যকার উক্ত দৃষ্টাস্তামূদারে মহর্ষির মূল বক্তব্য সমর্থন করিতে পরে স্তব্যের শেষোক্ত অংশের তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা করিতে বলিয়াছেন যে, এইরপ দুটান্ডাদির সামগাবিশিষ্ট অর্থাৎ দুটান্ডাদির ছারা বাহা সাধাধর্মের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট বলিয়া নিশ্চিত, এমন সাধক ধর্ম্ম (হেতু ) প্রযুক্ত হইলে, দেখানে বাদীর সাধ্যধন্দী ও দৃষ্টান্তের ধর্মবিকর অর্থাৎ নানা বিকল্প ধর্মরূপ বৈধর্ম্মপ্রযুক্ত প্রতিবেধ বলিবার নিমিত্তও লত্য নছে। অর্থাৎ পূর্বোক্ত "উৎকর্ষদন।" প্রভৃতি জাতির প্রয়োগ ছলে প্রতিবাদী বাদীর সাধাধর্মী ও দৃষ্টাস্ত পদার্থের নানা বিকল্প ধর্ম গ্রহণ করিছা, তৎপ্রযুক্ত যে প্রতিষেধ করেন, তাছা করা বার ना । काइण, मुडोख भगार्थ नर्काः म्हे नाधावधीत नमानवर्षा हम ना । एयम "यथा (भा, उथा नवत्र" এই উপমানবাকা প্রয়োগ করিলে, দেখানে গোপদার্থে গবরের সমস্ত ধর্মের আপত্তি প্রকাশ করা বার না, তল্লপ অন্তনান ছলে বাদার সাধ্যমন্ত্রীতে তাঁহার দুঠান্তগত সমন্ত ধর্মের আপত্তি প্রকাশ করা ধার না। কারণ, ঐ দৃষ্টান্ত পদার্থে যে ধর্মের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট হেত্ বিদামান থাকে, তদ্ধারা সাধাধনীতে সেই ব্যাপক ধর্মই সিদ্ধ হয়; তদভিন্ন ধর্ম সিদ্ধ হয় না। বার্ত্তিককার মহর্ষির বক্তব্য বুঝাইতে বলিগাছেন বে, "শাকাহনিতা: উৎপত্তিধর্মকত্বাৎ ঘটবৎ" এইরূপ প্রয়োগ করিলে, ঘটের সমন্ত ধর্মাই শব্দে আছে, ইহা বলা হয় না। কিন্ত যে পদার্থ যাহার নাধক অর্থাৎ ব্যাপ্তিবিশিষ্ট ধর্ম, সেই পদার্থই তাহার সাধন হয়। উপন্রবাকোর হারা সাধাংলী বা পাক্ষ সেই সাধন বা প্রকৃত হেতুর উপসংহার করা হয়। উক্ত হলে উপনয়বাক্যের ছারা শব্দে অনিত্যত্তের ব্যাপ্তি-বিশিষ্ট উৎপত্তিধর্মকত্ব হেতুর উপসংহার করিলে, তথন উক্ত অন্তমানের ছারা শক্তে ঘটের ধর্ম অনিতাত্বই দিল্ধ হয়-কুপাদি দিল্ধ হয় না। কারণ, ঐ হেতু রূপাদি সমস্ত পদার্থের ব্যাপ্তি-বিশিষ্ট নছে। ফলকথা, প্রতিবাদী হেতু পদার্থের অরূপ না বুবিয়াই পুর্বোক্ত "উৎকর্ষসমা" প্রভৃতি জাতির প্রয়োগ করেন, ইহাই বার্ত্তিককারের মতে মহর্বির মূল বক্তব্য। তাই বার্ত্তিককার এথানে প্রথমেই বলিয়াছেন, — "ন হেত্রগাপরিজ্ঞানাদিতি স্ত্রার্থঃ"। মূল কথা, পূর্বস্ত্রোক্ত "উৎকর্ষদমা" প্রভৃতি ষড় বিধ জাতিই অসহতর। কারণ, ঐ সমস্ত জাতির প্রয়োগ স্থলে প্রতিবাদী বাণীর সাধাধর্মী বা পক্ষকে তাঁহার দৃষ্টান্তের সর্ব্বাংশে সমানধর্মা বলিয়া গ্রহণ করিতে পারেন না এবং তাঁহার সাধ্য বা আপাদ্য ধর্মের ব্যাপ্তিশুক্ত কোন ধর্মকে হেতুরূপে গ্রহণ করিতে পারেন না। সাধাধর্মের আগ্রিবিশিষ্ট হেতৃই প্রকৃত হেতু। উপন্যবাকোর ঘারা সাধাধর্মী বা পক্ষে উক্তরূপ প্রায়ত হেতুরই উপদংহার হয়। স্মৃতরাং ভাহার ফলে সাধাধর্মীতে দেই হেতুর ব্যাপক সাধাধপ্ৰই সিদ্ধ হইয়া থাকে। মহৰ্ষি প্ৰথম অধ্যায়ে উপনয়স্থতে বদ্ধারা সাধাধ্মীতে প্রকৃত হেতুর উপসংহার হয়, এই অর্থে উপনহবাক্যকেও "উপসংহার" বলিয়াছেন (প্রথম থও, ২৭২—१৩ পূর্চা ত্রন্তবা)। কিন্তু ভাষ্যকার এই হতে 'উপসংচার' শক্ষের হারা উপমানবাক্যকেই গ্রহণ করিয়াহেন এবং উহাকে সিদ্ধ বলিয়াছেন, ইহা পুর্বের বলিয়াছি। জয়ন্ত ভটের ব্যাথ্যার দ্বারাও ভাষাকারের ঐ তাৎপর্য্য বুঝা যায়?। পূর্ব্বোক্ত উপমানবাক্যেও "তথা" শব্দের ছারা সমান ধর্মের উপদংহার হইয়া থাকে। হিতীয় অধায়ে উপদান পঢ়ীক্ষায় "তথেতাপদংহারাৎ" (২া১া৪৮) ইত্যাদি স্থাত্ত মহর্ষি নিজেও তাহা বলিয়াছেন। স্কুতরাং উক্তরূপ তাৎপর্যো ( বদ্বারা সমান ধর্মের উপসংহার হয়, এই অর্থে) এই হজে "উপসংহার" শক্ষের দারা পুর্ব্বোক্ত উপমানবাক্যও ব্রা যাইতে পারে। ।।

## সূত্র। সাধ্যাতিদেশাক্ষ দৃষ্টাক্টোপপক্তঃ॥৬॥৪৬৭॥

অমুবাদ। এবং সাধ্যধর্মীর অভিদেশপ্রযুক্ত দৃষ্টাক্তের উপপত্তি হওয়ায় প্রতিষেধ হয় না।

 <sup>।</sup> किकिश्मावक्षीक्रणमारहोद्रः निवालि, "ववा भोद्रदर ग्वद हैलि।— छ। इमक्षति ।

ভাষ্য। যত্র লোকিক-পরীক্ষকাণাং বুদ্ধিদাম্যং, তেনাবিপরীতো-হর্ষোহতিদিশ্যতে প্রজ্ঞাপনার্থং। এবং দাধ্যাতিদেশাদৃদ্টান্ত উপপদ্য-মানে সাধ্যত্বমনুপপন্নমিতি।

অনুবাদ। যে পদার্থে লোকিক ও পরীক্ষক ব্যক্তিদিগের বৃদ্ধির সাম্য আছে, অর্থাৎ যাহা বাদী ও প্রতিবাদী, উভয়েরই সন্মত প্রমাণসিদ্ধ পদার্থ, সেই (দৃষ্টান্ত) পদার্থনারা প্রজ্ঞাপনার্থ অর্থাৎ অপরকে বুঝাইবার জন্ম অবিপরীত পদার্থ (সাধ্যধর্মী) অতিদিষ্ট হয় অর্থাৎ সিদ্ধ দৃষ্টান্ত বারা উহার অবিপরীত ভাবে সাধ্যধর্মী বা পক্ষে সেই দৃষ্টান্তগত ধর্ম কথিত বা সমর্থিত হয়। এইরূপ সাধ্যাতিদেশপ্রযুক্ত দৃষ্টান্ত উপপদ্যমান হওয়ায় (তাহাতে) সাধ্যক্ষ উপপদ্ম হয় না।

টিপ্পনী। শ্বরস্ত ভটের মতে এই স্থত্রের দ্বারা পূর্বোক্ত "নাহাসন" নামক প্রতিষ্ণেরই উত্তর বৃথিত হইরাছে, ইহা পূর্বের বিলয়ছি। বস্ততঃ পূর্ব্বোক্ত "নাধ্যসম" প্রতিষ্ণের স্থলে প্রতিবাদী বাদীর দৃষ্টাস্ত পদার্থে বে সাধান্তের আগতি প্রকাশ করেন, এই স্থত্রের দ্বারা সেই সাধ্যবের বঙ্জন-পূর্বেক উক্ত প্রতিষ্ণেরের বঙ্জন করা হইরাছে, ইহা ভাষ্যকারের ব্যাখ্যার দ্বারাও সরলভাবে বুঝা যায়। কিন্ত ইহার দ্বারা দৃষ্টাস্ত পদার্থ যে, বাদী ও প্রতিবাদী উভয়ের মতেই নিশ্চিত সাধ্যবর্মনিষ্টি এবং বাদীর সাধ্যধর্মী বা পক্ষ উহার বিপরীত অর্থাৎ সন্দিশ্বসাধাক, ইহাও সমর্থিত হওরায় কলতঃ এই স্থত্তের দ্বারা পূর্ব্বোক্ত "বর্ণ্যসমা" ও "অর্থ্যসমা" জাতিরও বঙ্জন হইরাছে, ইহাও স্থাকার্যা। কারণ, বাদীর দৃষ্টাস্ত পদার্থ নিশ্চিতসাধ্যক বলিয়া স্বীকার্য্য হইলে, প্রতিবাদী ভারতে বর্ণান্থ অর্থাৎ সন্দিশ্বসাধাকত্ত্বের আপত্তি সমর্থন করিতে পারেন না এবং বাদীর সাধ্যধর্মী বা পক্ষ সন্দিশ্বসাধ্যক বলিয়া স্বীকার্য্য হইলে ভাহাতে অর্থান্ত অর্থাৎ নিশ্চিতসাধ্যকন্তেরও আপত্তি সমর্থন করিতে পারেন না। এই জন্তই বাচম্পতি মিশ্র প্রভৃতি এখানে বলিয়াছেন যে, এই স্থত্র দ্বারা মহর্ষি "বর্ণ্যসমা", "অর্থ্যসমা" ও "গাধ্যসমা" জাতির থণ্ডনার্থ অপর বুক্তিবিশেব বলিয়াছেন।

ত্বশেষে পূর্বাস্থ্যের শেষোক্ত "অপ্রতিষেধঃ" এই পদের অনুবৃত্তি করিয়া স্থ্যার্থ বৃথিতে 
ইবে। স্থ্যের প্রথমোক্ত "দাধ্য" শন্ধের দ্বারা বৃথিতে ইইবে—দাধ্যম্মী বা পক্ষ। ঐ দাধ্যম্মী বা পক্ষ । ঐ দাধ্যম্মী বা পক্ষ দ্বারা অবিপরীতভাবে অর্থাৎ উহার ত্লাভাবে দাধ্যমন্থের দমর্থনই এথানে ভাষ্যাক্রের মতে "দাধ্যাতিদেশ"। তাই ভাষ্যকার ব্যাথ্যা করিলাছেন যে, যে পদার্থে গৌকিক ও পরীক্ষক ব্যক্তিদিগের বৃত্তির দাম্য আছে অর্থাৎ মহর্ষি প্রথম অধ্যায়ে "গৌকিকপরীক্ষকাশাং বিলিরের্থ বৃদ্ধিদামাং দ দৃষ্টান্তঃ" (১)২৩) এই স্থল দ্বারা যেরূপ পদার্থকে দৃষ্টান্ত বলিয়াছেন, তদ্পারা উহার অবিপরীত পদার্থ অর্থাৎ উহার অবিপরীত ভাবে (তৃল্যভাবে) দাধ্যমন্থের উপপত্তি হওয়ায় তাহাতে দাধ্যমের উপপত্তি হয়ায় তাহাতে দাধ্যমের উপপত্তি হয়ায় তাহাতে দাধ্যমের উপপত্তি হয়ায় তাহাতে দাধ্যমের উপপত্তি হয়ায় তাহাতে দাধ্যমের স্বাধ্যমের

আপত্তি করা যার না : অমস্ত ভটের ব্যাখ্যার দারাও ভাষাকারের ঐরূপ তাৎপর্যা বুঝা বার'। ফলকথা, "লৌকিকপরীক্ষকাণাং ধ্যান্ত্রে বৃদ্ধিদানাং" ইত্যাদি স্থত্তের দারা বাধী ও প্রতিবাদী উভরেরই সমত প্রমাণনিক পদার্থকেই দুষ্টাস্ত বলা হইয়াছে (প্রথম থণ্ড, ২২০)২১ পূর্চা দ্রাষ্ট্ররা)। স্তুতরাং অনুমান স্থলে বাদীর কথিত দৃষ্টান্ত পদার্থে তাঁহার সাধ্যধর্ম নিশ্চিত অর্থাৎ বাদীর স্তায় প্রতিবাদীরও উহা খীকত, ইহা খীকার্যা, নচেৎ উহা দুৱান্তই হয় না। পুর্বোক্ত "আত্মা সক্রিয়:" ইত্যাদি প্রয়োগে বানী লোষ্ট দৃষ্টান্ত ছারা অবিপরীত ভাবে অর্থাৎ বধা লোষ্ট, তথা আত্মা, এই প্রকারে এবং "শব্দোহনিতাঃ" ইত্যাদি প্ররোগে বট দৃষ্টান্ত ছারা "বলা বট, তথা শব্দ" এই প্রকারে তাঁহার সাধাংখা বা পক্ষ আত্মা ও শব্দকে অভিদেশ করেন অর্থাৎ উহাতে তাঁহার সাধাধর্ম সক্রিয়ত্ব ও অনিতাত্বের সমর্থন করেন। সিদ্ধ পদার্থের ঘারাই অসিদ্ধ পদার্থের ঐক্লপ অভিদেশ হয়। অধিক পদার্থের বারা ঐক্লপ অভিদেশ হয় না, হইতেই পারে না। স্থতরাং উক্তরণ অতিদেশপ্রযুক্ত প্রতিপন্ন হয় যে, বাদীর ঐ সমস্ত দৃষ্টান্ত পদার্থ নিশ্চিত-সাধাক বলিয়া সর্ব্ধসন্মত। অর্থাৎ পূর্ব্বোক্ত "আত্মা সক্রিয়ঃ" ইত্যাদি প্রয়োগে লোষ্ট যে সক্রিয়, এবং "শ্ৰেছিনিতাঃ" ইত্যাদি প্ৰয়োগে ঘট যে অনিতা, ইহা প্ৰতিবাদীরও স্বীকৃত। এবং উক্ত ন্তলে বাদীর সাধান্ত্রী বা পক্ষ বে আত্মা ও শব্দ, তাহা অসিদ্ধ অবাৎ সন্দিশ্বসাধ্যক, ইহাও প্রতিবাদীর স্বীকৃত। স্থতবাং প্রতিবাদী আর উক্ত স্থলে ঐ সমস্ত দুষ্টাস্থকে "বর্ণা" অর্থাৎ সন্দিশ্বসাধ্যক বনিয়া এবং হেড় প্রভৃতি অবয়ব ধারা সাধ্য বনিয়া আপত্তি প্রকাশ করিতে পারেন না এবং বানীর সাধাংখা আত্মা ও শব্দ প্রভৃতিকে বানীর দৃষ্টান্তের স্থায় "অংর্ণ্য" অর্থাৎ নিশ্চিতসাধাক বলিয়াও আগত্তি প্রকাশ করিতে পারেন না। "তার্কিকরকা"কার বংদরাজও এই স্থান্তের তাৎপর্য্যা ব্যাখ্যা করিতে লিখিয়াছেন' যে, বে পদার্থপ্রযুক্ত অন্তাত্ত অর্থাৎ সাধাধর্মীতে সাধান্দ্র অতিদিষ্ট হয়, তাহা দৃষ্টাস্ত। দিন্ধ পদার্থ নারাই অদিদ্ধ পদার্থের অতিদেশ হইন্না থাকে। স্কুতরাং দৃষ্টান্ত দিল্ধ পদার্থ, কিন্তু পক্ষ সাধা পদার্থ, ইহা স্বীকার্যা। কারণ, পক্ষ ও দুটান্ত, এই উভয় পদার্থ ই সিদ্ধ অথবা সাধ্য পদার্থ হইলে দুটান্ত দার্টান্তিকভাবের ব্যাঘাত হয়। অর্থাৎ যে পদার্থের দৃষ্টান্ত কথিত হয়, তাহার নাম দাষ্টান্তিক। যেমন পূর্ব্বোক্ত "আত্মা সজিনঃ" ইতাদি প্রয়েপে আত্মা দাষ্টান্তিক, লোষ্ট উহার দুষ্টান্ত। "শক্ষোহনিতাঃ" ইত্যাদি প্রয়োগে শব্দ দার্ত্তান্তিক, ঘট উহার দৃষ্টান্ত। উক্ত স্থলে আত্মা দক্রিরত্বরূপে এবং শব্দ অনিভাত্ব-রূপে সাধ্য পদার্থ, এ জয় উহা দাষ্ট্রান্তিক। এবং লোষ্ট সক্রিছেরূপে এবং ঘট অনিতাত্তরূপে

 <sup>া &</sup>quot;লৌকিকপরীক্ষকাণাং ব্যির্থে বুজিনামাং স দৃষ্টান্তঃ,—তেনাবিপরীততয়া শংকাহতিবিশুতে,—য়ণা ঘটঃ
প্রথানত্তবিষ্কৃত সম্মিতঃ এবং শংকাহণীতি" ইত্যাবি ।—ভায়মায়রী ।

ব। বতঃ নাথাবংশীংকজাতিবিভাতে দ দৃষ্টাব্ধঃ। নিজেন চাতিবেংশা ভবতানিজ্ঞতি ভাষাৎ নিজো দৃষ্টাব্ধঃ।
গক্ষত সাংগাংকীকাণীঃ। উল্লেখিনি নিজ্ঞে সাধাহে বা দৃষ্টাব্দাই তিক্তাব্যাখাত ইতি।—ভাকিকজ্ঞা।
বতো ব্যাদৃষ্টাভাগন্তন নাথাধারি।, অভিবিশ্ততে ব্যা ঘটতখা শংকাহণীতি প্রতিপান্তে। "উল্লোখনি নিজ্ঞে"
ইতাবর্ণনিমরোলভারঃ। "সাধাহে" বেতি বর্ণানাধানময়োলভার্মিতি বিভাগঃ।—লগুনীপিকা চীকা।

দিদ্ধ পদার্থ, এ জন্ম উক্ত স্থলে উহা দৃষ্টাস্ত। উক্ত স্থলৈ লোষ্ট ও ঘট ঐকপে দিদ্ধ পদার্থ না হইলে দৃষ্টাস্ত হইতে পারে না এবং আত্মা ও শব্দ ঐকপে দাধা না হইলা দিদ্ধ হইলে, উহা দাই জিক হইতে পারে না। বরদরাজের ব্যাথাার স্থলোকে "দাধা" শব্দের অর্থ দাধাধর্ম এবং দৃষ্টাস্ত দারা দাধাধর্মী বা পক্ষে ঐ দাধাধর্মের অতিদেশই স্থলোকে "দাধাতিদেশ", ইহাই বুঝা যায়। কিন্ত জাহার উক্ত ব্যাথাান্দারেও জাহার পূর্বাক্থিত বাদীর হেতু পদার্থে সাধ্যম্বের পঞ্জন বুঝা বার না এবং মহর্থির এই স্থল দারাও তাহা বুঝা বার না।

বৃত্তিকার বিশ্বনাথ কটকল্লনা করিলা, হুজোক্ত "দৃষ্ঠান্ত" শব্দ শারা দৃষ্ঠান্তের আর পক্ষও বাাথাা করিলা, দৃষ্ঠান্ত ও পক্ষ উত্তরই প্রতিবাদীর পূর্বোক্ত আপত্তির থপ্তন করিলাছেন। কিন্ত এখানে জাঁহার জরুপ বাাথাা প্রহাদের কোন প্রয়োজন বুঝা বার না এবং উহা প্রকৃত্যার্থ বাাথা। বিলিয়াপ্র্যান হল না। দে বাহা হউক, মৃল কথা, পূর্বোক্ত "উৎকর্মদন্য" প্রভৃতি বছুবিধ জাতিও বে অনুষ্ঠার, ইহা থাকার্যা। কারণ, প্রতিবাদী অনুষ্ঠানের পক্ষ ও দৃষ্ঠান্ত প্রভৃতির সর্বাদিদ্ধ লক্ষণ এবং পূর্বোক্ত সমন্ত যুক্তির অপলাপ করিলা নিজের করিত এ সমন্ত যুক্তির দারা পূর্বোক্তনকপ জি সমন্ত আপত্তি প্রকাশ করিলা, বাদার অনুষ্ঠানে ঐ সমন্ত অসহান প্রয়োগ করিলে, তিনি বাদার হেতু প্রভৃতি অথবা বাক্যের অসাধকত্ব সাধন করিতে যে অনুষ্ঠান প্রয়োগ করিকেন, তাহাতেও তুলাভাবে উল্লাপ সমন্ত আপত্তি প্রকাশ করা বার;—তিনি তাহার প্রতিবাদ করিতে পারেন না। স্কৃতরাং তুলাভাবে তাহার নিজের অনুমানও থণ্ডিত হওরার তাহার ঐ সমন্ত উত্তরই অবাাঘাতকত্বনশতঃ অনুভ্রতর, ইহা তাহারও স্বাক্তার্য । পূর্বোক্তরূপে অবাঘাতকত্বই "উৎকর্ষদন্য" প্রভৃতি বড়বিধ জাতির সাধারণ ছইত্বমূল। যুক্তালহান এবং ক্যুক্ত অবের স্বাকার প্রভৃতি বড়বিধ জাতির সাধারণ ছইত্বমূল। মহর্ষি ছই স্ক্রের লারা তাহার পূর্বোক্ত "উৎকর্ষদন্য" প্রভৃতি বড়বিধ জাতির সপ্তম কক্ষ ঐ "মূল" স্ক্রা করিছেন, ইহা ব্রিতে হইবে। ৬।

উৎকর্ষসাদিলাতিষ্ট্কপ্রকরণ সমাপ্ত । २।

#### সূত্র। প্রাপ্য সাধ্যমপ্রাপ্য বা হেতোঃ প্রাপ্ত্যা-২বিশিফত্বাদপ্রাপ্ত্যা২সাধকত্বাচ্চ প্রাপ্ত্যপ্রাপ্তিসমৌ॥ ৭॥৪৩৮॥

অনুবাদ। সাধ্যকে প্রাপ্ত হইয়া হেতুর সাধকত, অথবা প্রাপ্ত না হইয়া সাধকত, প্রাপ্তিপ্রযুক্ত (হেতু ও সাধ্যের) অবিশিক্তত্বরশতঃ (৯) প্রাপ্তিসম এবং অপ্রাপ্তিপ্রযুক্ত (হেতুর) অসাধকত্বরশতঃ (১০) অপ্রাপ্তিসম প্রতিষেধ হয়। ( অর্থাৎ বাদীর হেতু ও সাধ্যধর্মের প্রাপ্তি (সম্বন্ধ) আছে, এই পক্ষে ঐ উভয়েরই বিঅ্যানতা

স্বীকার্যা। নচেং ঐ উভরের সম্বন্ধ হইতেই পারে না। কিন্তু তাহা হইলে ঐ উভরের বিজ্ঞমানতারূপ অবিশেষবশতঃ সাধ্যসাধকভাব হইতে পারে না। প্রতিবাদী এইরূপে বাদীর হেতু ও সাধ্যধর্মের "প্রাপ্তি"প্রযুক্ত প্রত্যবস্থান করিলে, তাহাকে বলে "প্রাপ্তিসম"। এবং হেতু ও সাধ্যধর্মের "প্রাপ্তি" অর্থাৎ কোন সম্বন্ধ নাই—এই পক্ষ গ্রহণ করিয়া প্রতিবাদী যদি বলেন যে, উক্ত পক্ষেও ঐ হেতু ঐ সাধ্যধর্মের সাধক হইতেই পারে না, তাহা হইলে অপ্রাপ্তিপ্রযুক্ত প্রতিবাদীর ঐ প্রত্যবস্থানকে বলে অপ্রাপ্তিসম।)

ভাষ্য। হেতুঃ প্রাপ্য বা সাধ্যং সাধয়েদপ্রাপ্য বা, ন তাবং প্রাপ্য, প্রাপ্ত্যামবিশিকস্থাদসাধকঃ। স্বয়োর্বিদ্যমানরোঃ প্রাপ্তে সত্যাং কিং কম্ম সাধকং সাধ্যং বা।

অপ্রাপ্য সাধকং ন ভবতি, নাপ্রাপ্তঃ প্রদীপঃ প্রকাশয়তীতি। প্রাপ্ত্যা প্রত্যবস্থানং প্রাপ্তিসমঃ। অপ্রাপ্ত্যা প্রত্যবস্থানমপ্রাপ্তিসমঃ।

সমুবাদ। হেতু সাধ্যকে প্রাপ্ত হইয়া সাধন করিবে অপবা প্রাপ্ত না হইয়া সাধন করিবে। (কিন্তু) প্রাপ্ত হইয়া সাধন করিতে পারে না। (কারণ) প্রাপ্তি থাকিলে অর্থাৎ হেতুর সহিত সাধ্যের সম্বন্ধ থাকিলে অবিশিক্টতাবশতঃ (ঐ হেতু) সাধক হয় না। (তাৎপর্য্য) বিদ্যমান উভয় পদার্থেরই প্রাপ্তি (সম্বন্ধ) থাকায় কে কাহার সাধক অথবা সাধ্য হইবে।

সাধ্যকে প্রাপ্ত না হইরাও সাধক হর না, ( বেমন ) অপ্রাপ্ত প্রদীপ প্রকাশ করে না অর্থাৎ প্রদীপ যে ঘটাদি রেরাকে প্রকাশ করে, উহাকে প্রাপ্ত না হইরা অর্থাৎ উহার সহিত সম্বন্ধ ব্যতাত উহা প্রকাশ করিতে পারে না। প্রাপ্তিপ্রযুক্ত প্রত্যবস্থান (৯) প্রাপ্তিসম। অপ্রাপ্তিপ্রযুক্ত প্রত্যবস্থান (১০) অপ্রাপ্তিসম।

টিপ্লনী। মহবি এই হুত্রের দারা (২) প্রাপ্তিদম ও (১০) অপ্রাপ্তিদম নামক প্রতিষেধদরের লক্ষণ হুচনা করিংছেন। একই হুলে এই উভয় প্রতিষেধ প্রবৃত্ত হয় অর্থাৎ "প্রাপ্তিদম"
প্রতিষেধের প্ররোগ হইলে, দেখানে অন্ত পক্ষে "অপ্রাপ্তিদম" প্রতিষেধেরও প্ররোগ হয়। এ জন্ত এই উভয় প্রতিষেধকে বলা হইরাছে—"যুগনদ্ধবাহী"। তাই মহবি এক হুত্রেই উক্ত উভয় প্রতিষেধের কল্পণ বলিরাছেন। হুত্রে "হেতাঃ" এই পদের পরে "সাধকত্বং" এই পদের অধ্যাহার করিন্ধ হুত্রার্থ বুঝিতে হইবে । অর্থাৎ সাধাধর্মকে প্রাপ্ত ইইয়া হেতুর সাধকত্ব অধ্বা প্রাপ্ত না

হেতাং দাধকত্ববিতি শেবং ।—তাকিকরকা। "হেতা"বিতি সাধকত্বনিতি শেবং ॥—বিখনাববৃত্তি ।

হুইয়া সাধকত। ইহাই মুহুৰ্বি প্ৰথমে এই স্থাত্তর দারা বলিরাছেন। তাই ভাব্যকারও স্থাত্তর ঐ প্রথম অংশের ব্যাথ্যা করিরাছেন যে, হেতু সাধ্যকে প্রাপ্ত হইয়া সাধন করিবে অথবা প্রাপ্ত না হইয়া সাধন করিবে। ভূত্রে "সাধ্য"শব্দের অর্থ এথানে সাধ্যধর্ম অর্থাৎ অন্তমের ধর্ম। "প্রাপ্তি" শব্দের অর্থ সম্বন্ধ। তাহা হইলে ফ্রের ঐ প্রথম অংশের দারা বুঝা যায় যে, বে সাধাধর্ম সাধন করিবার জন্ম যে ছেতুর প্ররোগ করা হয়, ঐ ছেতু ঐ সাধাধর্মের সহিত সম্বন্ধ অথবা অসম্বন্ধ, ইহার কোন এক পক্ষই বলিতে হইবে। কারণ, উহা ভিন্ন ততীয় আর কোন পক্ষ নাই। কিন্তু বাদী কোন অহমান প্রয়োগ করিলে, প্রতিবাদী যদি বলেন যে, তোমার ঐ হেতু ভোমার সাধ্যধর্মকে প্রাপ্ত হইরা উহার সাধন করিতে পারে না। কারণ, ঐ হেতুর সহিত সাধাধর্মের প্রাপ্তি অর্থাৎ সম্বন্ধ থাকিলে ঐ হেতুর ভার ঐ সাধাধর্মও বিদামান আছে, ইহা স্বীকার করিতে হইবে। কারণ, উভয় পদার্থ বিদ্যমান না থাকিলে ভাহাদিগের পরম্পর সম্বন্ধ হুইতেই পারে না। কিন্তু বদি হেতুর ন্তার সাধ্যধর্মাও পক্ষে বিদ্যমান আছে, ইহাই পুর্বেই নিশ্চিত হর, তাহা হইলে উহার অন্তমান বার্থ। আর উহা পূর্বেনি নিভিত না হইলেও হেতুও সাধাধর্মের বিদ্যানতা যথন স্বীকার্য্য, তথন ঐ বিদানানতারূপ অবিশেববশতঃ উহার মধ্যে কে কাহার সাধক বা সাধা হইবে? ঐ সাধাধর্মপ্ত ঐ হেতুর সাধক কেন হয় না ! ফলকথা, অবিশিষ্ট পদার্গন্তয়ের সাধ্য-সাধক-ভাব হইতে পারে না। প্রতিবাদী এইরূপে বাদীর হেতু ও সাহাধর্মের "প্রাপ্তি" পক্ষ গ্রহণ করিয়া, তৎপ্রযুক্ত উক্তরণ প্রতাবস্থান করিলে, তাহার নাম "প্রাপ্তিসম" প্রতিষেধ। জ্বত্রে "প্রাপ্তাহ-বিশিষ্টত্বাৎ" এই বাক্যের দারা মহর্বি প্রথমে উহার লক্ষণ স্থতনা করিয়াছেন। এইরূপ হেতু সাধাধর্মকে প্রাপ্ত না হইয়াই সাধক হয়, এই পক্ষ গ্রহণ করিয়া প্রতিবাদী যদি বলেন বে, তাহা ছইলে ত উহা সাধক হইতেই পারে না। কারণ, ঐ হেতুর সহিত ধাহার কোন সমন্ধই নাই, তাহার সাধক উল্ল কিরপে হইবে ? তাহা হইলে ঐ হেতু ঐ সাধাধর্মের ন্তার উহার অভাবেরও সাধক হইতে পারে তাহা স্থাকার করিলে আর উহাকে ঐ সাধ্যের সাধক বলা যাইবে না। প্রতিবাদী এইরূপ বাদীর হেতৃ ও সাধাদর্শের "অপ্রাপ্তি" পকে তৎপ্রযুক্ত উক্তরূপে প্রত্যবস্থান করিলে তাহার নাম "অপ্রাপ্তিদম" প্রতিষেধ। সূত্রে "অপ্রাপ্ত্যাহদাধকত্বাচ্চ এই বাক্যের ধারা মহর্ষি পরে ইহার লক্ষণ স্থচনা করিয়াছেন।

হেতু ও সাধ্যধর্মের প্রাপ্তিপক্ষে তৎপ্রযুক্ত ঐ উভরের বিদামানতাই অবিশেষ, ইহা এখানে বার্ত্তিককারও বলিয়াছেন। ভাষ্যকারের "দ্বানার্কিদামানয়োঃ" ইত্যাদি সন্দর্ভের দ্বারাও তাঁহারও উক্তরূপ তাৎপর্য্য বৃষ্ধা যায়। তাৎপর্য্যটীকাকারও উদ্দোতকরের তাৎপর্য্য বাাধার এখানে বলিয়াছেন যে, যাহা অসৎ অর্থাৎ অবিদ্যমান পদার্থ, তাহাই সাধ্য হইরা থাকে। কিন্তু যাহা হেতুর সহিত সম্বন্ধবিশিষ্ট, তাহা হেতুর ভার বিদামান পদার্থ হওয়ার সাধ্য হইতে পারে না। তাৎপর্যাটীকাকার পরে নিছে ইহাও বলিয়াছেন যে, যে পদার্থের সহিত যাহার প্রাপ্তি অর্থাৎ সম্বন্ধ হয়, তাহার সহিত দেই পদার্থের অভেনই হয়। যেমন সাগ্যপ্রাপ্ত গঙ্গার সহিত তথন সাগ্যের অভেনই হয়। স্কুতরাং হেতু ও সাধ্যধর্মের প্রাপ্তি স্বাকার করিলে গঞ্জা-সাগরের ভার ঐ

উভয়ের অভেন্ট স্থাকার্য্য হওরায় কে কাহার সাধা ও সাধন হইবে ? অভিন্ন পনাথেরি সাধাদাধন-ভাব হইতে পারে না। কিন্ত হেতৃ ও সাধাের প্রাপ্তি স্থাকার করিলে উহা গলাসাগরের জায় প্রাপ্তি নহে। স্থাতরাং তৎপ্রযুক্ত ঐ উভয়ের অভেন হইতে পারে না। সাগরপ্রাপ্ত গলারও সাগরের সহিত তত্ত্বতঃ অভেন হর না। ভেন অবিনাশী পনার্থ। অবলা জাতিবাদী বাদিনিরাদের লগু ঐক্রপও বলিতে পারেন। কিন্তু ভাষাকার প্রভৃতি ঐক্রপ তাৎপর্য্য বাাথাা করেন নাই। স্থাত্র মহর্ষিও "প্রাপ্তাহভেনাৎ" এইক্রপ স্বলাক্ষর বাক্য প্রহাগ কেন করেন নাই ? ইলাও চিস্তা করিতে হইবে।

মহানৈরাহিক উদয়নাচার্য্যের মতারুদারে "তার্কিকরক্ষা" এছে বরদরাজ তাৎপর্য্য বাাধাা করিরাছেন যে, হেতু জ্ঞান সাধাধর্ম্মের জ্ঞাপক, সাধাধর্ম্ম উহার জ্ঞাপা। কিন্ত ঐ উভয়ের সম্বন্ধ श्रोकार्या इहेरण मध्यां भाषत मञ्चत ना इत्याय विवद-विविधित मध्याहे चीकार्या। व्यर्थाए হেতুজানের সহিত সাধাধর্মের বিষয়তা সহস্ক আছে। তাহা হইলে সেই হেতুজানে হেতুর স্তায় সাধাধর্ম ও বিষয় হওরায় উহাও হেতুর ন্তার পূর্বজ্ঞাত, ইহা অবশ্র স্বীকার্য্য। স্থতরাং পূর্বজ্ঞাতক ৰশতঃ ঐ উভরেব্রই অবিশেষ হওয়ায় কে কাহার জ্ঞাপা ও জ্ঞাপক হইবে ? অর্থাৎ সাধাধর্ম পুর্বেই আত হইলেই উহা পরে হেতুজানের জাপা হইতে পারে না। স্মতরাং হেতুজানও উহার আপক হইতে পারে না। প্রতিবাদী হেতু ও দাধ্যের প্রাপ্তিপক্ষে উক্তরূপ দোষোদ্ভাবন করিলে "প্রাপ্তিসম" প্রতিষেধ হয়"। বরদরাজ "কৃতি" অর্থাৎ কার্য্যের উৎপত্তি এবং "জপ্তি" এই উভয় পক্ষেই উক্ত ৰিবিধ জাতির বিশন বাাখ্যা করিতে প্রথমে বলিয়াছেন যে, তেত বা হেত্জান, উহার কার্য্য অন্তমিতিরূপ জ্ঞানকে প্রাপ্ত হইয়া উৎপন্ন করে মধ্বা প্রাপ্ত না হইয়া উৎপন্ন করে। প্রথম পক্ষে অনুমিতিরূপ কার্য্যের সহিত উহার হেতু বা কারণের প্রাপ্তি অর্থাৎ সম্বন্ধবশতঃ ঐ কারণের ক্লার তাহার কার্যা অনুমিতিও পূর্বেই বিদামান থাকে, ইহা স্বীকার্যা। নচেৎ ঐ উভরের পরস্পর সম্বন্ধ সম্ভবই হয় না। কিন্তু তাহা হইলে অনুমান বাৰ্থ এবং ঐ হেতু সেই পূৰ্ব্বসিদ্ধ অনুমানত্ৰপ কার্যোর কারণও হইতে পারে না। এইরূপে ক্রতি পক্ষে প্রতিবাদীর উক্তরূপ প্রতাবস্থান "প্রাপ্তিদম" প্রতিষেধ হয়, এবং উক্ত কারণ ও কার্যোর কোন সম্বন্ধ নাই. এই পক্ষে পূর্ব্ববং "অপ্রাপ্তিসম" প্রতিবেধও হর। স্বতরাং এই সূত্রে "হেতৃ" শক্ষের হারা কারক অর্থাৎ জনক হেত এবং জ্ঞাপক হেতু, এই দিবিদ হেতুই বিৰক্ষিত এবং "দাখা" শব্দের দারাও কার্য্য ও জ্ঞাপা, এই উভয়ই বিৰক্ষিত, ইহা ব্ৰিছেত হইবে। মহৰির পরবর্তী হুত্তের ছারাও ইহা বুঝা যায়। দেখানে বার্ত্তিক কারও ইহা বাক্ত করিয়া গিয়াছেন। পূর্ব্বোক্ত আতিব্যবের প্রয়োগস্থলে বাদীর হেতু বে হেতুই হয় না, ইহা সমর্থন করিয়া, বাদীর হেতুর অদিদ্ধি-বোষের উদভাবনাই প্রতিবাদীর উদ্দেশ্য ব্যা বার। কিন্ত বরদরাজ বলিয়াছেন যে, উক্ত জাতিদ্বের প্রয়োগস্থলে বাদীর হেততে বিশেষণের অদিদ্ধিই প্রতিবাদীর

গ্রাণা দাখা দাখাতি হেতুকেৎ প্রাত্তিকর্মণ:।
 দাখাত পূর্ব্বং নিদ্ধি: ভাগিতি প্রাতিসনোবর:।

কৃতি-অধিনাধানশীয়ং মাতিঃ। ততশ্য নাধাং কার্বাং জ্ঞাপাক। তত্র কার্বামপুমি তিজানং জ্ঞাপামপুমেরং। হেতুশ্য নিক্ষং তল্পনাং বা। প্রাথিঃ সংযোগাদিবিবর বিষয়িতাবশ্য। সিদ্ধিঃ সরং জ্ঞাতব্যক ইত্যাদি।—তার্কিকরকা।

আরোগ্য। স্থতরাং উক্ত স্থলে হেতৃতে বিশেষণাসিদ্ধিদোবের উদ্ভাবনই প্রতিবাদীর উদ্দেশ্য।
বৃত্তিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতি নবাগণ উক্ত জাতিব্যকে বলিয়াছেন,—"প্রতিকৃণতর্কদেশনাভাদ"।
অর্থাৎ প্রতিবাদী উক্ত জাতিব্যের প্রয়োগস্থলে উক্তরণে প্রতিকৃণ তর্কের উদ্ভাবন করিয়াই বাদীর
প্রযুক্ত হেতৃর অসাধকত্ব সমর্থন করেন। কিন্ত উহা প্রকৃত প্রতিকৃশ তর্কের উদ্ভাবন নহে।
তাই উক্ত জাতিব্যুক্তে বলা হইয়াছে, — "প্রতিকৃশতর্কদেশনাভাদ"। "দেশনা" শক্ষের অর্থ এখানে
উদ্ভাবন।

প্রশ্ন হইতে পারে যে, পুর্ব্বোক্ত "প্রাপ্তিদমা" জাতির প্রয়োগ স্থলে প্রতিবাদী বাদীর হেতু ও সাধাধর্মের অপ্রাপ্তির পক্ষেও যথন পূর্ব্বোক্ত দোব প্রদর্শন করেন, তথন তিনি ঐ হলে "অপ্রাপ্তি-সমা" জাতিরও অবশ্র প্রয়োগ করেন, ইহা স্বীকার্যা। তাহা হইলে আর মহর্বি "অপ্রাপ্তিসমা" জাতির পৃথক্ নির্ফেশ করিয়াছেন কেন? উক্ত স্থলে "প্রাপ্তিসমা" অথবা "অপ্রাপ্তিসমা" নামে একই জাতি বলাই উচিত। এতহন্তরে উন্দ্যোতকর বলিয়াছেন বে, "প্রাপ্তিদমা" জাতির প্রয়োগ স্থলে সর্ব্যের "অপ্রাপ্তিসমা" জাতির প্রয়োগ হইলেও উত্তর পক্ষে দোষ প্রদর্শনে যে বিশেষ আছে, তৎপ্রযুক্ত ঐ জাতিব্যের ভেদবিবকাবশতঃই মহর্ষি ঐক্লপ জাতিব্যের পৃথক্ নির্দেশ করিয়াছেন। বস্ততঃ কোন প্রতিবাদী বাদীর হেতু ও সাধাবর্শের প্রাপ্তি ও অপ্রাপ্তি, ইহার যে কোন এক পক্ষ-মাত্রে উক্তরূপ দোষ প্রদর্শন করিলেও দেখানেও ত তাঁহার জাতাভরই হইবে। স্কুতরাং "প্রাপ্তিদমা" ও "অপ্রাপ্তিসমা" নামে পৃথক্ জাতির নির্দেশ কর্ত্তব্য। উদ্দোতকর পরে উক্ত জাতিষয় উদাহরপের সাধর্ম্ম অথবা বৈধর্মাপ্রযুক্ত না হওয়ায় জাতির সামাত লক্ষণাক্রাস্তই হয় না, অতএব উহা জাতিই নতে, এই পূর্ব্বপক্ষের সমর্থন করিয়া, তছন্তরে বলিয়াছেন যে, পূর্ব্বোক্ত "সাধর্ম্মাইবধর্ম্মাভাং প্রভাব-স্থানং জাতিঃ" ( সাং। ১৮ ) এই হুত্রের অর্থ না বুরিয়াই উক্ত পূর্বাপক্ষের সমর্থন করা হয়। তাৎপর্যাটীকাকার উদ্যোতকরের তাৎপর্যা বাক্ত করিয়া বলিয়াছেন যে, উক্ত সূত্রে "সাধর্ম্মা" শব্দের খারা দৃষ্টান্ত পদার্থের সহিত সাধর্ম্মাই বিবক্ষিত নতে, যে কোন পদার্থের সহিত সাধর্ম্মাই বিবক্ষিত। উক্ত জাভিষয়ও বে কোন সাধানশ্ম অথবা বে কোন হেতুর সহিত সাধর্ম্মপ্রযুক্ত হওয়ার পূর্ব্বোক্ত জাতির সামান্ত লক্ষণাক্রান্ত ইইয়াছে ৷ ৭ ৷

ভাষ্য। অনরোরুত্তরং—

অমুবাদ। এই "প্রাপ্তিসম" ও "অপ্রাপ্তিসম" প্রতিবেধের উত্তর-

## সূত্র। ঘটাদিনিস্পতিদর্শনাৎ পীড়নে চাভিচারা-দপ্রতিষেধঃ ॥৮॥৪৬৯॥

অমুবাদ। ঘটাদি দ্রব্যের উৎপত্তি দর্শনপ্রযুক্ত এবং অভিচারজন্য পীড়ন হওয়ায় অর্থাৎ শত্রু মারণার্থ অভিচারক্রিয়া-জন্ম দূরস্থ শত্রুরও পীড়ন হওয়ায় (পূর্বেবাক্ত) প্রতিষেধ হয় না। ভাষ্য। উভয়থা থল্পফুঃ প্রতিষেধঃ। কর্তৃ-করণাধিকরণানি প্রাপ্য মূদং ঘটাদিকার্য্যং নিষ্পাদয়ন্তি। অভিচারাক্ত পীড়নে সতি দৃষ্ঠমপ্রাপ্য সাধকত্বমিতি।

অমুবাদ। উত্তর প্রকারেই প্রতিষেধ অযুক্ত অর্থাৎ পূর্ববসূত্রে হেতৃ ও সাধ্যধর্ম্মের প্রাপ্তি পক্ষে এবং অপ্রাপ্তিপক্ষে যে প্রতিষেধ কথিত হইরাছে, তাহা অযুক্ত।
(কারণ) কর্ত্তা, করণ ও অধিকরণ মৃত্তিকাকে প্রাপ্ত হইরা ঘটাদি কার্য্য নিষ্পান্ন করে
এবং "অভিচার" অর্থাৎ শ্রেনাদি যাগজন্ম ( দূরস্থ শক্রের ) পীড়ন হওয়ায় ( শক্রেকে )
প্রাপ্ত না হইয়াও সাধকত্ব অর্থাৎ ঐ অভিচারক্রিয়ার পীড়নজনকত্ব দক্ষ্ট হয়।

িগ্লনী। পূর্বাস্থাকে "প্রাপ্তিদম" ও "অপ্রাপ্তিদম" নামক প্রতিষেধ্বরের উত্তর বলিতে অর্থাৎ অসহজ্ঞরত্ব সমর্থন করিতে মহবি এই ভূত্তের ছারা বলিয়াছেন যে, পূর্বের ক্রতিযেধ অযুক্ত। অর্থাৎ হেতু সাধ্যকে প্রাপ্ত হইরাই সাধক হর অথবা সাধ্যকে প্রাপ্ত না হইরাই সাধক হর, अदे উভয় शाक्करे (य প্রতিবেধ কথিত হইরাছে, তাহা বলা বার না। কেন বলা বার না? ইহা বুৰাইতে মহৰ্বি প্ৰথম পক্ষে বলিয়াছেন,—"ঘটাদিনিপ্ৰভিদৰ্শনাৎ"। ভাষাকার ইহার ভাৎপ্র্যা याका क्रिजाह्न ए, मुखिका बहेरछ य बहामि आरवात छे० पछि वह, छेहात कर्छा कुछकात धवर করণ দণ্ডাদি এবং অধিকরণ ভূতনাদি ঐ মৃত্তিকাকে প্রাপ্ত হইরাই বটাদি কার্য্য উৎপন্ন করে। বার্ত্তিককার ইকার ভাৎপর্য্য ব্যক্ত করিয়াছেন যে, ঘটাদির কারণ দণ্ডাদি মৃৎপিগুকে প্রাপ্ত হুইলেও ষ্টাদির সহিত দণ্ডাদির অবিশেষ হয় না এবং উহাদিগের কার্য্যকারণভারের নিবৃত্তিও হয় না। যদি ৰল, ঘটোৎপত্তি স্থলে মৃত্তিকা ত সাধ্য অৰ্থাৎ দণ্ডাদির কার্য্য নহে, ঘটই সাধ্য। কিন্তু ঘটোৎপত্তির পূর্বের ঐ ঘট বিদামান না থাকার উহার সহিত দণ্ডাদি কারণের প্রাপ্তি অর্থাৎ সহদ্ধ সম্ভবই হয় না। স্থতরাং অবিদামান পদার্থের সাধন হইতে পারে না। এতছগুরে উদ্যোতকর বলিয়াছেন যে, দশুদির দারা মুর্ণিশুকে ঘট করা হয়। অর্থাৎ মৃত্তিকার অব্যবসমূহ পূর্ব্ব আকার ধ্বংসের পরে অন্ত আকার প্রাপ্ত হয়। সেই অন্ত আকার হইতে ঘটের উৎপত্তি হয়। তাৎপর্য্য এই যে, ঘটোৎপত্তি স্থলে বিদামান মুৎপিওেই উহার কর্তা প্রাভৃতি সাধনের ব্যাপার হইয়া থাকে। স্ততরাং ঐ সমস্ত সাধনকে বিদামান পদার্থের সাধন বলিয়া গ্রহণ করিয়া, বিদামান মুৎপিতের সহিত দণ্ডাদি সাধনের প্রাপ্তি সত্ত্বেও বে উহাদিগের অবিশেষ হয় না, এবং উহাদিগের কার্য্যকারণ ভাবেরও নিবৃত্তি হয় না, ইহাই পত্তে প্রথমে উক্ত বাক্যের হারা দৃষ্টান্তরূপে কথিত হইরাছে। অর্থাৎ মহর্ষি ঐ দৃষ্টাক্তের দারা ইহাই ব্যক্ত করিয়াছেন বে, ঘটাদির উৎপত্তি স্থলে উক্তরণ কার্য্যকারণ-ভাব লোকদিছ, উহার অণলাপ করা যায় না। স্তরাং কার্য্য ও কারণের ভার অনুমান স্থলে সাধা ও সাধনের প্রাপ্তি পক্ষেও সাধা-সাধনভাব স্বীকার্যা। এইরূপ হেতু ও সাধোর অপ্রাপ্তি পক্ষেও উক্তর্মণ প্রতিষেধ হইতে পারে না। মহবি ইহা ব্ঝাইতে দৃষ্টান্তরূপে পরে বলিয়াছেন,—"পীড়নে চাভিচারাৎ"। তাৎপর্য্য এই যে, "শ্রেনেনাভিচরন্ যজেত" ইত্যাদি

বৈদিক বিধিয়াকান্ত্রদারে শক্র মারণার্থ শুলাদি বাগরূপ "অভিচার"ক্রিরা করিলে, উহা দুরস্থ শক্রকে প্রাপ্ত না হইয়াও তাহার পীভূন জন্মায়। অর্থাৎ ঐ স্থলে সেই শক্রর সহিত ঐ অভিচার ক্রিয়ার কোন সাক্ষাৎ সম্বন্ধ না থাকিলেও উহা যে, ঐ শত্রুর পীড়নের কারণ হয়, ইহা বেদসিদ্ধ। স্থুতরাং উক্ত কার্যা-কারণ ভাবের অপনাপ করা বার না। স্থুতরাং অনেক স্থলে বে কার্য্য ও কারণের প্রাপ্তি অর্থাৎ সাক্ষাৎ সম্বন্ধ না থাকিলেও কার্যা-কারণ ভাব আছে, ইহাও উক্ত দৃষ্টাস্তে খীকার্যা। স্কুতরাং উক্ত দৃষ্টান্তে অনুমান ছলেও দাবা ও হেতুর প্রাপ্তি অর্থাৎ দাকাৎ দছক না থাকিলেও সাধ্য-সাধন ভাব আছে, ইহাও স্বীকার্যা। ফলকথা, কারণের ন্তায় অনুমানের সাধন অর্থাৎ সাধাধর্মের জ্ঞাপক হেতু ও কোন হলে সাধ্যকে প্রাপ্ত হইয়া এবং কোন স্থলে সাধ্যকে প্রাপ্ত না হইরাও দাধক হল, ইহা উক্ত দুঠান্তানুদারে অবশ্র যীকার্যা। স্কুরাং প্রতিবাদীর পুর্বোক "প্রাপ্তিদ্দ" ও "অপ্রাপ্তিদ্দ" প্রতিষেধ উপপন্ন হর না। আর প্রতিবাদী যদি উহা স্বীকার না করেন, অর্থাৎ তিনি যদি লোকসিদ্ধ ও বেদসিদ্ধ কার্য্য-কারণ-ভাবের অপলাপ করিয়া, বাদীর হেতুতে পুর্বোজরণে দোষ প্রদর্শন করেন, তাহা হইলে তিনি ঐ "দূবণের জয় বে প্রতিষেধক হেতুর প্রয়োগ করেন, ঐ হেতুও তাঁহার দুবা পদার্থকে প্রাপ্ত হইয়াও দুবক হয় না এবং উহাকে প্রাপ্ত না হইরাও দূষক হয় না, ইহাও তাঁহার স্বীকার্য্য। স্থতরাং তাঁহার উক্তরণ উত্তর স্ববাদাতক হওরার উহা বে অসহত্তর, ইহা তাঁহারও স্বীকার্য্য। পূর্ববং স্ববাবাতক বই উক্ত জাতিকরের সাধারণ ছ্টত্রমূল। অযুক্ত অঙ্গের স্বীকার উহার অসাধারণ ছ্টত্রমূল। কারণ, উক্ত স্থলে প্রতিবাদী হেতু ও সাধাধর্মের যে প্রাপ্তিকে অর্থাৎ বেরণ সাক্ষাৎ সম্বন্ধকে হেতুর অঙ্গ বলিয়া গ্রহণ করিয়াছেন, উহা অযুক্ত। কারণ, উহা সম্ভবও নতে, আবশুকও নহে। মহবি এই স্তের দারা উক্ত জাতিদ্ধের ঐ অসাধারণ ছত্তীত্মূল স্তনা করিল, উহার অসহত্তরত সমর্থন করিয়াছেন। ৮।

# সূত্র। দৃষ্টান্তম্য কারণানপদেশাৎ প্রত্যবস্থানাচ্চ প্রতিদৃষ্টান্তেন প্রসঙ্গ-প্রতিদৃষ্টান্তসমৌ ॥৯॥৪৭০॥

অমুবাদ। দৃষ্টাত্তের "কারণে"র (প্রমাণের) অমুল্লেখবশতঃ প্রত্যবস্থান-প্রযুক্ত (১১) প্রসঙ্গসম প্রতিষেধ হয় এবং প্রতিদৃষ্টাত্তের দ্বারা প্রত্যবস্থান-প্রযুক্ত (১২) প্রতিদৃষ্টান্তসম প্রতিষেধ হয়।

ভাষ্য। সাধনস্থাপি সাধনং বক্তব্যমিতি প্রসঙ্গেন প্রত্যবস্থানং প্রসঙ্গসমঃ। ক্রিয়াহেতুগুণযোগী ক্রিয়াবান্ লোফ ইতি হেতুর্নাপ-দিশুতে, নচ হেতুমন্তরেণ সিদ্ধিরস্তীতি।

প্রতিদৃষ্টান্তেন প্রত্যবস্থানং প্রতিদৃষ্ঠান্তসমঃ। ক্রিয়াবানাত্মা ক্রিয়া-হেতুগুণযোগাল্লোফবদিত্যুক্তে প্রতিদৃষ্টান্ত উপাদীয়তে ক্রিয়াহেতুগুণযুক্ত- মাকাশং নিজ্ঞিয়ং দৃষ্টমিতি। কঃ পুনরাকাশশু ক্রিয়াহেতুও বিঃ ? বায়ুনা সংযোগঃ সংস্কারাপেকো বায়ুবনস্পতিসংযোগবদিতি।

অনুবাদ। সাধনেরও সাধন বক্তব্য, এইরূপ প্রসন্থ অর্থাৎ আপত্তিবশতঃ প্রত্যবস্থান (১১) প্রসন্থসম প্রতিষেধ। বগা—ক্রিয়ার কারণগুণবিশিষ্ট লোষ্ট সক্রিয়, ইহাতে হেতু (প্রমাণ) কথিত হইতেছে না। কিন্তু হেতু ব্যতীত সিদ্ধি হয় না (অর্থাৎ লোষ্ট যে সক্রিয়, ইহাতেও প্রমাণ বক্তব্য, নচেৎ উহা সিদ্ধ হইতে পারে না)।

প্রতিদৃষ্টান্ত দারা প্রত্যবস্থান (১২) প্রতিদৃষ্টান্তসম প্রতিষেধ। বথা—আত্মা সক্রিয়, বেহেতু (আত্মাতে) ক্রিয়ার কারণগুণবতা আছে, যথা লোক্ট, ইহা (বাদা কর্ত্বক) উক্ত হইলে (প্রতিবাদী কর্ত্বক) প্রতিদৃষ্টান্ত গৃহীত হয়—(যথা) ক্রিয়ার কারণগুণবিশিক্ট আকাশ নিজ্রিয় দৃষ্ট হয়। (প্রশ্ন) আকাশের ক্রিয়ার কারণগুণ কি ? (উত্তর) বায়ুয় সহিত সংস্কারাপেক অর্থাৎ বায়ুয় বেগজন্য (আকাশের) সংযোগ, যেমন বায়ু ও ব্যক্রের সংযোগ।

টিপ্লনী। মহর্ষি এই স্থানের দারা ক্রমান্ত্রসারে "প্রসঙ্গদম" ও "প্রতিদৃষ্টাস্তদম" নামক প্রতিষেধ্বয়ের লক্ষণ বলিরাছেন। স্থাত্রের শেবোক্ত "সম" শব্দের "প্রসঙ্গ ও "প্রতিদৃষ্টান্ত" শক্ষের প্রত্যেকের সহিত সম্বন্ধবশতঃ "প্রসঞ্চনম" ও "প্রতিদৃষ্টাস্তদম" এই নামদ্র বুঝা বায়। স্তুত্তে "কারণ" শব্দের অর্থ এখানে প্রমাণ । খবিগণ প্রমাণ অর্থেও "হেতু", "কারণ" ও "সাধন" শক্তের প্রয়োগ করিয়া গিয়াছেন। "অপদেশ" শক্তের কথন অর্থ গ্রহণ করিলে "অনপদেশ" শক্তের দারা অকথন বুঝা বার। স্থোক্ত "প্রত্যবস্থান" শক্ষের উত্তর দক্ষণেই দখন্ধ মহর্ষির অভিমত। তাহা হইলে ফ্রের ছারা প্রথমোক্ত "প্রবঙ্গমম" প্রতিষেধের লক্ষণ বুঝা বায় যে, দুষ্টাস্তের প্রমাণ অপদিষ্ট (কণিত ) হয় নাই অর্থাৎ বাদীর দৃষ্টান্ত পদার্থ যে তাঁহার সাধাধর্মবিশিষ্ট, এ বিষয়েও প্রমাণ বক্তবা, কিন্ত বাদী তাহা বলেন নাই, এই কথা বলিয়া প্রতিবাদীর বে প্রতাবস্থান, তাহার নাম "প্রসঙ্গন" প্রতিবেধ। স্থকে মহর্বি "দৃষ্টাস্ত" শব্দের প্রয়োগ করার ভাব্যকার প্রথমোক্ত "সাধন" শক্ষের ছারা দৃষ্টান্তকেই গ্রহণ করিয়াছেন বুঝা বার। বাদীর কথিত দৃষ্টান্তও তাঁহার সাধাসিছির প্রবাহক হয়। স্বতরাং ঐ অর্থে দৃষ্টান্তকেও সাধন বলা বায়। ভাষাকারোক্ত দ্বিতীয় "সাধন" শব্দ এবং শেষোক্ত "হেতু" শব্দবনের দারা প্রমাণই বিবক্ষিত। অর্থাৎ বাদীর দৃষ্টান্ত পদার্থে অমাণ প্রশ্ন করিয়া প্রতিবাদী যে প্রভাবস্থান করেন, তাহাই ভাষাকারের মতে "প্রসঞ্জসম" প্রতিবেধ। বার্ত্তিককার উদ্দোতকরেরও উহাই মত। তিনি তাঁহার পূর্ব্বোক্ত "শকোহনিতাঃ" ইত্যাদি প্রয়োগস্থলেই উহার উদাহরণ বনিরাছেন যে, শব্দ ঘটের ভার অনিতা, ইহা বলিলে এ দৃষ্টাস্ত ঘট যে অনিতা, এ বিষয়ে হেতু অগাৎ প্রমাণ কি গ প্রতিবাদী এইরূপ প্রশ্ন করিয়া

প্রভাবস্থান করিলে উহা "প্রদানদান" প্রতিবেধ। তাষাকারও তাঁহার পূর্ব্বোক্ত হলেই উনাহরণ প্রদর্শন করিতে বলিয়াছেন দে, ক্রিয়ার কারণগুণবিশিষ্ট লোষ্ট যে দক্রিয়, এ বিষয়ে প্রমাণ কথিত হয় নাই। কিন্তু প্রমাণ বাতীত উহা দিন্ধ হইতে পারে না। কর্থাৎ উক্ত হলে বাদীর দৃষ্টান্তে লোষ্ট যে দক্রিয়, এ বিষয়ে কোন প্রমাণ কথিত না হওয়ায় উহা ক্রিম্ম। এইরূপে বাদীর ক্রমানে দৃষ্টান্তাদিনিদাের প্রদর্শনই উক্ত হলে প্রতিবাদীর উদ্দেশ্য। পূর্ব্বোক্ত "দাধাদমা" কাতির প্রয়োগহলে প্রতিবাদী বাদীর দৃষ্টান্ত-পদার্থগত দাধাধর্মে পঞ্চাবয়বপ্রয়োগাদামেরে ক্রাপত্তি প্রকাশ করেন। কিন্তু এই ক্রেক্ত "প্রসাক্রমা" ক্রাতির প্রয়োগ হলে প্রতিবাদী বাদীর দৃষ্টান্ত-পদার্থগত দাধাধর্মে প্রমাণ বলে প্রতিবাদী বাদীর দৃষ্টান্ত-পদার্থগত দাধাধর্মে প্রমাণমান্ত্রদার ক্রাপত্তির প্রকাশ করেন। স্করাং উক্তরূপ বিশেষ থাকায় পুনক্তি-দোষ হয় নাই। তাৎপর্যানী কাকায়ও এখানে ইহাই বলিয়াছেন'।

কিন্তু পরবর্ত্তী মহানৈয়ারিক উন্মনাচার্য্য এই হংগ্রোক্ত "দৃষ্টান্ত" শব্দের ঘারা বাদীর কথিত দৃষ্টান্ত, হেতু এবং অনুমানের আশ্রয়রূপ পক্ষও গ্রহণ করিয়া, ঐ দৃষ্টান্ত প্রভৃতি পদার্থক্রেই প্রতিবাদী যদি প্রমাণ প্রশ্ন করিয়া অনবস্থাভাদের উদ্ভাবন করেন, তাহা হইলে দেই উত্তরকে "প্রদক্ষসম" প্রতিষেধ বলিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন,—"অনবস্থাভাসপ্রসক্ষঃ প্রদক্ষসম ইতি"। তাহার মতে "প্রশক্ষসমা" জাতির প্রয়োগস্থলে অনবস্থাভাদের উদ্ভাবনই প্রতিবাদীর উদ্দেশ্য। তাই তিনি উক্ত আতিকে বলিয়াছেন,—"অনবস্থাদেশনাভাস"। বন্ধতঃ উহা প্রকৃত অনবস্থাদোরের উদ্ভাবন নহে, কিন্তু ভকুলা, তাই উহাকে "অনবস্থাদেশনাভাস" বলা হইয়াছে। "দেশনা" শক্ষের অর্থ এথানে উল্লেখ বা উদ্ভাবন। "তার্কিকরক্ষা"কার বরদরাজ উক্ত মতাত্মসারেই উক্ত "প্রসক্ষসমা" আতির স্বরূপ বাক্ত করিয়াছেন যে, বাদীর কথিত দৃষ্টান্ত, হেতু এবং তাহার অনুমানের আশ্রয় পক্ষপদার্থ প্রমাণ কিছে হইলেও প্রতিবাদী যদি তহিষ্বে প্রমাণ কিছে গুইন্তাদি পদার্থে অথবা বাদীর কথিত দেই প্রমাণ-পদার্থেই পূর্ক্বিং প্রমাণ প্রশ্ন করেন,—এইরূপে ক্রমণঃ বাদীর কথিত দৃষ্টান্তাদি পদার্থে প্রমাণ প্রশ্ন বাদী অনবস্থাভাদের উদ্ভাবন করেন, তাহা হইলে প্রতিবাদীর ক্রমণ উদ্ভরকে বলে "প্রসক্ষসমা" জাতি। বরদরাজ উক্ত মতাত্মসারে এখানে স্থ্রোক্ত "কারণ" শক্ষের উদ্ভরকে বলে "প্রসক্ষসমা" জাতি। বরদরাজ উক্ত মতাত্মসারে এখানে স্থ্রোক্ত "কারণ" শক্ষের

ইরমণি কৃতিজ্ঞসিদাধারণী আতি:। তথাচ সাধনম্থাদক জ্ঞাপকং বা, সিদ্ধিত বরগতো জ্ঞানতক। "দৃষ্টাভ্জ্ঞ কারণানগদেশা"দিতি প্রকতে দৃষ্টালগদং স্বরগতো জ্ঞানতক সিদ্ধিনাত্রমূপলক্ষাত । কারণ জ্ঞাপকং কারকং বা।—তার্কিকরকা। "দৃষ্টালগ্রেডি" সিদ্ধানামণি পক্ষয়েতুদুষ্টালানামনবস্থাত্ত্তে তথা উংগাদকজ্ঞ।প্রকানভিধানাৎ প্রতাবস্থানং প্রস্কৃত্যম ইতি ক্রার্থ: —লগুলীপিকা জীকা।

১। দৃষ্টাগুল্ল "কারণং" প্রমাণ, তলান্পরেশাৎ প্রনক্ষমঃ। সাধান্ম হি দৃষ্টাগুল সাধান্ৎ হেরায়বর্বর প্রসঞ্জনিত, পঞাবরবপ্রয়োগসাধাতাং দৃষ্টাগুলতভানিতারক প্রসঞ্জনিত। প্রস্থানকলেই ভাষাং—"নাধনজাণীতি"। দৃষ্টাগুলতভানিতারক সাধনং প্রমাণং বালামিত।
—তাৎপর্বাসকা।

নিজে দৃইভেংহালৌ নাধনপ্ররপ্রকং।

অনবছাভাগবাচ: "প্রস্থসদ"কাভিত। ১>৩৪

ঘারাও জনক এবং জ্ঞাপক, এই উভয়কেই প্রহণ করিবা, পূর্ববং উৎপত্তি ও জ্ঞপ্তি, এই উভয় পক্ষেই প্রদক্ষদমা জ্ঞাতির বাাখা। ও উদাহরণ প্রদর্শন করিবাছেন। কিন্তু ভাষাকার ও বার্ত্তিক কার এখানে ঐরূপ কোন কথা বলেন নাই, ফ্রোক্ত "দৃষ্টান্ত" শব্দের ছারাও হেত্ ও পক্ষকেও প্রহণ করেন নাই। কিন্তু প্রতিবাদী বাদীর হেত্ ও পক্ষেও পূর্ব্বোক্তরূপে প্রমাণ প্রশ্ন করিয়া, অনবস্থাভাবের উদ্ধানন করিলে, তাহাও ত কোন প্রকার লাত্যভর্ত্তর হইবে। মহর্দি তাহা না বলিলে তাঁহার বক্তব্যের নানতা হয়। তাই পরবর্ত্তা উদরনাচার্য। ক্তন্ত্র বিচার করিয়া "প্রদক্ষদমা" জাতিরই উক্তর্মপ ব্যাখা। করিবাছেন। ব্রক্তিকার বিশ্বনাথও শেবে উক্ত মতই প্রহণ করিবাছেন বৃঝা বায়। কিন্তু পূর্ব্বোক্ত প্রাতীন মতেও হেতু ও পক্ষে প্রমাণ প্রশ্ন করিয়া অনবস্থাভাদের উদ্ভাবন করিলে তাহাও জাতানর হইবে, তাহা উক্ত "প্রদক্ষদমা" জাতি নহে—কিন্তু বক্ষামাণ আরুতিগণের অন্তর্গত বিভিন্ন প্রকার জাতি, ইহাও তিনি বলিয়াছেন। পরবর্ত্তা ৩৭শ ফ্রের ব্যাখ্যার বৃত্তিকারের ঐ কথা বৃঝা যাইবে। বন্ধতঃ মহর্দির এই ফ্রের "দৃষ্টান্ত" শব্দের প্রয়োগ এবং পরবর্ত্তা ফ্রেকেট করের প্রতি মনোবোগ করিলে, মহর্দি যে কেবল দৃষ্টান্তকেই প্রহণ করিয়া "প্রদক্ষদমা" জাতির লক্ষণাদি বলিয়াছেন, ইহাই সরল ভাবে ব্যাখ্যায়। তাই ভাষাকার প্রভৃতি প্রাচীনগণ সেইরপে ব্যাখ্যা করিয়া গিরাছেন।

"প্রসক্ষমনে"র পরে "প্রতিদৃষ্টান্তদম" কথিত হইয়াছে। যে পদার্থে বাদীর সাধা ধর্ম নাই, ইছা উভয়েরই সম্মত, দেই পদার্থকে প্রতিবাদী দৃষ্টাস্করণে গ্রহণ করিলে, তাহাকে বলে প্রতিদৃষ্টাস্ত। প্রতিবাদী উহার দারা প্রতাবস্থান করিলে তাহাকে বলে "প্রতিদৃষ্টাক্তদম" প্রতিবেধ। বেমন ভাষাকারের পূর্ব্বোক্ত "ক্রিয়াবানাত্মা" ইত্যাদি প্রয়োগস্থলে প্রতিবাদী যদি বলেন বে, ক্রিয়ার কারণ-গুণবদ্রা আকাশেও আছে, কিন্তু আকাশ নিজিয়। স্থতরাং আত্মা আকাশের ভায় নিজিয়ই কেন হইবে না? এখানে আকাশই প্রতিবাদীর গৃহীত প্রতিদৃষ্টান্ত। উহাতেও ক্রিয়ার কারণগুণ-বস্তা হেতু আছে, কিন্তু বাদীর সাধাদর্ম দক্রিগম্ব নাই। স্বতরাং বাদীর ঐ হেতু ব্যতিচারী, এই কথা বনিয়া, প্রতিবাদী উক্ত স্থলে বাদীর হেতুতে ব্যতিচার-দোষের উদ্ভাবন করিলে, উহা সম্ভন্তরই হর, জাতান্তর হর না। কিন্ত "প্রতিদৃষ্টান্তদনা" জাতির প্রয়োগ স্থলে প্রতিবাদী উক্তরণে ব্যভিচার reliter উদ্ভাবন করেন না। কিন্তু বাদীর কথিত হেতু কোন প্রতিদৃষ্টান্তে প্রদর্শন করিয়া, ওদ্বারা বালীর সাধাধর্মী বা পক্ষে তাঁহার সাধাধর্মের অভাবের আপত্তি প্রকাশ করেন। উক্ত স্থলে বালীর অনুমানে বাধ অথবা সং প্রতিপক্ষ দোবের উদ্রাবনই প্রতিবাদীর উদ্বেশ্য। তাই উদয়নাচার্য্য প্রভৃতি এই "প্রতিদৃষ্টান্তদমা" জাতিকে বলিয়াছেন—"বাধ-সৎপ্রতিপক্ষাক্তত্বদেশনাভাদা"। উদয়নাচার্য্য প্রভৃতির মতে উক্ত জাতির প্রয়োগস্থলে প্রতিবাদী কোন হেতু প্রয়োগ না করিয়া, কেবল কোন প্রতিদৃষ্টান্ত বারাই উক্তরূপ প্রতাবস্থান করেন। স্থতরাং মহর্ষির প্রথমোক্ত "সাধর্ম্মাসমা" জাতি হইতে এই "প্রতিদৃষ্টান্তদ্মা" জাতির ভেদও বুঝা যায়। কারণ, "সাধর্মাসমা" জাতির প্রয়োগস্থলে প্রতিবাদী অন্ত হেতুর প্রয়োগ করিয়াই তদ্বারা বাদীর সাধাধর্মী বা পক্ষে তাঁহার সাধা ধর্মের অভাবের আপত্তি প্রকাশ করেন—এই বিশেষ আছে। কিন্তু ভাষাকার এথানে পরে প্রশ্নপূর্ব্ধক

আকাশেও ক্রিয়ার কারণগুণের উল্লেখ করায় তাঁহার মতে উক্ত স্থলে প্রতিবাদী বাদীর ক্থিত ঐ হেতুর দারা আকাশের ন্যায় আত্মাতে নিজিগ্নত্বের আপত্তি প্রকাশ করেন, ইহাই বুঝা বায়। তাৎপর্যা-টীকাকার বাচম্পতি মিশ্রের উক্তির দারাও ভাষাকারের এক্রপ তাৎপর্যা বুঝা বার । বার্ত্তিক-কারও এখানে ভাষাকারোক্ত ঐ উদাহরণই গ্রহণ করিয়া,পরে বায়ুর সহিত আকাশের সংযোগ কোন कारनहें आकारन किया छेर भन्न करत ना, खु जबार छेहा आकारन कियाब कांब्रन हहेरछहे भारत ना, এই পূর্বপক্ষের সমর্থনপূর্বক তছত্তরে বলিয়াছেন বে, কেবল বায়ু ও আকাশের সংবাগই আকাশে कियात कांत्रण विनिधा कथिक दब नाहे । किन्त के मरामार्शन मनुग य वासू ७ वृत्कत मरायांग, जाहा বুক্ষে ক্রিয়া উৎপন্ন করে বলিয়া, উহা ক্রিয়ার কারণ বলিয়া স্বীকার্যা। বায় ও বুক্ষের ক্র সংযোগ আকাশেও আছে। কিন্তু আকাশে প্রম্মহং প্রিমাণরূপ প্রতিবন্ধকংশতঃই ক্রিয়া জন্মে না। তাহাতে ঐ সংযোগ যে আকাশে ক্রিয়ার কারণ নহে, ইহা প্রতিপর হয় না। কারণ, কারণ থাকিলেও অনেক স্থান প্রতিবন্ধকবশতঃ কার্য্য জন্মে না, এ জন্ত প্রতিবন্ধকের অভাবও সর্মাত্র কার্যোর কারণের মধ্যে পরিগণিত হইনাছে। বার্ত্তিককার এইরূপ তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা করিলেও ভাষ্যকারের কথার বারা সরণভাবে বুঝা যায় যে, উক্ত স্থলে প্রতিবাদী বায়ুর সহিত আকাশের সংযোগকেই আকাশে ক্রিয়ার কারণগুণ বলিয়া সমর্থন করিয়াই ঐ হেতৃবশতঃ আকাশরূপ প্রতিদৃষ্টান্ত দারা আত্মাতে নিজিগত্বের আপত্তি প্রকাশ করেন। প্রথমোক্ত "সাংশ্রাসমা" জাতির প্ররোগস্থলে প্রতিবাদী বাদীর কথিত হেতু হইতে ভিন্ন হেতু গ্রহণ করেন এবং উহা বাদীর পক্ষ পদার্থে বস্তুতঃ বিদ্যমান থাকে। কিন্তু এই "প্রতিদুষ্টান্তুদমা" জাতির প্রয়োগস্থলে প্রতিবাদী বাদীর ক্ৰিত হেতুই গ্ৰহণ ক্রিয়া, তাঁহার গৃহীত প্রতিদুৱান্ত পদার্থে উহা বিদামান না থাকিলেও উহা সমর্থন করেন। ভাষমঞ্জরীকার জয়ন্ত ভটের উনাহরণ ব্যাপ্যার বারাও ভাষ্যকারের উক্তরূপ মতই বুঝা বার ! > !

ভাষ্য। অনয়োরগভরং—

অনুবাদ। এই "প্রসন্ধসম" ও "প্রতিদৃষ্টান্তসম" নামক প্রতিষেধ্বরের উত্তর—

#### সূত্র। প্রদীপোপাদান-প্রসঙ্গবিনিরত্তিবতদ্বিনিরতিঃ॥ ॥১০॥৪৭১॥

অমুব'দ। প্রদীপগ্রহণ প্রদক্ষের নির্ভির ভার সেই প্রমাণ কথনের নির্ভি হয় অর্থাৎ প্রদীপদর্শনে যেমন প্রদীপান্তর গ্রহণ অনাবশ্যক, তজ্ঞপ দৃষ্টান্ত পদার্থেও প্রমাণ প্রদর্শন অনাবশ্যক।

900

ভাষ্য। ইনং তাবনরং পৃষ্টো বক্তুমহতি—অথ কে প্রদীপমুপাদদতে কিমর্থং বেতি। দিনৃক্ষমাণা দৃশ্যদর্শনার্থমিতি। অথ প্রদীপং দিনৃক্ষমাণাঃ প্রদীপান্তরং কন্মান্নোপাদদতে ? অন্তরেণাপি প্রদীপান্তরং দৃশ্যতে প্রদীপঃ, তত্র প্রদীপদর্শনার্থং প্রদীপোপাদানং নিরর্থকং। অথ দৃষ্টান্তঃ কিমর্থ-মুচাতে ইতি ? অপ্রজ্ঞাতস্থ জ্ঞাপনার্থমিতি। অথ দৃষ্টান্তঃ কারণাপদেশঃ কিমর্থং দেশ্যতে ? যদি প্রজ্ঞাপনার্থং, প্রজ্ঞাতো দৃষ্টান্তঃ স থলু "লোকিকপরীক্ষকাণাং যন্মিরর্থে বৃদ্ধিসামং স দৃষ্টান্ত" ইতি। তৎপ্রজ্ঞাপনার্থঃ কারণাপদেশো নিরর্থক ইতি প্রসঞ্জসমস্যোত্তরং।

অমুবাদ। এই প্রতিবাদী অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত জাত্যুত্তরবাদী জিজ্ঞাসিত হইয়া ইহা বলিবার নিমিত্ত যোগ্য, অর্থাৎ বক্ষ্যমাণ প্রশ্নসমূহের বক্ষ্যমাণ উত্তর বলিতে তিনি বাধ্য। যথা—(প্রশ্ন) কাহারা প্রদীপ গ্রহণ করে ? কি জন্মই বা প্রদীপ গ্রহণ করে ? (উত্তর) দর্শনেচছ, ব্যক্তিগণ দৃশ্য দর্শনের জন্ম প্রদীপ গ্রহণ করে। (প্রশ্ন) আচ্ছা, প্রদীপ দর্শনেচছ, ব্যক্তিগণ অন্ম প্রদীপ কেন গ্রহণ করে না ? (উত্তর) অন্ম প্রদীপ ব্যতীতও প্রদীপ দেখা যায়, সেই স্থলে প্রদীপ দর্শনের জন্ম প্রদীপ গ্রহণ কানাবশ্যক। (প্রশ্ন) আচ্ছা, দৃষ্টাস্ত কেন কথিত হয় ? (উত্তর) অপ্রজ্ঞাত পদার্থের জ্ঞাপনের নিমিত। আচ্ছা, দৃষ্টাস্তে কারণ-কথন কেন আপত্তি করিতেছ ? যদি বল, (দৃষ্টাস্তের) প্রজ্ঞাপনের নিমিত, (উত্তর) সেই দৃষ্টাস্ত 'লৌকিক ও পরীক্ষক ব্যক্তিদিগের যে পদার্থে বৃদ্ধির সাম্য আছে, তাহা দৃষ্টাস্ত' এই লক্ষণবশতঃ প্রজ্ঞাতই আছে। তাহার প্রজ্ঞাপনের নিমিত কারণ কথন অর্থাৎ উহাতে প্রমাণ প্রদর্শন নির্থক—ইহা প্রসক্ষমম প্রতিষ্বধের উত্তর।

টিপ্লনী। নহবি এই স্থা ও পরবর্তা স্থা বারা বথাক্রমে পূর্বস্থাক্ত "প্রনঙ্গন্ম" ও "প্রতিভ্রমেম" প্রতিবেধের উত্তর বণিয়াছেন। পূর্ব্বোক্ত "প্রনঞ্জনম" প্রতিবেধের প্রয়োগ স্থলে প্রতিবাদী বাদীর প্রমাণসিদ্ধ দৃষ্টান্তেও প্রমাণ প্রথা করিয়া, ঐ দৃষ্টান্তেও প্রমাণ কথিত হউক ? এইরূপ প্রদক্ষ অর্থাৎ আপত্তি প্রকাশ করেন। তহন্তরে মহর্বি এই স্থাত্তর বারা বণিয়াছেন বে, প্রদীপগ্রহণ-প্রসঞ্জের নিবৃদ্ধির ন্তায় দৃষ্টান্ত পদার্থে প্রমাণ-কথন-প্রদক্ষের নিবৃদ্ধি। তাৎপর্যা এই বে, বেমন প্রদীপ দেখিতে অন্ত প্রদীশ গ্রহণ আনাবস্তাক হওয়ার তজ্জ্য কেহ অন্ত প্রদীশ গ্রহণ করে না, স্থতরাং দ্খানে অন্ত প্রদীশ গৃহীত হউক ? এইরূপ প্রদক্ষ বা আপত্তিও হয় না, তজ্ঞাপ প্রমাণ-কথন অনাবস্তাক হওয়ায় ক্রেছ ভারাতে প্রমাণ বলে না, এবং তাহাতে প্রমাণ কথিত হউক ? এইরূপ প্রসক্ষ বা আপত্তিও হয় না। ভাষাকার প্রথমে

প্রশোভর ভাবে ফ্রোক্ত দৃষ্টান্ত বুঝাইয়া, তদ্বারা পরে মহর্ষির উত্তর সমর্থন করিয়াছেন। ভাষা-कारतंत्र ठार्थां वहे य, लाक मुख वस मर्गनंत्र सम् अमीन बहन कतिला वे अमीन मर्गनंत्र জন্ত মন্ত প্রদীপ কেন গ্রহণ করে না ? এইরপ প্রশ্ন করিলে উক্ত স্থলে প্রতিবাদী অবশ্রই বলিতে বাধ্য হইবেন বে, প্রদীপ দর্শনে অন্ত প্রদীপ অনাবগুক। কারণ, অন্ত প্রদীপ ব্যতীতও দেই প্রদীপ দর্শন করা যায়। তাহা হইলে প্রতিবাদী দৃষ্টাস্ত পদার্থে প্রমাণ প্রশ্ন করেন কেন ? উহাতে প্রমাণ বলা আবশুক কেন ? এইরূপ প্রশ্ন করিলে তিনি কি উত্তর দিবেন ? তিনি বদি বলেন যে, প্রজ্ঞাপনের জন্ত, অর্থাৎ বাদীর ঐ দৃষ্টাক্ত পদার্থ যে, জাঁহার সাধাধর্মবিশিষ্ট, ইহা প্রতিপাদন করিবার জন্ম উহাতে প্রমাণ বলা আবশুক। কিন্তু পূর্ববং ইহাও বলা यात्र ना। কারণ, মহর্বির "নৌকিকপরীক্ষকাণাং" ইত্যাদি স্থ্রোক্ত দৃষ্টাস্ত-সক্ষণান্ত্ৰদাৱে দৃষ্টাস্ত পদাৰ্থ প্ৰজ্ঞাতই থাকে। অৰ্থাৎ বাদীর গৃহীত দৃষ্টাস্ত পদাৰ্থ বে, ভাষার সাধ্যধর্মবিশিষ্ট, ইহা প্রমাণসিদ্ধই থাকে, নচেং উহা দৃষ্টাস্কই হইতে পারে না। স্থতরাং উহা প্রতিপাদনের জন্ম প্রমাণ কথন অনাবশ্রক। এইরূপ বাদীর কথিত হেতু এবং অমুমানের আশ্রর পক্ষ-পদার্থও প্রমাণ্সিদ্ধই থাকায় তাহাতেও প্রমাণ-কথন অনাবস্থাক। আর প্রতিবাদী যদি প্রমাণদিদ্ধ পদার্থেও প্রমাণ প্রশ্ন করেন এবং বাদী তাহাতে প্রমাণ প্রদর্শন করিলে পূর্ব্ববং তাঁহার দৃষ্টান্তে অথবা হেতু ও পক্ষেও প্রমাণ প্রশ্ন করিয়া, এরণে প্রমাণপরস্পরা প্রশ্নপুর্বক অনবস্থা ভাগের উত্তাবন করেন, তাহা হইলে প্রতিবাদীর নিজের অনুমানে ও দুষ্টাস্তাদি পদার্থে প্রমাণ প্রশ্ন করা যায় এবং তাঁহার জায় অনবস্থাভাদেরও উদ্ভাবন করা যায়। তাহা হইলে তাঁহার নিজের পূর্ব্বোক্ত ঐ উত্তর নিজেরই বাাঘাতক হওলার উহা অবাাঘাতক হর। স্বতরাং উহা কোনরপেই সভন্তর হইতে পারে না। উহা তাঁহার নিজের কথামুদারেই ছুট্ট উত্তর—ইহা স্বীকার করিতে তিনি বাধা হইবেন। উক্তরণে স্ববাদাতকত্বই তাঁহার ঐ উত্তরের সাধারণ ছপ্তত্মুল, ইহা স্মরণ রাখিতে হইইবে । ১০।

ভাষ্য। অথ প্রতিদৃষ্টান্তসমস্যোত্তরং— অমুবাদ। অনন্তর "প্রতিদৃষ্টান্তসম" প্রতিষেধের উত্তর (কথিত ইইতেছে)।

## সূত্র। প্রতিদৃষ্ঠান্ত-হেতুত্বে চ নাহেতুর্দৃ ফান্তঃ॥ ॥১১॥৪৭২॥

শ্বস্বাদ। প্রতিদৃষ্টান্তের হেতুই (সাধকই) থাকিলে দৃষ্টান্ত **অহেতু** (অসাধক) হয় না (অর্থাৎ প্রতিবাদীর গৃহীত প্রতিদৃষ্টান্ত যদি তাঁহার সাধ্য ধর্ম্মের সাধক হয়, তাহা হইলে বাদীর গৃহীত দৃষ্টান্তও তাঁহার সাধ্য ধর্মের অসাধক হয় না, উহাও সাধক বলিয়া স্বীকার্য্য)।

ভাষা। প্রতিদৃষ্টান্তং ক্রেবতা ন বিশেষত্তেরপদিশ্যতে, অনেন

প্রকারেণ প্রতিদৃষ্টান্তঃ সাধকো ন দৃষ্টান্ত ইতি। এবং প্রতিদৃষ্টান্ত-হেতুত্বে নাহেতুদ্ ফান্ত ইত্যুপপদ্যতে। স চ কথমহেতুর্ন স্থাৎ ? যদ্য-প্রতিষিদ্ধঃ সাধকঃ স্থাদিতি।

ग्रांशन ने

অনুবাদ। প্রতিদৃষ্টান্তবাদী কর্ত্ত্ক বিশেষ হেতু কথিত হইতেছে না, (য়থা)—
এইপ্রকারে প্রতিদৃষ্টান্তই সাধক হইবে, দৃষ্টান্ত সাধক হইবে না। এইরূপ স্থলে
প্রতিদৃষ্টান্তের হেতুক্ব (সাধকত্ব) থাকিলে অর্থাৎ প্রতিবাদী উক্ত স্থলে তাঁহার
প্রতিদৃষ্টান্তের সাধকত্ব স্বীকার করিলে দৃষ্টান্ত অহেতু নহে অর্থাৎ বাদীর
কথিত দৃষ্টান্ত পদার্থিও তাঁহার সাধ্যধর্মের সাধক, ইহা উপপন্ন হয় অর্থাৎ
উহাও স্বীকার্য্য। (প্রশ্ন) সেই দৃষ্টান্ত পদার্থিও কেন অহেতু হইবে না ? (উত্তর)
বিদি অপ্রতিসিদ্ধ হইয়া সাধক হয়। অর্থাৎ বাদীর কথিত দৃষ্টান্ত প্রতিবাদী কর্ত্ত্বক
প্রতিসিদ্ধ (খণ্ডিত) না হওয়ায় উহা অবশ্যুই সাধক হয়বে।

টিপ্লনী। মহর্ষি পূর্বস্থাের ছারা "প্রদক্ষনম" প্রতিবেধের উত্তর বলিয়া, এই স্থাতের ছারা "প্রতিদৃষ্টাস্তদন" প্রতিবেধের উত্তর বণিয়াছেন যে, প্রতিদৃষ্টাস্ত হেতু হইলে কিন্ত দৃষ্টাস্ত আহতু হর না অর্থাৎ অসাধক হর না। হতে "হেডু" শক্ষের অর্থ সাধক। ভ্যাকারও পরে "সাধক" শব্দের প্রয়োগ করিয়া ঐ কর্থ বাক্ত করিয়া গিয়াছেন। ভাষাকার মহর্ষির এই উত্তরের তাৎপর্য্য বাক করিয়াছেন বে, পুর্ব্বোক্ত "প্রতিদৃষ্টাস্তদ্য" প্রতিষেধের প্রয়োগস্থলে প্রতিবাদী প্রতিদৃষ্টাস্ত বিশ্বী কোন বিশেষ হেতু বলেন না, বদ্বারা তাঁহার প্রতিদৃষ্টান্তই সাধক, কিন্ত বাদীর দৃষ্টান্ত সাধক নহে, ইহা স্বীকার্য্য হয়। স্কুতরাং তাঁহার কণিত প্রতিদৃষ্টান্ত বন্ধতঃ সাধকই হয় না। তথাপি তিনি বদি উহা সাধক বলিয়াই স্বীকার করেন, তাহা হইলে বাদীর দৃষ্টাস্তও বে সাধক, ইহাও তাঁহার স্বীকার্যা। কারণ, তিনি বাদীর দৃষ্টান্তকে গণ্ডন না করায় ঐ দৃষ্টান্তও যে সাধক, ইহা স্বীকার করিতে বাধ্য এবং তিনি বাধীর হেতুরও থওন না করায় তাহারও সাধক্ত খীকার করিতে বাধা। তাহা হইলে তিনি আর প্রতিদৃষ্টান্ত দারা কি করিবেন ? তিনি বাদীর হেতুকেই হেতুরূপে গ্রহণ করিয়া, প্রতিদৃষ্টান্তধারা বাদীর সাধ্যধর্মীতে তাঁহার সাধ্যধর্মের অভাব সাধন করিয়া, বাদীর অন্ধনানে বাধনোধের উদ্ভাবন করিতে পারেন না। কারণ, ঐ হেতু তাঁহার সাধাধর্মের বাাপ্তিবিশিষ্ট হেড়—(বিশেষ হেড়) নছে। স্নতরাং তাঁহার ঐ প্রতিদৃষ্টান্ত বাদীর দুষ্টাস্ত হইতে অধিক বলশালী না হওয়ায় তিনি উহার বারা বাদীর অহুমানে বাধ-লোবের উদ্ভাবন করিতে পারেন না এবং তুলা বলশালীও না হওয়ায় সংপ্রতিপক্ষ-দোষেরও উদ্ভাবন ৰ বিতে পারেন না। বস্তুতঃ বাদী ও প্রতিবাদীর বিভিন্ন হেতুদ্বর তুলাবলশালী হইলেই দেখানেই সংপ্রতিপক্ষ দোব হয়। উক্ত স্থলে প্রতিবাদী কোন পুথক্ হেতু প্রয়োগ করেন না। স্থতরাং সংপ্রতিপক্ষ-দোষের সন্তাবনাই নাই। উদয়নাচার্য্য প্রভৃতির মতে "প্রতিদৃষ্টান্তসমা" জাতির প্রয়োগ স্থলে প্রতিবাদী কোন হেতুরই উল্লেখ করেন না। কেবল দৃষ্টান্তকেই সাধাসিন্ধির অঙ্গ মনে করিয়া, প্রতিদৃষ্টাক্রছারাই উক্তরূপ প্রত্যবস্থান করেন। বেমন শব্দ ঘটের গ্রায় অনিতা হইলে আকাশের গ্রায় নিতা হউক ? এইরূপে আকাশের গ্রায় শব্দের নিতার সাধন করিয়া, শব্দে অনিতাত্বের বাধ সমর্থন করেন। কিন্তু প্রতিবাদীর ঐ দৃষ্টান্ত হেতৃশৃন্ত বলিয়া উহা সাধকই হয় না। প্রকৃত হেতৃ বাতীত কেবল দৃষ্টান্ত সাধ্যসাধক হয় না। প্রব্রে মহর্বির "নাহেতৃদৃষ্টান্তঃ" এই বাক্যের ছারা ইহাও প্রতিত হইয়াছে ব্রা যায়। ফলকথা, বাদীর দৃষ্টান্ত হইতে প্রতিবাদীর দৃষ্টান্তে অধিক বলশালিন্তই বাধনোবের প্রতি যুক্ত অক বা প্রয়োজক। প্রতিবাদী উহা অফীকার করিয়া ঐক্রণে বাধনোবের উত্তাবন করায়, উক্ত স্থলে যুক্তাসহানি তাহার ঐ উক্তরের অসাধারণ ছইত্বশূল। আর প্রতিবাদী যদি শেষে বলেন যে, আমার দৃষ্টান্তের ল্লায় তোমার দৃষ্টান্তও অসাধক। করিব, তোমার পক্ষেও ত বিশেষ হেতৃ নাই। কিন্তু তাহা হইলে প্রতিবাদীর পূর্বোক্ত উত্তর প্রতাহাত্ব হওয়ার উহা অসহত্তর, ইহা তাহারও স্বাক্যি। কারণ, তিনি তাহার কথিত প্রতিদৃষ্টান্তকে অসাধক বণিয়া স্থাকার করিতে বাধ্য হইলে আর উহার হারা বাদীর পক্ষ গওন করিতে পারেন না। উক্তরণে স্বাাঘাতক অই উক্ত জাতির সাধারণহৃত্তিব্রন্থ ।

প্রদক্ষম-প্রতিদৃষ্টাস্তদম-জাতিবর-প্রকরণ সমাধ্য 181

# সূত্র। প্রাগুৎপত্তেঃ কারণাভাবাদর্ৎপত্তিসমঃ॥১২॥৪৭৩॥

অমুবাদ। উৎপত্তির পূর্বেক কারণের (হেতুর) অভাবপ্রযুক্ত প্রভাবস্থান (১৩) "অমুৎপত্তিসম" প্রতিষেধ।

ভাষ্য। "অনিতাঃ শব্দঃ, প্রযন্তানন্তরীয়কত্বাদ্ঘট্ব''দিত্যক্তে অপর আহ—প্রাপ্তৎপত্তেরসুৎপদ্ম শব্দে প্রযন্তানন্তরীয়কত্বমনিত্যত্বকারণং নাস্তি, তদভাবামিত্যত্বং প্রাপ্তং, নিত্যক্ত চোৎপত্তিনান্তি। অনুৎপত্তা প্রত্যবস্থান-মনুৎপত্তিসমঃ।

অমুবাদ। শব্দ অনিত্য, যেহেতু (শব্দে) প্রযন্তের অনন্তরভাবিত্ব অর্থাৎ প্রযন্ত্রক্তর আছে, যেমন ঘট, ইহা (বাদী কর্ত্তৃক) উক্ত হইলে অপর অর্থাৎ প্রতিবাদী বলিলেন,—উৎপত্তির পূর্বের অমুৎপন্ন শব্দে অনিত্যত্বের কারণ (অমুমাপক হেতু) প্রযন্ত্রকল্যন্ত্র নাই। তাহার অভাববশতঃ (সেই শব্দে) নিত্যন্ত প্রাপ্ত হয় অর্থাৎ তখন সেই শব্দের নিত্যন্ত সিদ্ধ হয়, কিন্তু নিত্যু পদার্থের উৎপত্তি নাই। অমুৎপত্তি-প্রযুক্ত প্রত্যুক্তান (১৩) "অমুৎপত্তিসম"।

টিপ্লনী। মহর্ষি বথাক্রমে এই স্তের দারা (১৩) "কল্বপত্তিসম" প্রতিষেধের ক্লণ বলিরাছেন। স্ত্রে "কারণ" শব্দের অর্থ এথানে অনুমাপক হেতু, জনক থেতু নহে। "করাণাভাবাৎ" এই পদের পরে "প্রতাবস্থানং" এই পদের অধাহার স্ত্রকারের অভিনত বুঝা বার। তাহা হইলে সূত্রার্থ বুঝা বায় যে, বাদী তাঁহার নিজ মতানুসারে কোন জন্ত পদার্থকে অনুমানের আত্রয় বা পক্ষরণে এংশ করিলা, কোন হেতু বারা তাহাতে তাঁহার সাধ্যধর্মের সংস্থাপন করিলে, সেখানে প্ৰতিবাদী যদি বাদীর পক্ষ পদার্থের উৎপত্তির পূর্ব্বে তাহাতে বাদীর কথিত হেতু নাই, ইহা বলিয়া প্রতাবস্থান করেন, তাহা হইলে উহার নাম (১০) "অফুংপত্তিসম" প্রতিবেধ। ভাষাকার এখানে উদাহরণ জনশ্নপূর্বক উক্তরূপে স্তার্থ ব্যাখ্যা করিতে বলিয়াছেন যে, শব্দ অনিতা, যেহেত্ ভাহাতে প্রয়ন্তর অনন্তরভাবিত্ব অর্থাৎ প্রয়ন্তনভূত্ব আছে—বেমন ঘট। কোন বাদী ঐরূপ বলিলে প্রতিবাদী বলিলেন যে, শন্দের উৎপত্তির পূর্ব্বে তাহাতে অনিতাছের কারণ বর্গাৎ সাধক হেতু না থাকার, তথন সেই অনুৎপন্ন শক্ষের নিতাছই দিছ হয়। কিন্তু নিতা পদার্থের উৎপত্তি নাই। স্তরাং তথন তাহাতে প্রবন্ধগুত্ব হেতু না থাকার তদ্বারা শব্দমতের অনিতাত্ব সিদ্ধ হইতে পারে না। প্রতিবাদীর অভিপ্রার এই বে, বাদী শব্দমাত্রেই প্রবত্নজন্ত হেতুর হারা অনিতাত্ব সাধন করিতেছেন। কিন্ত তিনি শব্দের উৎপত্তি স্বীকার করিলে, উৎপত্তির পূর্বে অহৎপন্ন শব্দে বে তাঁহার কথিত হেতু প্রবত্বভাত্ত নাই, ইহা তাঁহার স্বীকার্যা। কারণ, তথনত তাহাতে প্রযন্ত্রজন্ত থাকিলে তাহাকে আর অমূৎপন্ন বলা যায় না। কিন্তু সেই অমূৎপন্ন শব্দে বালীর ক্থিত হেতু না থাকায় উহার নিত্যত্বই দিছ হয়। তাহা হইলে শব্দের মধ্যে অমুৎপন্ন শব্দ অনিতা নহে এবং তাহাতে বাদীর কথিত ঐ হেতুও নাই, ইহা স্বীকার্য্য হওয়ায় বাদীর ঐ অনুমানে অংশতঃ বাধ ও ভাগানিদ্ধি অর্থাৎ অংশতঃ শুরূপাসিদ্ধি দোষ স্বীকার্য্য। "বার্ত্তিক"কার ও জয়স্ত ভট্টও ভাষ্যকারোক্ত "শংকাহনিতাঃ" ইত্যাদি প্রয়োগস্থনেই বাদীর পক্ষ শব্দের অনুংগত্তি গ্রহণ করিয়াই এই স্থােজ "ৰমুংপত্তিসম" প্রতিষেধের উদাহরণ বুঝাইয়াছেন।

কিন্ত মহানৈয়াধিক উদয়নাচার্য্যের হল বিচারাহ্নসারে "তার্কিকরকা"কার বরদরাজ এখানে বাদীর অহ্নমানের অঙ্গ পক্ষ, হেতু ও দৃষ্টান্ত প্রভৃতি যে কোন পদার্থের উৎপত্তির পূর্বের হেতুর অভাব বলিয়া, প্রতিবাদী বাদীর হেতুতে ভাগাসিজিলোই প্রদর্শন করিলে "অন্তংপত্তিদম" প্রতিবেধ হইবে, এইরূপ বাাখা করিয়াছেন" এবং উহার সমন্ত উদাহরণ প্রদর্শন করিয়া সর্ব্বের বাদীর হেতুতে প্রতিবাদীর হক্তব্য ভাগাসিজিদোষ্ট ব্যাইরাছেন। অহ্নমানের আশ্রর্ক্রপ

অমুৎপরে সাংনাকে হেত্রব্রেলাকত:।
 ভাগাসিদ্ধিপ্রস্কঃ ভাগরুৎপতিস্থা মতঃ (১৯)

নাধনাফানাং ৰশ্মি-জিজ-সাধা-দৃষ্টাত্ত-ভত্ আনানাম্যাত্মজোৎপত্তেঃ পূৰ্কাং কেতুৰুত্তেরভাবাৰ্ভাগানিকা। প্ৰত্যবৃহান-মন্ত্ৰপত্তিসমঃ।

ভছকং "প্ৰাভংগতেঃ কালণাভাৰাৰত্বপতিসন" ইতি। সাধনাজানাম্ৎগতেঃ আৰু কালণভ হেতোহভাৰাৎ প্ৰচাৰহাননস্থণতিসন ইতাৰ্থঃ —তাকিকরকা।

পক পৰাৰ্থের কোন ভাগে অৰ্থাৎ কোন অংশে হেতু না থাকিলে তাহাকে "ভাগাদিছি" দোৰ বলে। "বাদিবিনোদ" গ্রন্থে শঙ্কর মিশ্র এবং হৃত্তিকার বিশ্বনাথও উক্ত মতান্থসারে ব্যাখ্যা করিয়াছেন। কিন্ত বৃত্তিকার তাঁহার প্রদর্শিত উদাহরণে দৃষ্টান্তাসিদ্ধি ও বাধদোষও প্রদর্শন ক্রিরাছেন। বার্ত্তিকলার পরে হুজোক্ত হেতু যে জ্ঞাপক হেতু, কারক অর্থাৎ জনক হেতু নহে, ইহা যুক্তির দারা ব্রাইরা অন্ত আপতির বঙন করিয়াছেন এবং পরে কেহ কেহ বে, এই "অন্তংপত্তিদমা" জাতিকে "এর্থাপভিদমা" জাতিই বলিতেন, ইহা বুঝাইয়া, উক্ত মতের থপ্তন করিলাছেন। পরে এই "অতৃংপত্তিসমা" জাতি কোন সাধর্ম্মা বা বৈধর্ম্মাপ্রযুক্ত না হওয়ায় জাতির লক্ষণাক্রাস্তই হয় না, এই পূর্ব্বপক্ষের উল্লেখপূর্ব্বক তছত্তরে বলিয়াছেন যে, অনুৎপন পদার্থমাত্রই আহেতু। বেমন অরুৎপর স্ত্রসমূহ বজের কারণ হয় না, তজ্ঞপ শক্ষের উৎপত্তির পূর্বে তাহাতে অনুংপন্ন বা অবিদানান প্রবত্নভাত তাহাতে অনিতাবের সাধক হয় না। এইরণে অনুংগর অহেতু পদার্থের সাধর্মাপ্রযুক্ত উক্তরণ প্রত্যবস্থান হওয়ায় উহাও জাতির লক্ষণাক্রাস্ত হয়। তাৎপর্যাদীকাকার এইরূপে বার্ত্তিককারের তাৎপর্যা ব্যাথ্যা করিয়া, পরে বলিয়াছেন যে, ইহার বারাও "অর্থাপভিদমা" জাতি হইতে এই "অর্থপভিদমা" জাতির ভেদ প্রদর্শিত হইরাছে। কারণ, এই "অনুংপত্তিদমা" ভাতির প্রয়োগ ছলে অনুংপর আছেতু পদার্থের সহিত সাম্য প্রযুক্ত প্রতিবেধ হয়। কিন্ত "অর্থাপত্তিসমা" জাতির প্রয়োগস্থলে বাদীর বাক্যার্থের বিপরীত পদার্থের আরোপ করিয়া প্রতিবেধ হয়। পরে ইহা পরিক্ষ ট হইবে। ভাষাকারও এখানে দর্বাগেবে "অনুৎপত্তিসম" নামের কারণ ব্যাখ্যা করিয়া, পূর্ব্বোক্ত ভেদ স্থচনা করিয়া পিয়াছেন। প্রতিবাদী বাদীর গৃহীত পক্ষের উৎপত্তির পূর্ব্বাণীন অনুৎপত্তিকে আশ্রর করিয়া, তৎপ্রযুক্ত পুর্বেরাক্তরূপে প্রত্যবস্থান করার ইহার নাম "অন্তৎপত্তিসম"। "অর্থাপত্তিসম" প্রতিষেধ পূর্ব্বোক্ত অনুৎপত্তিপ্রযুক্ত প্রতাবস্থান নহে, স্বতরাং ইহা হইতে जिन्न । ১२ ।

ভাষ্য। অস্তোভরং—

অনুবাদ। ইহার অর্থাৎ পূর্ব্বসূত্রোক্ত "অনুৎপত্তিসম" প্রতিষেধের উত্তর—

#### সূত্র। তথাভাবাত্বৎপন্নস্ত কারণোপপত্তের্ন কারণ-প্রতিষেধঃ ॥১৩॥৪৭৪॥

অমুবাদ। উৎপন্ন পদার্থের "তথাভাব"বশতঃ অর্থাৎ জন্ম পদার্থ উৎপন্ন হইলেই তাহার স্বস্বরূপে সত্তাবশতঃ কারণের উপপত্তিপ্রযুক্ত অর্থাৎ সেই পদার্থে বাদীর কথিত হেতুর সত্তা থাকায় কারণের ( হেতুর ) প্রতিষেধ ( অভাব ) নাই।

ভাষ্য। তথাভাবাত্ত্ৎপন্নস্তেতি। উৎপন্নঃ থল্বরং শব্দ ইতি ভবতি। প্রাগুৎপত্তেঃ শব্দ এব নাস্তি, উৎপন্নস্য শব্দভাবাৎ, শব্দস্য সতঃ প্রযন্ত্রা- নন্তরীয়কত্বমনিত্যত্বকারণমূপপদ্যতে। কারণোপপত্তেরযুক্তোহয়ং দোষঃ প্রাশুংপত্তেঃ কারণাভাবাদিতি।

অমুবাদ। "তথাভাবাত্তৎপদ্দত্ত"—ইহা অর্থাৎ সূত্রের প্রথমোক্ত ঐ বাক্য (ব্যাখ্যাত হইতেছে)। ইহা অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত অমুমানে বাদার গৃহীত পক্ষ শব্দ উৎপদ্দ হইয়াই শব্দ, ইহা হয়। (তাৎপর্য়) উৎপত্তির পূর্বের শব্দেই নাই, বেহেতু উৎপদ্দ হইলেই তাহার শব্দ্ব। সং অর্থাৎ উৎপদ্দ হইয়া স্বস্থরূপে বিদ্যমান শব্দের সম্বন্ধে অনিত্যত্বের কারণ (বাদার ক্ষিত অনিত্যত্বের সাধক হেতু) উপপদ্দ হয় অর্থাৎ তথন তাহাতে বাদার ক্ষিত প্রযক্তর্জন্তব হেতু আছে। কারণের উপপত্তি-বশতঃ অর্থাৎ শব্দে বাদার ক্ষিত্র ঐ হেতুর সন্তা থাকায় "উৎপত্তির পূর্বের কারণের (হেতুর) অভাববশতঃ" এই দোষ অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত স্থলে প্রতিবাদার বক্তব্য পূর্বেরাক্ত দোষ অষ্কুল।

টিপ্লনী। পূর্বাহ্যোক্ত "অনুংপত্তিদম" নামক প্রতিষেধের উদ্ভব বলিতে মহর্ষি এই স্থাত্তের প্রথমে বলিয়াছেন, — "তথা ভাবাছৎপরস্ত", অর্থাৎ জন্ত পদার্থ উৎপর হইলেই তাহার "তথা ভাব" অর্থাৎ তজ্ঞপতা হয়। ভাষাকার মহর্ষির ঐ বাকোর উল্লেখপুর্বাক তাঁহার পুর্ব্বোক্ত হলে উহার তাৎপর্য্য ব্যাথা। করিয়াছেন বে, শক্ষ উৎপন্ন হইগ্রাই শক্ষ, ইহা হয়। অর্থাৎ উৎপত্তির পূর্বের শক্ষই থাকে না,—কারণ, শব্দ উৎপদ্ন হইলেই তাহার শব্দ চাব হয়। তাৎপর্যা এই বে, শব্দের বে "তথা চাব" অর্থাৎ শব্দভাব বা শব্দত্ব, তাহা শব্দ উৎপন্ন হইলেই তাহাতে দিছ হয়। উৎপত্তির পূর্বের উহা থাকিতে পারে না। কারণ, তথন শক্ষ নাই। স্তর্গং অনুংগর শক্ষ বলিয়া কোন শক্ষ নাই। শব্দ উৎপন্ন হইলেই তথ্ন তাহার স্বস্থানে সত্তা দিল হওয়ায় তথ্ন তাহাতে অনিতাত্বের কারণ অর্থাৎ সাধক হেতু প্রবন্ধজন্তর আছে, স্বতরাং অনিতাত্তও আছে। তাহা হইলে আর বানীর পক শব্দের কোন অংশে তাঁহার হেতু না থাকার তাহা নিতা, ইহা বলিয়া বাদীর উক্ত অর্মানে व्यत्य उ: वीव ७ व्यत्य उ: चक्रशामिकि लाग द्यानकाशह वना योत्र मा। व्यर्शि वीमी दा, मक्त्याव-কেই পক্ষরণে প্রহণ করিয়া, প্রবন্ধ রাজ্যত হারা তাহাতে অনিতাত্ব সাধন করেন, দেই শস্ক্ মাত্রেই তাহার ঐ হেতু আছে এবং নিভাত আছে। শক্ষের মধ্যে অনুৎপন্ন নিভা কোন প্রকার শব্দ নাই। যাহা নাই, যাহা অনীক, ভাহা গ্রহণ করিলা, ভাহাতে হেতুর অভাব ও সাধা ধর্মের অভাব বলিয়া উক্ত দোৰ প্রদর্শন করা বাধ না। বস্ততঃ অত্যানের আশ্রবন্ধপ পক্ষে হেতু না থাকিলে স্থরপাসিদ্ধি-দোষ এবং সাধ্য ধর্ম না থাকিলে বাধদোষ হয়। কিন্ত বাহা পক্ষের মন্তর্গতই নহে, যাহা অনীক, তাহাতে হেত্র অভাব ও সাধাধর্মের অভাব থাকিতেই পারে না। আধার ব্যতীত আধের হইতে পারে না। স্বতরাং প্রতিবাদীর ক্থিত উক্ত দোষের সম্ভাবনাই নাই। আর প্রতিবাদী ঐ সমন্ত যুক্তি অন্তাকার করিয়া, পুর্বোক্তরূপ দোষ বলিলে, তিনি যে অনুমানের ছারা বানীর ঐ হেতুর ছুইজ সাধন করিবেন, সেই অলুমান বা তাহার সমর্থক অন্ত কোন অলুমানে বাদীও

ভাঁগার স্থান উক্তরণে স্বর্নগাণিদ্ধি প্রভৃতি দোব বলিতে পারেন। স্থতরাং তাঁহার উক্ত উত্তর স্বব্যাঘাতক হওয়ার উহা কোনরপেই সহস্তর হইতে পারে না, ইহা ভাঁহারও স্বাকার্য। পূর্ববিং স্বব্যাঘাতকস্বই প্রতিবাদীর উক্ত উত্তরের সাধারণ হুইত্বমূল। ১৩।

অনুৎপত্তিদহ-প্রকরণ সমাপ্ত। ।।

#### সূত্র। সামাত্যদৃষ্ঠান্তরোরৈন্দ্রিয়কত্বে সমানে নিত্যানিত্যসাধর্ম্যাৎ সংশয়সমঃ ॥১৪॥৪৭৪॥

অমুবাদ। সামাত ও দৃষ্টান্তের ঐন্তিয়কর সমান ধর্ম হওয়ায় অর্থাৎ "শব্দোহনিত্যঃ" ইত্যাদি প্রয়োগন্থলে দৃষ্টান্ত ঘট অনিত্য এবং সেই ঘটন্থ সামাত অর্থাৎ
ঘটন্থ জাতি নিত্য, কিন্তু ঐ উভয়ই ইন্দ্রিয়প্রাহ্ম, স্কুতরাং ইন্দ্রিয়প্রাহ্মর ঐ ঘটন্থসামাত ও
ঘট দৃষ্টান্তের সমান ধর্ম হওয়ায় নিত্য ও অনিত্য পদার্থের সাধর্ম্ম্য প্রযুক্ত
(সংশয় য়ারা প্রত্যবন্ধান) অর্থাৎ উক্ত ন্থলে শব্দে নিত্য ও অনিত্য পদার্থের
পূর্বেরাক্ত সমান ধর্ম জ্ঞানজন্য শব্দ নিত্য, কি অনিত্য, এইরূপে সংশয় সমর্থনপূর্বক
প্রত্যবন্ধান (১৪) সংশয়সম প্রতিষেধ।

ভাষ্য। 'অনিত্যঃ শব্দঃ প্রয়ন্মনন্তরীয়ক্সাদ্ঘটব'দিত্যুক্তে হেতে।
সংশব্দেন প্রত্যবতিষ্ঠতে—সতি প্রয়নন্তরীয়ক্ত্বে অস্ত্যেবাস্থা নিত্যেন
সামান্থেন সাধর্ম্মানৈ প্রিয়ক্সমস্তি চ ঘটেনানিত্যেন, অতো নিত্যানিত্যসাধর্ম্মাদনিবৃত্তঃ সংশয় ইতি।

অমুবাদ। শব্দ অনিত্য, যে হেতু প্রযত্ত্রজন্য—যেমন ঘট, এই বাক্য দ্বারা (বাদী কর্ত্ত্ব ) হেতু অর্থাং শব্দে অনিত্যন্ত্রনিশ্চারক প্রযত্ত্রজন্তর হেতু কথিত হইলে (প্রতিবাদী) সংশয় ধারা প্রত্যবন্থান করিলেন, (য়থা—) প্রযত্ত্রজন্তর থাকিলে অর্থাং শব্দে ঘটের ন্থায় অনিত্যত্বের নিশ্চায়ক প্রযত্ত্রজন্তর হেতু থাকিলেও এই শব্দের নিত্য সামাল্য অর্থাং ঘটর জাতির সহিত ইন্দ্রিয়গ্রাহ্যররাপ সাধর্ম্য আছে। অতএব নিত্য ও অনিত্য পদার্থের সাধর্ম্য প্রযুক্ত সংশয় নিত্ত হয় না, অর্থাং শব্দে নিত্য ও অনিত্য পদার্থের সাধর্ম্য ইন্দ্রিয়গ্রাহ্যর থাকায় উহার জ্ঞানজন্ত শব্দ নিত্য, কি অনিত্য, এইরূপ সংশয়ও অবশ্য জন্মিবে।

টিপ্লনী। মহর্ষি ক্রমান্তদারে এই স্থাবারা (১৪) "দংশ্রদম" প্রতিবেশের লক্ষণ বলিয়াছেন। স্থত্তে "নিত্যানিতাসাধর্দ্মাৎ" এই বাকোর দারা ঐ লক্ষণ স্থৃতিত হইরাছে। ঐ বাক্যের পরে "দংশাদেন প্রতাবস্থানং" এই বাক্যের অধাহার মহর্ষির অভিমত। তাই ভাষাকারও "সংশ্রেন প্রভারতিষ্ঠতে" এই বাকোর বারা উহা ব্যক্ত করিবাছেন। স্থ্রে "দামান্ত দুষ্টান্তরোঃ" ইতাদি প্রথমোক্ত বাকা উদাহরণ প্রদর্শনার্থ। অর্থাৎ উহার দ্বারা "শকোহনিতাঃ" ইতাদি প্রয়োগস্থলে মহর্ষি এই "সংশবসম" প্রতিবেধের উলাহরণ স্থানা করিয়াছেন ৷ তাই পরে লক্ষণ স্থচনা করিতেও বলিয়াছেন,—"নিত্যানিত্য-সাধর্ম্মাৎ"। উক্ত স্থলে নিতা বটত্ব জাতি এবং অনিতা ঘটদুর্বান্তের ইন্দ্রিরপ্রাহ্তবরূপ সাধর্ম্মা বা সমানধর্মই ঐ বাক্যের দারা গুরীত হইয়াছে। বস্তুতঃ উক্ত বাক্যে "নিতা" শক্ষের দারা বিপক্ষ এবং "অনিতা" শক্ষের দারা সপক্ষই মহর্ষির বিব্যক্ষিত এবং "দাধর্মা" শব্দের দারা দংশ্যের কারণমাত্রই বিব্ফিত'। তাহা হইলে স্ত্রার্থ বুঝা বার যে, বাণীর সাধ্যম্ম ও তাহার অভাব বিষয়ে সংশয়ের যে কোন কারণ প্রদর্শন করিয়া প্রতিবাদী যদি তছিয়রে সংশয় সমর্থনপূর্বক প্রতাবস্থান করেন, তাহা হইলে উহাকে বলে (১৪) "সংশয়সম" প্রতিষেধ বা "সংশয়সম।" জাতি। যে পদার্থ বাদীর সাধাশুক্ত বলিয়া নিশ্চিতই আছে, তাহাকে বলে বিপক্ষ এবং যে পদার্থ বাদীর দাধাধর্মবিশিষ্ট বলিয়া নিশ্চিত, তাহাকে বলে সপক্ষ। স্থতরাং পুর্বোক্ত "শ্ৰেষ্ট্ৰিটাঃ" ইত্যাদি প্ৰধোগস্থলে অনিতাত্বপুত্ত অৰ্থাৎ নিতা ঘটত লাভি বিপক্ষ এবং অনিতাত্ব-বিশিষ্ট ঘট দুষ্টাস্ত সপক। তাই মহবি উক্ত স্থলকেই গ্রহণ করিয়া স্থলে "নিত্য" ও "অনিত্য" শব্দেরই প্রয়োগ করিরাছেন। তদমুদান্তেই ভাষাকার প্রভৃতি উক্ত উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াই স্থত্তার্গ ব্যাধ্যা করিয়া পিয়াছেন। কিন্ত ঐরপ অন্ত স্থলেও বাদীর সপক্ষ ও বিপক্ষের সাধর্ম্মা এইণ করিয়া, প্রতিবাদী উক্তরূপ সংশব্দ সমর্থন করিলে, দেখানেও ইছার উদাহরণ ব্রবিতে হইবে।

ভাষাকার মহর্ষির স্থান্থসারে ইহার উদাহরণ প্রকাশ করিরাছেন যে, কোন বাদী "শব্দোহনিতাঃ প্রযন্ত্রজন্তথাৎ ঘটবং" ইত্যাদি বাকা বারা শব্দে অনিতাত্বের সংস্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি বলেন যে, শব্দে যেমন ঘটের সাধর্ম্মা প্রযন্ত্রজন্তত্ব আছে। করণ, শব্দ যেমন ইন্দ্রিরপ্রাহাত্ত অবং অনিতাত্বরের সাধর্ম্মা ইন্দ্রিরপ্রাহাত্বও আছে। কারণ, শব্দ যেমন ইন্দ্রিরপ্রাহা, তক্ষপ ঘটত্ব-জাতিও এবং ঘটও ইন্দ্রিরপ্রাহাত্ব। থটত্ব জাতির প্রত্যক্ষ না হইলে ঘটত্বলপে ঘটের প্রত্যক্ষ হইতে পারে না। ঐ ঘটত্ব জাতি নিতা, ইহা বাদীরও প্রীকৃত। স্বতরাং নিতা ঘটত্ব জাতি এবং অনিতা ঘটের সাধর্ম্মা যে ইন্দ্রিরপ্রাহাত্ব, তাহা শব্দে বিদ্যমান থাকার, উহার জ্ঞানজন্ত শব্দ কি ঘটত্ব জাতির লায় নিতা, অথগা ঘটের লায় অনিতা, এইরূপ সংশ্যের কারণ থাকার প্রক্রপ সংশ্য অবশ্বভাগী। বাদীর অভিমত নিশ্চয়ের কারণ গ্রাকলেও প্রক্রপ সংশ্যের কারণ থাকার প্রক্রপ সংশ্য অবশ্বভাগী। বাদীর অভিমত নিশ্চয়ের কারণ গ্রাকলেও প্রক্রপ সংশ্য হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতু নাই। উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর

<sup>&</sup>gt;। অন "সমানে" ইতাভৰ্গাহরণপ্রদশিনগরং। নিজানিতাশকো সণক্ষিপজাবুপ্লক্ষ্ডঃ, সাধ্যাগ্রক সংশহতেরুং। ততক সাধাতংভাব্রোঃ সংশ্রকারণা,বিজার্থঃ 1—তাকিকরজা।

এইরপ উত্তর "দংশয়সমা" জাতি। প্রতিবাদীর অভিপ্রায় এই যে, সংশরের কারণ না থাকিলেই দেখানে নিশ্চরের কারণজন্য নিশ্চর জানা। উক্ত হলে উক্তরূপ দংশরের কারণ থাকার বাদীর প্রযুক্ত ঐ হেতৃর ছারা শব্দে অনিতার-নিশ্চর জন্মিতে পারে না। উক্তরূপে নিশ্চরের প্রতিপক্ষ দংশর সমর্থন করিয়া, বাদীর হেতৃতে সংগ্রতিপক্ষ দোবের উদ্ভাবনই উক্ত হলে প্রতিবাদীর উদ্দেশ্য। "তার্কিকরক্ষা"কার বরদরাজ ও রভিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতিও ইহাই বলিয়াছেন। বস্ততঃ উক্ত হলে প্রতিবাদী বাদীর হেতৃর ভূলাবলশালী অন্ত হেতৃর ছারা শব্দে অনিতান্ধের সংস্থাপন না করায় উহা প্রকৃত সংপ্রতিপক্ষের উদ্ভাবন্ধ নহে, কিন্তু তন্ত্ব লা তাই এই জাতিকে বলা হইয়াছে,—"সংপ্রতিপক্ষদেশনাভাদা"।

এইরপ শকাদিগত শক্ষর প্রভৃতি অনাধারণ ধর্মের জ্ঞানজন্ম উক্তরপ সংশর সমর্থন করিবেও প্রতিবাদীর দেই উত্তর "সংশ্রদম।" জাতি হইবে। ব্রভিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতিও ইহা বলিয়াছেন। মহর্ষির প্রথমোক্ত "সাধর্ম্ম্যমা" জাতি হইতে এই "সংশ্রদম।" জাতির বিশেব কি ? এতছন্তরে উল্লোতকর বলিয়াছেন, যে, কোন এক পদার্থের সাধর্ম্ম্যপ্রযুক্তই "সাধর্ম্মাদমা" জাতির প্রবৃত্তি হইরা থাকে। কিন্তু উত্তর পদার্থের সাধর্ম্ম্যপ্রযুক্তই এই "সংশ্রদমা" জাতির প্রবৃত্তি হয়, ইহাই বিশেষ। বস্তুতঃ মহর্ষিও এই স্থ্যে "নিভানিত্যদার্থ্যাৎ" এই বাক্যের নারা উক্তরূপ বিশেষই স্থচনা করিরা গিরাছেন। ১৪।

ভাষ্য। ক্ষোত্রং—

অমুবাদ। ইহার অর্থাৎ পূর্ববসূত্রোক্ত "সংশয়সম" প্রতিষেধের উত্তর—

#### সূত্র। সাধর্ম্যাৎ সংশয়ে ন সংশয়ো বৈধর্ম্যাত্বভয়থা বা সংশয়েইত্যন্তসংশয়প্রসঙ্গো নিত্যত্বানভ্যুপগদাচ্চ সামান্যস্থাপ্রতিষেধঃ ॥১৫॥৪৭৬॥

অমুবাদ। সাংশ্যাপ্রযুক্ত অর্থাৎ সমানধর্ম দর্শনজন্ম সংশার হইলেও বৈধর্ম্যাপ্রযুক্ত অর্থাৎ সংশারের নিবর্ত্তক বিশেষ-ধর্ম্মনিশ্চরবশতঃ সংশার জন্মে না। উভর প্রকারেই সংশার হইলে অর্থাৎ সমান ধর্মজ্ঞান ও বিশেষ ধর্মনিশ্চর, এই উভর সত্তে সংশার জন্মিলে অত্যন্ত সংশারপ্রসঙ্গ অর্থাৎ সংশারের অমুচ্ছেদের আপত্তি হয়। "সামান্তে"র নিত্যত্তের অর্থাৎ পূর্বেগক্তে সমানধর্মরূপ সাধর্ম্ম্যের সর্বনা সংশার-প্রবাজকত্ত্বের অর্থাকারবশতঃই (পূর্ববসূত্রোক্ত) প্রতিষেধ হয় না।

ভাষ্য। বিশেষাদৈবধার্য্যমাণেহর্থে পুরুষ ইতি—ন স্থাণু-পুরুষ-সাধর্ম্মাৎ সংশয়োহবকাশং লভতে। এবং বৈধর্ম্মাদিশেষাৎ— প্রয়নভানীয়কস্থাদবধার্য্যমাণে শব্দস্থানিত্যকে নিত্যানিত্যসাধর্ম্মাৎ সংশায়েহবকাশং ন লভতে। যদি বৈ লভেত, ততঃ স্থাগুপুরুষসাধর্ম্মানুচ্ছেদাদত্যতং সংশয়ঃ স্থাংও। গৃহ্মাণে চ বিশেষে নিত্যং সাধর্ম্মাং
সংশয়হেতুরিতি নাভাপগয়য়তে। নহি গৃহ্মাণে পুরুষম্ম বিশেষে
স্থাগুপুরুষসাধর্ম্মাং সংশয়হেতুর্ভবিত।

অমুবাদ। বিশেষধর্মনে বৈধর্ম্মপ্রত্ত "পুরুষ" এইরূপে নিশ্চীয়মান পদার্থে ছাণু ও পুরুষের সমানধর্মপ্রযুক্ত সংশয় অবকাশ লাভ করে না অর্থাৎ পুরুষ বলিয়া নিশ্চয় হইলে তখন আর তাহাতে ইহা কি ছাণু ? অথবা পুরুষ ? এইরূপ সংশয় জন্মিতেই পারে না ; এইরূপ বিশেষধর্মরূপ বৈধর্ম্ম্য প্রযুক্তর্জ্ঞ রপ্রযুক্ত অর্থাৎ শব্দের অনিত্য হনিশ্চায়ন ঐ হেতুর দারা শব্দের অনিত্য নিশ্চীয়মান হইলে নিত্য ও অনিত্য পদার্থের সাধর্ম্ম্যপ্রযুক্ত সংশয় অবকাশ লাভ করে না । যদি অবকাশ লাভ করে, অর্থাৎ যদি বিশেষ ধর্ম্মের নিশ্চয় হইলেও সংশয় জন্মে, ইহা বল, তাহা হইলে ছাণু ও পুরুষের সমানধর্ম্মের অনুচেছদবশতঃ অত্যন্ত সংশয় অর্থাৎ সর্ববদা সংশয়ের হউক ? বিশেষধর্ম্ম "গৃহ্যমাণ" (নিশ্চীয়মান) হইলেও সমান ধর্ম সর্ববদা সংশয়ের প্রয়োজক হয়, ইহা স্বীকার করা যায় না । কারণ, পুরুষের বিশেষ ধর্ম্ম নিশ্চীয়মান হইলে ছাণু ও পুরুষের সমান ধর্ম্ম সর্বা

টিপ্লনী। মহর্ষি এই হৃত্ত ছারা পূর্বস্থান্তে "সংশয়সম" প্রতিষেধের উত্তর বলিতে স্থানেধের বিলিয়াছেন, "অপ্রতিষেধা"। অর্থাৎ পূর্বস্থান্তে প্রতিষেধ হয় না, উহা অযুক্ত। কেন উহা অযুক্ত? ইহা বুলাইতে প্রথমে সিছান্ত প্রকাশ করিয়াছেন,—"সাধর্ম্মাৎ সংশ্রে ন সংশ্রে বিধর্ম্মাৎ।" অর্থাৎ সমানধর্মের দর্শনজন্ত সংশ্র হইলেও বিশেবধর্মের দর্শনপ্রযুক্ত সংশ্র ছারা না। বার্ত্তিকার হুজাক্ত "সাধর্ম্ম" শক্তের ছারা সমানধর্মের দর্শন এবং "বৈধর্ম্ম" শক্তের ছারা বিশেষ ধর্মের দর্শনই প্রহণ করিয়াছেন। বৃত্তিকার বিশ্বনাথও ঐক্তরণ ব্যাথা করিয়াছেন। কিন্ত তিনি স্ত্রোক্ত "সংশ্রেম এই পদের পরে "আপান্যমানেহিপি" এই বাক্যের অধ্যাহার করিয়াছেন। তাহার মতে সমানধর্মের দর্শনজন্ত সংশ্র আপত্তির বিষয় হইলেও বিশেষ ধর্মের দর্শনপ্রকৃত্ত সংশ্র জন্ম না, ইহাই মহর্ষির উক্ত বাক্যের অর্থা। তাৎপর্যাক্তিকাকার উক্ত বাক্যের ছাপ্রথমি বিলয়ছেন যে," কেবল সমান ধর্ম্মদর্শনমাত্রই সংশ্রের কারণ নহে, কিন্ত বিশেষধর্মের অন্থান সহিত সমান ধর্ম্মদর্শন না থাকার সংশ্রের কারণ নহে, কিন্ত বিশেষধর্মের দর্শন হইয়াছে, দেখানে পূর্ব্বেক্তিকাপ সমান ধর্ম্মদর্শন না থাকার সংশ্রের কারণই থাকে না; স্থতরাং সংশ্র জন্মিতে পারে না। বরদরাজ এথানেও পূর্বস্থিত্তের ভার স্থ্যেত্তে "সাধর্ম্ম।"

১। ন সামাজ্যপনিমান্ত সংশহসা কারণ্মণি ভূ বিশেবাধপনসভিতং। বিশেবদর্শনে ভূ তল্লভিতং ন কারণ্মিতি ক্রোর্থং।—তাংপ্রাচীকা।

শব্দের দারা সংশ্রের কারণমাত্রই বিবক্ষিত এবং তদন্তনারে হ্রেকে "বৈধর্মা" শব্দের দারাও নিশ্চরের কারণমাত্রই বিবক্ষিত, ইহা বণিরাছেন। ভাষ্যকার প্রথমে একটা দৃষ্টান্তের দারা মহর্দির উক্ত বাক্যের অর্থ বাাথা। করিয়াছেন যে, বিশেষধর্মান্তন বৈধর্মাপ্রযুক্ত অর্থাৎ প্রকরের বিশেষ ধর্ম হস্ত পদাদি যাহা স্থাপ্তে না থাকার স্থাপ্র বৈধর্মা, তাহা দেখিরা পুরুষ বণিরা নিশ্চর হইলে, তথন আর তাহাতে স্থাপ্ত পুরুষের সমানধর্ম দর্শনজন্ত পুর্বের ন্তার ইহা কি স্থাপু ? অথবা পুরুষ ? এইরূপ সংশ্র জন্মে না। এইরূপ শব্দে যে প্রবন্ধন্তন্তন্ত প্রথমাণদিন্ত বিশেষধর্ম আছে, যাহা নিত্য পদার্থের বৈধর্মা, তাহা যথন শব্দে নিশ্চিত হয়, তৎকাণে ঐ শব্দে নিত্য ঘটন্তনাতি এবং অনিত্য গুট্টান্তের সমানধর্ম ইন্দ্রিরপ্রাহ্রান্তর জ্ঞান হইলেও তজ্জন্ত আর উহাতে নিত্য, কি অনিত্য ? এইরূপ সংশ্র জন্মে না। অর্থাৎ প্রতিবাদী উক্ত স্থলে যে সংশ্র সমর্থন করিয়াছেন, তাহা কারণের অতাবে হইতে পারে না। স্বতঃাং তাঁহার উক্তরূপ প্রতিষেধ অযুক্ত।

প্রতিবাদী যদি বলেন যে, উভয় প্রকারেই সংশয় জন্মে অর্থাৎ সমান ধর্ম দর্শন ও বিশেষ ধর্ম দর্শন, এই উভয় থাকিলেও দেখানে সংশয়ের কারণ থাকায় সংশয় জ্বা। এতত্ত্তের মহর্ষি পরে বলিয়াছেন,—"উভয়ধা বা দংশহেইতাস্তদংশরপ্রদক্ষঃ"। উক্ত বাক্যে "বা" শব্দের অর্থ অবধারণ। অর্থাৎ উক্ত পক্ষ প্রহণ করিলে সর্বাদাই সংশব্দের আপত্তি হয়। ভাষ্যকার তাঁহার পূর্ব্বোক্ত দৃষ্টাক্তফ্লে ইহা ব্ঝাইতে বলিয়াছেন বে, তাহা হইলে স্থাপু ও পুক্ষের সমান ধর্মের উচ্চেদ না হওয়ায় উহার দর্শনজন্ত পরেও উহাতে সংশয় জন্মিবে। অর্থাৎ উক্ত স্থলে পুরুষের বিশেবধর্ম হস্তপদাদি দর্শন করিলেও স্থাণু ও পুরুষের যে সমান ধর্ম দেখিয়া পুরের্ম সংশয় জন্মিয়াছিল, তাহা তথনও বিদামান থাকায় উহা দেখিয়া তথনও আবার তাহাতে পূর্ববং ইহা কি স্থাপু? অথবা পুরুষ ? এইরূপ সংশয় কেন জন্মিবে না ? উক্ত পক্ষে দেখানেও সংশরের কারণ থাকার সংশরের উচ্ছেদ কথনই হইতে পারে না। প্রতিবাদী শেষে যদি উহা স্বীকার করিয়াই বলেন যে, আমি সেখানেও সংশয় জন্মে, ইহা বলি, সমান ধর্ম দর্শন হইলে কথনই সংশ্য়ের উচ্ছেদ হর না, উহা চিরকালই সংশব্দের জনক, ইহাই আমার বক্তবা। এতছভবে মহর্ষি সর্বশেষে বলিয়াছেন,— "নিতাত্মনভাপগমাচ্চ সামান্তত্ত"। অর্থাৎ সমানধর্মকাপ যে "সামান্ত", তাহার নিতাত্ব অর্থাৎ সতত সংশরপ্রযোজকত্ব স্থাকারই করা যায় না। উক্ত বাক্যে "চ" শক্ষের অর্থ অবধারণ। ভাষাকার উহার তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, বিশেষ ধর্মের দর্শন বা নিশ্চয় হইলেও সমান ধর্ম সতত সংশরের প্রবোজক হয়, ইহা স্বীকারই করা বায় না। কায়ণ, পুরবের বিশেষধর্ম হস্তপদাদি দেখিলে তথন তাহাতে বিদামান স্থাপু ও পুরুষের সমানধর্ম সংশবের প্রবোজক হয় না। ভাষাকার এখানে স্ত্রোক্ত "সামান্ত" শক্ষের হারাও পূর্বোক্ত সাধর্ম্ম্য বা সমান ধর্মই ব্যাপ্যা করিয়াছেন এবং "নিতাও" শক্ষের ছারা নিতা সংশহহেতুত ব্যাখ্যা করিছাছেন। সমান ধর্ম দর্শন সংশ্রের কারণ হইলে ঐ সমানধর্ম ঐ সংশ্যের প্রথোজক হয়। স্কুতরাং ভাষাকারোক্ত "হেত্" শক্ষের অর্থ এখানে প্রযোজক, ইহাই বুঝিতে হর। বার্ত্তিককার প্রভৃতির মতামুদারে স্ত্যোক্ত "দামান্ত" শব্দ ও উহার বাাথাায় ভাষ্যকারোক্ত "দাধর্ম্মা"শকের ছারা দমান ধর্ম দর্শনই বিবক্ষিত বুঝিলে ভাষাকারোক্ত হেতু भारकत बाता सनक वर्ष अ तथा वाय । या बाहा हर्डेक, छात्राकांत्र महर्षित थे भारतांक वारकात कहे-কল্পনা করিয়া বেরূপ ব্যাথ্যা করিয়াছেন, তাহার মূল কারণ এই বে, মহর্ষি কণাদের স্তায় মহর্ষি গোতমের মতেও ঘটডাদি "দামাত" বা ছাতির নিতাওই দিলান্ত। মহর্ষি গোতম বিতীয় অধায়ে শব্দের অনিতাত্ব পরীক্ষার "ন ঘটাভাবদামান্তনিতাত্বাৎ" (২০১৪) ইত্যাদি পূর্ব্বপক্ষত্ত্বে ঐ সিদ্ধান্ত ম্পষ্ট বলিয়াছেন। পরে সেখ'নে সিদ্ধান্তফুত্রে ঐ সিদ্ধান্ত অত্মীকার করিয়াও পূর্ব্যপক্ষ বঞ্চন করেন নাই। স্থতরাং তিনি এই সূত্রে "সামান্ত" অর্থাৎ জাতির নিত্যত্ব স্বীকার করি না, ইহা কখনই বলিতে পারেন না। তাই ভাষাকার প্রভৃতি সমন্ত ব্যাখ্যাকারই এখানে কষ্টকল্লনা করিছা মহর্ষির ঐ শেষোক্ত বাকোর উক্তরপই অর্থবাখ্যা করিয়া গিরাছেন। কিন্ত উক্ত বাব্যের বারা ঘটরাদি সামান্তের নিতাবের অত্থীকারই যে সরলভাবে বুঝা বায়, ইহা ত্রীকার্যা। মহর্ষি পূর্বান্থতে এবং এই স্তত্তে সমানধর্ম বলিতে "সাধর্ম্য)" শক্তেরই প্রয়োগ করিয়াছেন এবং পূর্বাস্থতে ঘটঝাদি জাতি অর্থেই "সামান্ত" শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন, ইহাও লক্ষ্য করা আবশ্রক। স্থতরাং তিনি এই স্থতে পরে পূর্বং "সাধর্মা" শব্দের প্রয়োগ না করিয়া, "সামান্ত" শব্দের প্রয়োগ করিবেন কেন ? এবং নিতা সংশ্রপ্রবাজকত্বই তাঁহার বক্তব্য হইলে "নিতাত্ব"শব্দের প্ররোগ করিবেন কেন 📍 "নিতাত্ব" শক্তের ঘারাই বা এরপ অর্থ কিরুপে বুঝা বার ? এই সমন্তও চিন্তা করা আবশুক। পরবর্তী কালে যে স্বাধীন চিস্তাপরারণ অনেক নবা নৈরায়িক ঐ সমস্ত চিন্তা করিয়াই উক্ত প্রাচীন ব্যাখ্যা প্রহণ করেন নাই, ইহাও এখানে ব্যক্তিকার বিশ্বনাথের উক্তির ছারা ব্রিতে পারা যায়। কারণ, বৃদ্ধিকার নিজে এখানে উক্ত বাকোর পূর্ব্বোক্তরূপ ঝাখ্যা করিয়া, সর্ব্বশেষে তাঁহাদিগের ঝাখ্যা প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন বে, গোদ্ব প্রভৃতি জাতির নিতাত্বের অনভাপগম অর্থাৎ অগ্নীকারের আপত্তি হয়। কারণ, ঐ সংস্ত জাতিতেও প্রমেহত প্রভৃতি সমান ধর্মপ্রযুক্ত নিতাত্ব সংশর হইতে পারে। অর্থাৎ বৃদ্ধি বিশেষ ধর্মা দর্শন হইলেও সমানধর্মা দর্শনজন্ত সর্বাদাই সংশয় স্বীকার করা যায়, তাহা হইলে পুর্বোক্ত স্থলে প্রতিবাদী যে ঘটভাদি জাতিকে নিতা বলিয়া ইন্দ্রিপ্রথাহাত্মকে নিতা ও মনিতা পদার্থের সমান ধর্ম বলিয়া গ্রহণ করিয়াছেন এবং তৎপ্রযুক্ত শব্দ নিতা, কি অনিতা ? এইরূপ সংশ্ব স্মর্থন করিয়াছেন, তাহাও তিনি করিতে পারেন না। কারণ, তাঁহার মতে ঐ ঘটভাদি জাতিরও নিতাত্ব নির্ণয় হইতে পারে না। কারণ, তাহাতে নিতা ও অনিতা পদার্থের সমান ধর্ম প্রদেহত্ব বিদামান আছে। স্কুতরাং তৎপ্রযুক্ত তাহাতেও নিজাত্ব সংশয় অবশুই জানাবে। তাহা হইলে আর তাহাতেও কথনই নিতাত নিশ্চর জন্মে না, ইহা তাঁহার স্বীকার্য্য। "ভারস্তাবিবরণ"-কার গোস্থামী ভট্টাচার্য্য পরে এই নবীন ব্যাখাই গ্রহণ করিয়াছেন। বস্ততঃ এই স্ত্রে মহর্ষির "নিতাত্বানভাগগমাচচ সামাজভা" এই চরম উত্তরবাক্যের হারা আমরা তাঁহার চরম বক্তব্য বুঝিতে পারি যে, পূর্ব্বোক্ত হলে বিশেষধর্ম নিশ্চর সত্ত্বেও শক্ষে উক্তরূপ সংশ্র খীকার করিয়া, প্রতিবাদী শলের অনিতাত্ব অত্যীকার করিলে, বাদী তাঁহাকে বলিবেন যে, তাহা হইলে তুমি ত ঘটবাদি জাতির নিতাত ত্থাকারও কর না, করিতে পার না। কারণ, ঘটবাদি জাতিতেও নিত্য আত্মা ও অনিত্য ঘটের সমান ধর্ম প্রমেয়ত্ব প্রভৃতি বিদামান থাকার তোমার

কথান্দ্রসারেই ভাষাতেও উক্তরণ সংশয় স্বীকার করিতে তুমি বাধা। স্নতরাং বটবাদি জাতিতেও নিত্যানিতাত্ব-সংশ্যবশতঃ উহার নিতাত্ব ত্বীকারও তুমি কর না, ইহা তোমাকে বলিতেই হইবে ৷ কিন্তু তাহা হইলে ভূমি আর শক্ষে উক্তরূপ সংশয় সমর্থন করিতে পার না। কারণ, ভূমি ঘটবানি জাতিকে নিতা বলিয়া গ্রহণ করিয়াই ঐ সংশয় সমর্থন করিয়াছ। কিন্ত ঐ ঘটডাদি জাতির নিতাত শ্বখীকার করিতে বাধ্য হইলে তোমার ঐ উত্তর স্বব্যাঘাতক হওয়ার উহা যে শণগুলুর, ইহা তোমারও স্বীকার্যা। মহর্ষির উক্ত বাকোর এইরূপই তাৎপর্যা হইলে উহার সমাক সার্থকাও বুঝা বার। পুর্বোক্ত প্রাচীন ব্যাখ্যার উক্ত বাক্যের বিশেষ প্রয়োজনও বুঝা বার না। মূলকথা, শব্দে প্রযক্ত জক্তত্ব হেতুর নিশ্চর হইলে শব্দের অনিত্যত্বেরই নিশ্চর হইবে। কারণ, বাহা প্রবল্পজক্ত অর্থাৎ কাহারও প্রথত্ন বাতীত বাহার সভাই সিদ্ধ হর না, তাহা অনিতা, ইহা সিদ্ধই আছে। স্থতরাং প্রযন্ত্র-জন্তত্ব অনিতাত্বের বাাপ্তিবিশিষ্ট ধর্ম্ম এবং উহা শব্দের বিশেষধর্ম। ঐ বিশেষধর্মের নিশ্চর হইলে ভাহাতে অনিভাত্তেরই নিশ্চর হওরার আর ভাহাতে নিতা, কি অনিতা, এইরূপ সংশর জন্মিতেই পারে না। প্রতিবাদী তথনও উহাতে সংশব্ধ স্বীকার করিলে চিরকালই সর্ব্বত্র সংশব জ্বিবির। কুত্রাপি কোন সংশরেরই উচ্ছেন হইতে পারে না। প্রতিবাদী সত্যের অপলাপ করিয়া তাহাই স্বীকার ক্রিলে, তিনি যে সমস্ত অনুমানের ছারা বাদীর হেতুর ছাইছ সাধন করিবেন, তাহাতে ও তাঁহার সাধাদি বিষয়ে প্রমেরতাদি সমান ধর্মজানজন্ম সংশর স্বীকার করিতে তিনি বাধা হইবেন। তাহা হুইলে, তাঁহার পুর্বোক্ত ঐ উত্তর অবাঘাতক হওরার উগ বে অদহত্তর, ইরা তাঁহারও স্বাকার্যা। পূর্ব্বং স্ববাঘাতকত্বই উক্ত জাতির সাধারণ ছষ্ট্রমূল। যুক্তাক্ষানি অদাধারণ ছষ্ট্রমূল। কারণ, বিশেষধর্মদর্শনের অভাববিশিষ্ট সমানধর্মদর্শনই সংশয়বিশেষের কারণ হওয়ায় বিশেষধর্ম দর্শনের অভাব ঐ কারণের যুক্ত অঙ্গ অর্থাৎ অত্যাবগ্রাক বিশেষণ বা সহকারী। প্রতিবাদী উহা অস্বীকার করিয়া, কেবল সমানধর্ম দর্শনজনাই সংশয় সমর্থনপূর্ত্তাক পূর্ব্বোক্তরূপ উত্তর করার যুক্তাকগনি-বশহঃও তাঁহার ঐ উত্তর ছাই হইয়াছে, উহা সহভার নহে। ১৫।

मरभग्नम-अकद्रश ममार्थ I ७ I

#### সূত্র। উভয়-সাধর্ম্যাৎ প্রক্রিয়াসিদ্ধেঃ প্রকরণসমঃ॥ ॥১৬॥৪৭৭॥

অনুবাদ। উভয় পদার্থের সাধর্ম্ম্যপ্রযুক্ত "প্রক্রিয়া"সিদ্ধি অর্থাৎ বাদী ও প্রতিবাদীর পক্ষ ও প্রতিপক্ষের প্রবৃত্তির সিদ্ধিবশতঃ (প্রভাবস্থান) (১৫) প্রকরণসম প্রতিষেধ।

ভাষ্য ৷ উভয়েন নিত্যেন চানিত্যেন চ সাধর্ম্ম্যাৎ পক্ষপ্রতিপক্ষয়েঃ প্রবৃত্তিঃ প্রক্রিয়া—অনিত্যঃ শব্দঃ প্রয়ত্মনন্তরীয়কস্থাদ্ঘটবদিত্যেকঃ পকং প্রবর্ত্তর । দ্বিতীয়শ্চ নিত্যদাধর্ম্মাৎ প্রতিপক্ষং প্রবর্ত্তরতি—নিত্যঃ শব্দঃ প্রাবণদ্বাৎ, শব্দদ্ববিদ্তি । এবঞ্চ সতি প্রয়ানন্তরীয়কদাদিতি হেতুরনিত্যদাধর্ম্মোণোচ্যমানো ন প্রকরণমতিবর্ত্ততে,—প্রকরণানতির্ত্তনির্ণয়ানির্বর্তনং, সমানক্ষৈতনিত্যসাধর্ম্মোণোচ্যমানে হেতো । তদিদং প্রকরণানতির্ত্তা প্রত্যবস্থানং প্রকরণসমঃ। সমানক্ষৈতদ্বৈধর্ম্মাৎপি, উভয়বৈধর্ম্মাৎ প্রক্রিয়াসিদ্ধেঃ প্রকরণসম ইতি।

অনুবাদ। উভয় পদার্থের সহিত (অর্থাৎ) নিত্য পদার্থের সহিত এবং অনিত্য পদার্থের সহিত সাধর্ম্ম্য প্রযুক্ত পক্ষ ও প্রতিপক্ষের প্রবৃত্তিরূপ "প্রক্রিয়া" ( যথা ) শব্দ অনিত্য, যেহেতু প্রযত্ত্বক্তা, যেমন ঘট, এইরূপে এক ব্যক্তি ( বাদী ) পক্ষ অর্থাৎ শব্দে অনিত্যন্ত প্রবর্ত্তন ( স্থাপন ) করিলেন। দ্বিতায় ব্যক্তিও অর্থাৎ প্রতিবাদীও নিত্য পদার্থের সাধর্ম্ম্যপ্রযুক্ত প্রতিপক্ষ অর্থাৎ শব্দের নিত্যন্ত প্রবর্ত্তন করিলেন—(যথা) শব্দ নিত্য, যেহেতু শ্রাবণ অর্থাৎ শ্রবণেন্দ্রিয়ঞ্জন্য প্রত্যক্ষের বিষয়, যেমন শব্দত্ব। এইরূপ হইলে অর্থাৎ প্রতিবাদী উক্তরূপে শব্দের নিত্যত্বসাধক হেতু প্রয়োগ করায় অনিত্য পদার্থের সাধর্ম্মাপ্রযুক্ত উচ্যমান "প্রয়ত্ত্বজন্মতাখাৎ" এই বাক্যোক্ত হেতৃ অর্থাৎ বাদীর কথিত প্রযন্ত্রন্তাত্ব হেতু প্রকরণকে অতিক্রম করিয়া বর্ত্তমান হয় না অর্থাৎ উহা প্রতিবাদীর সাধ্য প্রতিপক্ষরপ প্রকরণকে (শব্দের নিতাত্বকে ) অতিক্রম করিতে পারে না। প্রকরণের অনতিবর্ত্তনবশতঃ নির্ণয়ের অনুৎপত্তি হয় অর্থাৎ উক্ত স্থলে বাদীর হেতুর ঘারা তাঁহার সাধ্যধর্ম্মের নির্ণয় জন্মে না। নিত্য পদার্থের সাধর্ম্ম্যপ্রযুক্ত উচ্যমান হেতুতেও ইহা সমান [ অর্থাৎ পূর্ববৰৎ উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর কথিত শব্দের নিত্যবসাধক ( শ্রাবণত্ব ) হেতৃও বাদীর পক্ষরূপ প্রকরণকে ( শব্দের অনিতাত্বকে ) অতিক্রম করিতে না পারায় উহার দ্বারা তাঁহার সাধাধর্ম নিত্যতেরও নির্ণয় জন্মে না ] প্রকরণের অনতিক্রমবশতঃ সেই এই প্রভাবস্থানকে (১৫) প্রকরণসম বলে। এবং ইহা বৈধর্ম্মোও সমান, ( অর্থাৎ ) উভয় পদার্থের বৈধর্ম্ম্যপ্রযুক্ত প্রক্রিয়াসিদ্ধিবশতঃও প্রকরণসম প্রতিবেধ হয়।

টিপ্লনী। এই স্ত্রের দারা "প্রকরণসম" নামক প্রতিব্যেধর লক্ষণ কবিত হইরাছে।
পূর্মবং এই স্ত্রেও "প্রত্যবস্থানং" এই পদের অধ্যাহার বা অস্থ্যুত্তি মহর্ষির অভিমত। স্ত্রে
"উভয়" শব্দের দারা বিরুদ্ধ ধর্মবিশিষ্ট উভয় পদার্থই এথানে মহর্ষির বিবক্ষিত। বাদী ও প্রতিবাদীর
পক্ষ ও প্রতিপক্ষের প্রযুত্তি অর্থাৎ স্থাপনই এথানে ভাষ্যকারের মতে স্ত্রোক্ত "প্রক্রিয়া" শব্দের
অর্থা। অর্থাৎ প্রথমে বাদীর নিজ্ঞ পক্ষ স্থাপন, ইহাকেই বলে

"প্রক্রিয়া"। বাদীর বাহা পক্ষ অর্থার্থ সাধাধর্ম, তাহা প্রতিবাদীর প্রতিপক্ষ এবং প্রতিবাদীর ষাহা পক্ষ, তাহা বাদীর প্রতিপক্ষ। উক্তরণ পক্ষ ও প্রতিপক্ষের নামই "প্রকরণ"। অর্থাৎ বাদী ও প্রতিবাদীর বিরুদ্ধ সাধাধর্মবয়, যাহা সন্দেহের বিষয়, কিন্তু নিশীত হয় নাই, তাহাই ভাষ্যকারের মতে "প্রকরণ" শব্দের অর্থ এবং ঐ প্রকরণের স্থাপনই এই 'হতে "প্রক্রিগা" শব্দের অর্থ। প্রথম অধ্যারে "বল্লাৎ প্রকরণচিত্ত।" (২।৭) ইত্যাদি স্থাতর ভাষারয়েত ভাষাকার স্থােত "প্রকরণ" শব্দের উক্ত অর্থ ই বাক্ত করিয়া বলিয়াছেন। তাৎপর্যাটীকাকার বাচপ্পতি নিশ্রও দেখানে "প্রক্রিয়তে সাধাত্ত্বনাধিক্রিয়তে" এইরূপ বৃংপত্তি প্রদর্শন করিয়া "প্রকরণ" শক্তের ঐ অর্থ সমর্থন করিয়াছেন। পরবর্ত্তী হত্তের ব্যাখ্যাতেও তিনি বিধিরাছেন,—"প্রকরণভা প্রক্রিরমাণ্ড সাধ্যস্তেতি যাবং"। আধুনিক কোন ব্যাখ্যাকার ঐ স্থানে প্রকরণ শব্দের অর্থ বলিয়াছেন—সংশয় ; কিন্ত উহা নিপ্রমাণ ও অসংগত। তার্কিকরকাকার বরদরাজ এই হতে "প্রক্রিয়া" শব্দের হার। ৰাদী ও প্ৰতিবাদীর সাধা ধর্মই গ্রহণ করিয়াছেন। অর্থাৎ তাঁহার মতে পূর্বোক্ত পক্ষ ও প্রতিপক্ষ-রূপ প্রকরণেরই নামান্তর প্রক্রিয়া। তাই ভিনি এই "প্রকরণদন" প্রতিষেধকে "প্রক্রিয়া-দন" া নামেও উল্লেখ করিয়াছেন। বস্তাতঃ পূর্ব্বোক্ত প্রকরণ অর্থে পূর্ব্বকালে "প্রক্রিয়া" শক্ষেরও প্রয়োগ হইছাছে, ইহা বুঝা যায়। পরবর্তী হুজভাষ্যের ব্যাখ্যার প্রীমন্বাচম্পতি নিশ্রও ভাষাকারোক শ্প্রক্রিয়াদিছি"র ব্যাখ্যা করিয়াছেন—স্থদাধাদিদ্ধি। কিন্তু এখানে ভাষাকারের নিজের কথার ছারা তাঁহার মতে পূর্ব্বোক্ত পক্ষ ও প্রতিপক্ষের স্থাপনই "প্রক্রিয়া"শক্ষের অর্থ, ইহা বুঝা যায়। পহত্ত এখানে প্রক্রিয়া ও প্রকরণ একই পদার্থ হইলে মহবি এই স্তত্তে বিশেষ করিয়া প্রক্রিয়া শব্দের প্ররোগ করিয়াছেন কেন । পরবর্তা হতেই বা "প্রকর্থ" শব্দেরই প্রয়োগ করিয়াছেন কেন । ইহাও চিন্তা করা আবশুক। বৃত্তিকার বিখনাগও এই সূত্রে "প্রক্রিয়া" শব্দের ফলিতার্থ বলিয়াছেন —বিপরীত পক্ষের সাধন। তিনি বিপরীত পক্ষকেই প্রক্রিয়া বলেন নাই। কিন্তু কেবল কোন এক পক্ষেরই সাধন বা সংস্থাপনই প্রক্রিয়া নহে। ধর্থাক্রমে বাদী ও প্রতিবাদীর বিকৃত্ব পক্ষরের সংস্থাপনই এখানে স্থােক্ত "প্রক্রিয়া"। স্থাত্ত "উভয়গাধর্ম্মা" শক্ষের দ্বারা উভয় পদার্থের বৈধর্মাও বিবক্ষিত। অর্থাৎ উভয় পদার্থের সাধা ধর্মের ন্তার উভয় পদার্থের বৈধর্মাপ্রযুক্ত পূর্বোক্ত প্রক্রিয়া স্থলেও এই "প্রকরণনম" প্রতিষেধের উদাহরণ বুঝিতে হইবে। ভাষাকারও শেষে ইহা ব্যক্ত করিয়াছেন। পরে ইহা ধুঝা যাইবে।

ভাষ্যকার এথানে নিং । ও অনিতা, এই উভয় পদার্থের সাধ্যাপ্রযুক্ত প্রক্রিয়া প্রদর্শনপূর্বক "প্রকরণসম" প্রতিবেধের উলাহরণ ছারা হুত্রার্থ বাাথা। করিয়াছেন। বথা, কোন বাদী বলিলেন,—
"শক্ষোহনিতাঃ প্রধল্পনন্তরীয়কত্বাং ঘটবং"। অর্থাং শক্ষ অনিতা, বেহেতু উহা প্রবছের অনন্তরভাবী অর্থাং প্রবছন্তর। বাহা বাহা প্রবছন্তর, দে সমস্তই অনিতা, বেমন বই। এথানে শক্ষে
অনিতা ঘটের সাধ্যা প্রবছন্তর আছে বলিয়া তংপ্রযুক্তই বাদী প্রথমে ঐ হেতুরাকা প্রবোগ
করিয়াছেন। পরে প্রতিবাদী বলিলেন,—"শক্ষো নিতাঃ প্রাবণরাং শক্ষ্যবং"। অর্থাং শক্ষ নিতা,
বে হেতু উহা প্রাবণ অর্থাং প্রবণক্রিরগ্রাহ্ম, বেমন শক্ষ্ম জাতি। শক্ষমাত্রে যে শক্ষর নামে জাতি

আছে, তাহা নিতা বনিয়াই এগানে বাদী ও প্রতিবাদীর স্বীকৃত। প্রবণেজ্ঞিয়ের ছারা ঐ শব্দক ভাতিবিশিষ্ট শাসেরট প্রত্যক্ষ হওয়ার শাসের ন্যায় ঐ শক্ত ভাতিও প্রারণ অর্থাৎ প্রবাশন্তিরপ্রাক্ষ । "প্রবর্গন গৃহতে" অর্থাৎ প্রবর্গন্তিয়ের ছারা বাহার প্রতাক্ষ হয়, এই অর্থে "প্রবর্গ শব্দের উত্তর তদ্ধিত প্রত্যার নিজার "প্রাবণ" শব্দের হারা বুঝা যায়—প্রবণেজিয়গ্রাছ। শব্দে নিতা শব্দত্ব জাতির সাধর্ম্ম। প্রাবণত্ব আছে বলিয়া তৎপ্রযুক্ত প্রতিবাদী উক্ত বলে "প্রাবণতাৎ" এই হৈত্বাক্যের প্রয়োগ করিয়াছেন। প্রবংশন্তিয়গ্রাফা বলিয়া শব্দক জাতির নাায় শব্দ নিতা, ইহাই প্রতিবাদীর বক্তব্য। প্রতিবাদী পরে উক্তরূপে শব্দের নিতাত্বদাধক উক্ত হেত প্রয়োগ ক্রিলেও বাদীর পুর্ম্বোক্ত অনিতাখণাধক হেতুর ভাষাতে কি হইবে ? ইহা বুঝাইতে ভাষাকার পরেই বলিয়াছেন,—"এবঞ্চ সতি" ইত্যাদি। অর্থাৎ প্রতিবাদী উক্ত স্থলে শব্দের নিত্যক্ষাধক হেতু প্ররোগ করার বাদীর প্রযুক্ত প্রয়ন্তভান্ত হেতু প্রকরণকে অতিক্রম করে না অর্থাৎ বাদীর নিজ পক্ষের ভার প্রতিবাদীর নিতাত্ব পক্ষকেও বাধিত করিতে পারে না। তাহাতে দোব কি ? তাই ভাষাকার পরে বনিয়াছেন যে, প্রকরণের অনতিক্রমরণতঃ নিশ্চরের উৎপত্তি হয় না। ভাষে "নির্ণয়ানির্বর্তনং" এইরূপ পাঠই প্রকৃত বুঝা যায়। কারণ, তাৎপর্যাটীকাকার বাাথা করিয়াছেন, "নির্ণয়ানিম্পভিবিতার্থঃ"। "নির্ব্বর্তন" শব্দের দারা নিম্পত্তি বা উৎপত্তি অর্থ বুঝা বার। এইরূপ বাদী প্রথমে শব্দের অনিত্যন্থদাধক উক্ত হেতু প্রয়োগ করার প্রতিবাদীর প্রযুক্ত উক্ত হেতুও প্রকরণকে অতিক্রম করিতে পারে না। স্থতরাং প্রতিবাদীর উক্ত পক্ষেরও নিশ্চর জন্মে না, ইহা সমান। তাৎপর্য্য এই যে, উক্ত হলে উভয় হেডুই কোন পক্ষকে বাহিত করিতে না পারার উভর পক্ষে সমানত্বণতঃ কোন পক্ষের নির্ণরেই সমর্থ হর না। ভাষাকার প্রথম অধ্যারে "প্রকরণদম" নামক হেজাভাদের লক্ষণ-সূত্রের বাাথাা করিতেও লিথিয়াছেন,—"উভর্গক্ষামাাৎ প্রকরণমনতিবর্ত্তমানঃ প্রকরণদমে নির্ণয়ায় ন প্রকলতে।" দেখানে পরেও বলিয়াছেন,—"দোহ্যং হেতুকভৌ পক্ষৌ প্রবর্ত্তরন্ত নির্ণায় ন প্রকরতে" (প্রথম খণ্ড, ০१৫—१৬ পৃঠা দ্রাইবা)। ভাষ্যকার এখানেও পূর্ব্বোক্ত উনাহরণে নির্ণয়ের অন্তংপত্তি সমর্থন করিয়া, উক্ত স্থলে এই স্থলোক্ত "প্রকরণসম" প্রতিবেধের স্বরূপ বলিরাছেন বে, প্রকরণের অনতিক্রমবশতঃ বে প্রতাবস্থান, তাহাকে বলে "প্রকরণদম" প্রতিষেধ। ভাষাকারের গৃঢ় তাৎপর্য্য এই বে, যে স্থলে বাদী অথবা প্রতি-বাদীর হেতু প্রবল হয়, দেখানে উহা প্রতিপক্ষণ প্রকরণকে বাধিত করিয়া নিজপক নির্দয়ে সমর্থ হওয়ার প্রতিপক্ষবাদী নিরস্ত হন। স্থতরাং তিনি দেখানে আর কোন দোব প্রদর্শন করিতে পারেন না। কিন্ত উক্ত খলে উভয় হেতৃই তুলা বলিয়া স্বীকৃত হওয়ায় কোন হেতুই প্রতিপক্ষকে বাধিত করিতে না পারায় বাদী ও প্রতিবাদী কেংই নিরস্ত হন না। কিন্তু তাঁহারা প্রত্যেক্ট নিজ পক্ষ নির্ণয়ের অভিমানবশতঃ অপর পক্ষকে বাধিত বলিয়া সমর্থন করেন। উক্ত স্থলে বাদীর ঐক্সপ প্রভাবস্থান "প্রকরণদম" প্রতিষেধ এবং প্রতিবাদীর ঐক্প প্রভাবস্থানও "প্রকরণদম" প্রতিষেধ। অর্থাৎ উক্ত খলে উভরের উত্তরই জাতাত্তর। স্বতরাং উক্ত খলে উভর পদার্থের সাধর্মাপ্রস্কু "প্রকরণদম"ব্যাই ব্রিতে হইবে। এইরপ উভয় পদার্থের বৈধর্মাপ্রযুক্তও "প্রকরণদম"ব্য

বুঝিতে ইইবে। তাৎপর্যাটীকাকার উহার উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন; যথা,—কোন বাদী বলিলেন,—"শলোহনিতাঃ কার্যান্তাৎ আকাশবৎ"। প্রতিবাদী বলিলেন,—"শলো নিতাঃ অস্পর্শ-কভাং ঘটবং"। বাদী নিতা আকাশের বৈধর্ম্মা কার্য্যন্ত প্রস্তুক উক্ত হেতুবাকোর প্রয়োগ ক্রিয়া-ছেন। উক্ত হলে নিতা আকাশ বৈধৰ্মানৃষ্ঠাস্ত। প্রতিবাদী অনিতা ঘটের বৈধর্ম্মা স্পর্শনৃত্ততা-প্রযুক্ত উক্ত হেতুবাকোর প্রয়োগ করিয়াছেন। উক্ত স্থলে ঘট বৈধর্মা দৃষ্টান্ত। উক্ত উদাহরণেও পূর্ববং বাদী ও প্রতিবাদী উভয়েরই পূর্ব্বোক্তরণ প্রতাবস্থান "প্রকরণদম" প্রতিষেধ হইবে। স্কুতরাং পুর্ব্বোক্ত উভর স্থল গ্রহণ করিয়া প্রকরণসমচতুষ্টরাই বুঝিতে হইবে। উক্ত "প্রকরণসম" প্রতিষেধের প্ররোগস্থলে প্রতিপক্ষের বাধ প্রদর্শনই বাদী ও প্রতিবাদীর উদ্দেশ্ত। কর্থাৎ বস্তুত: উক্ত স্থলে কোন পক্ষের বাধ নিশ্চর না হইলেও বাদী ও প্রতিবাদী বিরুদ্ধ পক্ষের বাধনিশ্চরের অভিধানবশত:ই উক্তরূপ প্রতাবস্থান করেন। তাই এই "প্রকরণদদা" লাভিকে বলা ইইয়াছে,— "বাধনেশনাভাগা"। তার্কিকরক্ষাকার বরদরাজ অন্ত ভাবে ইহা ব্যক্ত করিয়া বলিয়াছেন বে, বাদী ও প্রতিবাদী নিজের হেতুর সহিত অপরের হেতুর তুন্যতা স্বীকার করিয়াই বিরোধী প্রমাণের বারা অপরের হেতৃর বাধিতথাতিমানবশতঃ বে প্রত্যবস্থান করেন, তাহাকে বলে "প্রক্রিয়াসম" বা "প্রকরণসম" প্রতিষেধ। তাঁধার মতে এই ফুত্রে "উভয়সাধর্ম্মা" শবের হারা প্রতিপ্রমাণ স্বর্থাৎ বিরোধী প্রমাণমাত্রই বিবক্ষিত। স্মৃতরাং বাদী "শব্দোহনিতা:" ইত্যাদি প্রয়োগ করিলে প্রতিবাদী যদি প্রত্যভিজ্ঞারণ প্রত্যক্ষ প্রমাণ হারাও শব্দে অনিত্যত্তের বাধ সমর্থন করেন, তাহা হইলেও দেখানে "প্রকরণসম" প্রতিষেধ হইবে। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ কিন্তু বলিয়াছেন যে, বাদী ও প্রতিবাদী কোন প্রমাণাস্তরের অধিকবলত্বের আরোপ করিয়া অর্থাৎ সেই প্রমাণাস্তর বস্তুতঃ অধিকবলশালী না হইবেও ভাষাকে অধিকবলশালী বলিয়া ভদ্মারা অপর পক্ষের বাধসমর্থন দারা প্রভারস্থান করিলে ভাহাকে বলে "প্রকরণদম" প্রভিষেষ। কর্বাৎ পূর্ব্বোক্ত ছলে বাদী বলেন যে, আমার হেতুর দারা শংক্ষ অনিতাত্ত পুর্বেই সিদ্ধ হওয়ায় শংক্ষ নিতাত্তের বাধনিশ্চয়বশতঃ তোমার ছর্বল হেতুর দার। আর শব্দে কথনই নিতাক সিদ্ধ হইতে পারে না। এবং প্রতিবাদী বলেন যে, আমার প্রবল হেতুর দারা শব্দে নিভাড় সিদ্ধই থাকার তাহাতে অনিভাতের বাধনি স্চরবশতঃ ভোমার ঐ ছর্কল হেতুর হারা কখনই শব্দে অনিতাত্ব দিছ হইতে পারে না। এইরূপ অস্ত কোন প্রমাণের ধারা বাধনিশ্চর সমর্থন করিয়া, বাদী ও প্রতিবাদী উক্তরূপে প্রত্যবস্থান করিলেও ভাষাও "প্রকরণদম" প্রভিষেধ হইবে, ইহা বৃত্তিকারেরও সম্মত বুঝা বাম। "প্রকরণসম" কর্বাৎ সৎপ্রতিগক্ষ নামক ছেম্বাভাসের প্ররোগ হলে বাদী ও প্রতিবাদী পূর্ব্বোক্ত-রূপে প্রতিপক্ষের বাধনিশ্চর সমর্থন করেন না। কিন্ত উভর পক্ষের সংশরই সমর্থন করেন।

 <sup>)।</sup> তুলাগ্ৰমভূলেতিরব পরহেতোঃ বহেতুনা।
 বাবেন প্রতাবভানং প্রক্রিয়াস্ম ইবাতে ১২০৪

স্তরাং উহা হইতে এই "প্রকরণদয়" জাতির ভেদ আছে। পরবর্ত্তা ইহা পরিক্ষৃট হইবে।
পূর্ব্বোক্ত "সাধর্ম্মাসয়" ও "সংশ্রদ্মা" জাতিও এই "প্রকরণদয়" জাতির ন্তার সাধর্ম্মপ্রযুক্ত হইরা
থাকে। কিন্তু ইহা উভর পদার্থের সাধর্ম্মপ্রযুক্ত হওয়ার ভেদ আছে। অর্থাং এই "প্রকরণদয়"
জাতি স্থলে বাদী ও প্রতিবাদী উভরেই বর্গাক্রমে স্বাস্থা পক্ষাপন করেন। "সাধর্ম্মাদয়" ও
"সংশ্রদ্মা" জাতিস্থলে এরূপ হর না। উদ্যোতকর এখানে উক্তরূপ ভেদ প্রদর্শন করিয়াছেন।
তাৎপর্যাটীকাকার ঐ ভেদ ব্রাইতে বলিয়াছেন বে, "প্রকরণদয়া" জাতি স্থলে বাদী ও প্রতিবাদী
নিজপক্ষ নিশ্চরের বারা আমি অপরের পক্ষের সাধনকে থণ্ডন করিব, এই বৃদ্ধিবশতাই প্রবৃদ্ধ
হন। কিন্তু "সাধর্ম্মাদয়া" ও "সংশ্রদ্মা" জাতি স্থলে প্রতিবাদী বাদীর সাধনের সহিত সাম্মামাত্রের
আপত্তি প্রকাশ করিয়া উহার ২ণ্ডন করেন। কিন্তু নিজপক্ষ নিশ্চরের হারা প্রশুন করেন না,
ইহাই বিশেষ। "প্রকরণ্যমা" জাতি স্থলেও যে সাম্যের আপাদন হইরা থাকে, তাহা উভরের
তেত্ব সামা নহে। কিন্তু উভরের দ্বণের সামা। সেই জন্তুই "প্রকরণ্যম" নাম বলা
হইয়াছে। ১৬।

ভাষ্য। অস্ত্রোভরং—

অমুবাদ। এই "প্রকরণসদে"র উত্তর—

#### সূত্র। প্রতিপক্ষাৎ প্রকরণসিদ্ধেঃ প্রতিষেধারুপ-পতিঃ প্রতিপক্ষোপপত্তঃ ॥১৭॥৪৭৮॥

শমুবাদ। "প্রতিপক্ষ"প্রযুক্ত অর্থাৎ প্রতিপক্ষ সাধনপ্রযুক্ত প্রকরণের ( সাধ্য পদার্থের ) সিদ্ধি হওয়ায় প্রতিষ্কের উপপত্তি হয় না অর্থাৎ নিজপক্ষের নিশ্চয় দ্বারা পরকীয় সাধনের প্রতিষ্ধে হইতে পারে না,যেহেতু প্রতিপক্ষের উপপত্তি হয়।

ভাষ্য। উভয়দাধর্ম্মাৎ প্রক্রিয়াদিদিং ক্রবতা প্রতিপক্ষাৎ প্রক্রিয়াদিদ্ধিক্ষক্তা ভবতি। যত্নভয়দাধর্ম্মাং, তত্র একতরঃ প্রতিপক্ষ—ইত্যেবং
সভ্যুপপন্নঃ প্রতিপক্ষো ভবতি। প্রতিপক্ষোপপত্তিরমুপপন্নঃ
প্রতিষেধ্যঃ। যদি প্রতিপক্ষোপপত্তিঃ প্রতিষেধা নোপপদ্যতে, অধ
প্রতিষেধাপপত্তিঃ প্রতিপক্ষো নোপপদ্যতে। প্রতিপক্ষোপপত্তিঃ প্রতিষেধোপপত্তিক্তিতি বিপ্রতিষিদ্ধ্যিতি।

তত্ত্বানবধারণাক্ত প্রক্রিয়াসিদ্ধির্বিপর্যায়ে প্রকরণাবসানাং। তত্ত্বাবধারণে হ্বনিতং প্রকরণং ভবতীতি। অমুবাদ। উভয় পদার্থের সাধর্ম্ম্য প্রযুক্ত প্রক্রিয়াসিদ্ধি যিনি বলিতেছেন, তৎ-কর্ত্বক প্রতিপক্ষ-সাধনপ্রযুক্তও প্রক্রিয়াসিদ্ধি উক্ত হইতেছে। (তাৎপর্য) যদি উভয় পদার্থের সাধর্ম্ম্য থাকে, তাহা হইলে একতর প্রতিপক্ষ মর্থাং প্রতিপক্ষের সাধন হয়। এইরূপ হইলে অর্থাং প্রতিপক্ষেরও সাধন থাকিলে প্রতিপক্ষও উপপন্ন (সিদ্ধ) হয়। প্রতিপক্ষের উপপত্তিবশতঃ প্রতিবেধ উপপন্ন হয় না। (তাৎপর্য) যদি প্রতিপক্ষের উপপত্তি হয়, তাহা হইলে প্রতিধেধ উপপন্ন হয় না, আর যদি প্রতিষেধের উপপত্তি হয়, তাহা হইলে প্রতিপক্ষ উপপন্ন হয় না। প্রতিপক্ষের উপপত্তি এবং প্রতিষেধের উপপত্তি, ইহা বিপ্রতিষিদ্ধ ক্ষর্থাৎ ঐ উভয় পরস্পর বিক্ষন।

তত্ত্বের অনবধারণপ্রযুক্তও প্রক্রিয়ার সিদ্ধি হয়, যেহেতু বিপর্যায় হইলে প্রকরণের অবসান (নিশ্চয়) হয়। (তাৎপর্যা) যেহেতু তত্ত্বের অবধারণ হইলে প্রকরণ অর্থাৎ কোন এক পক্ষ অবসিত (নিশ্চিত) হয়।

ষ্টিপ্রনী। মহর্ষি এই স্থাত্তর দারা পূর্বাস্থাতোক্ত "প্রকরণদম" নামক প্রতিষ্ঠোর উত্তর বলিয়াছেন। স্থতে প্রথমোক্ত "প্রতিপক্ষ" শব্দের দারা প্রতিপক্ষের সাধন অর্থাৎ প্রতিপক্ষসাধক বাদী ও প্রতিবাদীর হেতুই বিবক্ষিত। কারণ, উহাই বাদী ও প্রতিবাদীর প্রতিপক্ষরণ প্রকরণের ( সাধাধর্মের ) সাধকরণে গৃহীত হইয়া থাকে। স্বতরাং তৎপ্রযুক্তই প্রকরণসিদ্ধি বলা বায়। মহর্ষির স্থানুসারে ভাষ্যকারও এখানে প্রথমে প্রতিপক্ষের সাধনকেই "প্রতিপক্ষ" শব্দের দারা প্রকাশ করিয়াছেন। প্রাচীন কালে প্রতিপক্ষের মাধক হেতু এবং প্রতিপক্ষবাদী পুরুষেও "প্রতিপক্ষ" শব্দের বহু প্রয়োগ হইয়াছে এবং প্রতিপক্ষের সাধনের খণ্ডন অর্থেও মহর্ষি-স্থতে "প্রতিপক্ষ" শব্দের প্রয়োগ হইরাছে। কিন্তু ঐ সমন্তই লাক্ষণিক প্রয়োগ (প্রথম খণ্ড, ০১৬ পূর্বা ক্রইবা)। স্থাত্তর শেষোক্ত "প্রতিপক্ষ" শব্দের হারা বাদী অথবা প্রতিবাদীর সাধাধর্মই বিবক্ষিত। বাদীর যাহা পক্ষ মর্থাৎ সাধ্যদর্ম, তাহা প্রতিবাদীর প্রতিপক্ষ, এবং প্রতিবাদীর যাহা পক্ষ, তাহা বাদীর প্রতিপক। তারা হইলে সূত্রার্থ বুঝা বায় বে, প্রতিপক্ষের সাধনপ্রযুক্ত বর্ধাৎ পূর্বাস্থ্যজন উভয় সাধর্মাপ্রযুক্ত প্রক্রিয়ানিদ্ধি স্থলে প্রতিপক্ষের সাধক হেতুর হারাও প্রকরণনিদ্ধি বা সাধানিশ্চর হইলে পুর্বোক্ত প্রতিষেধ উপপন্ন হয় না। কেন উপপন্ন হয় না ? তাই মংবি শেষে বলিরাছেন,— "প্রতিপক্ষোপপছে:"। অগাৎ বেংহতু তাহা হইলে প্রতিপক্ষেরও নিশ্চয় হচ, ইহা ছীকার্য। তাৎপর্য্য এই যে, উক্তরূপ হলে প্রতিবাদীর সাধন বাদীর সাধনের সমান হইলেও তিনি যদি তাঁহার ঐ সাধনের ঘারা তাঁহার নিজের সাধানিকর স্বীকার করেন, তাহা হইলে বাদীর সাধনের ঘারাও ভাঁহার সাধ্যের নিশ্চর হয়, ইহাও ভাঁহার স্বীকার্যা। কারণ, উভর পদার্থের সাংশ্মপ্রযুক্ত প্রক্রিরা-সিদ্ধি বলিলে প্রতিপক্ষের সাধনপ্রযুক্তও যে প্রক্রিয়াসিদ্ধি অর্থাৎ সাধ্যসিদ্ধি হয়, ইহা ক্রিউই হয়। স্মৃতরাং উক্ত হলে বাদী ও প্রতিবাদী কেহই কেবল নিজ্ঞাধ্য নির্ণয়ের অভিমান করিয়া তদ্বারা পরকীয় সাধনের প্রতিষেধ করিতে পারেন না। তাৎপর্য্যটীকাকারও এখানে এই ভাবে স্তা ও ভাষোর তাৎপর্য্য ব্যক্ত করিয়াছেন । ভাষাকার ওাঁহার প্রথমাক্ত কথার তাৎপর্য্য ব্যক্ত করিতে বনিয়াছেন যে, যদি উভর পদার্গের সাধর্ম্য থাকে, তাহা হইলে একতর প্রতিপক্ষ অর্থাৎ প্রতিপক্ষের সাধন হইবে। এখানেও "প্রতিপক্ষ" শব্দের বারা প্রতিপক্ষের সাধনই ক্ষিত্ত হইয়াছে।

ভাষাকারের তাৎপর্যা এই যে, পুর্বেষ্ঠিক "শক্ষোহনিতাঃ" ইত্যাদি বানীর প্রয়োগে এবং পরে "শব্দো নিতাঃ" ইত্যাদি প্রতিবাদীর প্রয়োগে বর্গাক্রমে অনিত্য ঘটের সাধর্ম্মপ্রযুক্ত এবং নিতা শব্দবের সাধর্মাপ্রযুক্ত যে প্রক্রিয়াসিদ্ধি কথিত হইয়াছে, তাহাতে উক্ত সাধর্মান্তরই (প্রবন্ধরত ও প্রাবণ্ড) সাধন বা হেতু। স্বতরাং উক্ত স্থলে প্রতিপক্ষের সাধনও আছে। নচেৎ উভয় প্লার্থের সাধ্যা বলা বার না। উভয় প্লার্থের সাধ্যা, ইহা বলিলে সেই সাধ্যাও উভয় এবং তন্মধ্যে একতর বা মন্ততর প্রতিপক্ষের সাধন, ইহা স্বীকৃতই হয়। তাহাতে প্রকৃত স্থলে কতি কি ? তাই ভাষাকার মহর্ষির শেষোক্ত বাক্যান্ত্রদারে বলিয়াছেন যে, তাহা হইলে প্রতিপক্ষ উপপন্ন হয়। অর্থাৎ উক্ত স্থলে প্রতিপক্ষের সাধক হেতৃও থাকায় প্রতিপক্ষেরও নিশ্চয় হয়, ইহা স্বীকার্যা। তাই মহর্ষি বলিয়াছেন যে, প্রতিপক্ষের নিশ্চরবশতঃ প্রতিধেধের উপপত্তি হয় না। ভাষ্যকার ইয়া যুক্তির দারা বুঝাইতে পরে বণিরাছেন যে, প্রভিষেধের উপপত্তি হইলে প্রভিপক্ষের নিশ্চয় হয় না, এবং প্রতিপক্ষের নিশ্চয় হইলেও প্রতিষেধের উপপত্তি হয় না, ঐ উভয় रिकक वर्जाद देश এक्व मस्तरे इम ना। छादभर्मा এই या, भूर्य्याक स्थल अखिनानी यनि বাদীর হেতুকেও শক্তে অনিভাত্তের নিশ্চারক বলিয়া স্বীকার কহিতে বাধা হন, ভাষা হইলে তিনি আর দেখানে নিজের হেতুর বারা শক্তে নিতাত নিশ্চর করিতে পারেন না। আর বদি তিনি নিজ হেতুর দারা শব্দে নিভাত্ব নিশ্চর করেন, তাহা হইলে আর বাদীর হেতুকে শব্দে অনিভাত্বের নিশ্চায়ক বলিয়া স্থাকার করিতে পারেন না। কারণ, নিতাত,ও অনিতাত পরস্পর বিরুদ্ধ, উহা একাধারে থাকে না। এইরণ বাদার পক্ষেও ব্রিতে হইবে। ফলকথা, প্রতিপক্ষ এবং উহার অভাব, এই উভয়ের নিশ্চয় কথমই একত দস্তব নহে। মহর্ষি এই স্থতের দারা পুর্বোক্ত ঐ উভবের ব্যাঘাত বা বিরোধ হতনা করিয়া, উক্ত হলে বাদী ও প্রতিবাদী উভয়ের উত্তরই বে সংগ্রাথাতক, স্মৃতরাং স্বদৃহত্তর, ইহা প্রতিপাদন করিয়াছেন। স্বতরাং পূর্ববং উক্ত উত্তরের দাধারণ ছষ্টব্দুল অব্যাঘাতকত এই শ্ত্রের বারা প্রদর্শিত হইরাছে। পরস্ক উক্ত স্থলে বানী ও প্রতিবাদী উভয়েই নিজ নিজ হেতুর ছারা নিজ নিজ সাধ্য নির্ণমের অভিমান করার তাঁহাদিগের

১। এবং বাবছিতে হুজভাবো বোলছিতবো। "প্রতিপক্ষাৎ" প্রতিপক্ষসাধনাৎ প্রকরণক প্রকির্মাণক সাধাক্ষেতি বাবৎ দিলে: স্থানাৎ প্রকারনাথ প্রতিবেশক প্রতিবাদিনাধনক প্রাথানিছিলাবেশ পর্কীর্নাধন-প্রতিবেশকাত্মণপরিঃ। কলাং প্রতিবেশকাত্মণপরিঃ। কলাং প্রতিবেশকাত্মণপরিঃ। কলাং প্রতিবেশকাত্মণপরিঃ। কলাং প্রতিবেশকাত্মনাথ ক্রিরাসিছিং প্রাথানিছিং ক্রেরা প্রতিবেশকাত্মনাথ ক্রিরাসিছিং ক্রেরাসিছিং ক্রেরা প্রতিবাদিন। ভাগেবাসিছা।

উভয় হেতুই যে তুলাবল, ইহা তাঁহার। স্বীকারই করেন। স্কুতরাং উক্ত স্থলে তাঁহারা কেইই অপর পক্ষের বাধ নির্পন্ন করিতে পারেন না। তাঁহানিগের আভিমানিক বাধনির্পন্ন প্রকৃত বাধনির্পন্ন নহে। কারণ, যে পর্যান্ত কেই নিজ পক্ষের হৈতুর অধিকবনশালিক প্রতিপন্ন করিতে না পারিবেন, সে পর্যান্ত তিনি অপর পক্ষের বাধনির্পন্ন করিতে পারেন না। উভয় হেতুর মধ্যে একতরের অধিকবনশালিকই প্রকৃত স্থলে বাধনির্পন্ন মুক্তিনিক অঙ্গ। কিন্তু উক্ত স্থলে বাদী প্রপ্রতিবাদী উভয়েই ঐ যুক্ত অঙ্গ অস্থীকার করিন্ন, অপর পক্ষের বাধ নির্পন্ন করান্ন উভ্যান উভ্যান করিন। মুক্তাঞ্গণীনক উক্ত উত্তরের সাধারণ ছন্তক্ষণা এই স্থতের দারা তাহাও স্থতিত হইনছে।

প্রশ্ন হটতে পারে যে, "প্রকরণদম" অর্থাৎ "নং প্রতিপক" নামক হেলাভান স্থলেও ত বাদী ও প্রতিবাদী পূর্ববং বিভিন্ন হেতুর ছারা পক্ষ ও প্রতিপক্ষের সংস্থাপন করেন। স্থতরাং ভাষাও এই "প্রকরণদম" নামক জাত্যভরই হওরার বাদবিচারে তাহার উদ্ভাবন করা উচিত নহে। তাই ভাষাকার শেষে বলিয়াছেন যে, তত্ত্বে অনবধারণ অর্থাৎ অনিশচয় প্রযুক্ত ও প্রক্রিয়াসিদ্ধি হইয়া থাকে। অর্থাৎ কোন স্থলে প্রতিবাদী তাত্ত্বে অনবধারণ বা অনিশ্চয় সম্পাদন করিবার লক্তও অর্থাৎ উভয় পক্ষের সংশয় সমর্থনোদেকেন্ডাও অক্ত হেতুর বারা বিরুদ্ধ পক্ষেত্র সংস্থাপন করেন। কারণ, বিপর্যায় হইলে অর্থাৎ বাদীর চেতুর দারা তত্ত্বে অবধারণ হইলে প্রকরণ অর্থাৎ বাদীর পক্ষ নির্ণাতই হইলা বার। তত্ত্বের অনবধারণের বিপর্যায় অর্থাৎ অভাব ভত্তর অবধারণ। তাই ভাষাকার তাঁহার পুর্ব্বোক্ত 'বিপর্যারে" এই পদের ব্যাখ্যা করিয়াছেন-"তত্ত্বাবধারণে"। ফলকথা, ভাষাকার "তত্ত্বাবধারণাচ্চ" ইত্যাদি সন্দর্ভের ছারা পরে এখানে "প্রকরণসম" নামক হেজাভালের উদাহরণ প্রদর্শন করিয়া, এই "প্রকরণসমা" লাভি হইতে উহার ভেদ প্রকাশ করিরাছেন। অর্থাৎ "প্রকরণদম" নামক হেখাভাদের প্রয়োগখণে বাহাতে বাদীর পক্ষের নির্ণয় না হয়—কিন্ত তত্ত্বর অনির্ণয় বা উভয় পক্ষের দংশয়ই স্তুদু হয়, ইহাই প্রতিবাদীর উদ্দেশ্য। সেই জন্মই দেখানে প্রতিবাদী তুলাবদশালী অন্ত হেতুর দাবা প্রতিপক্ষেরও সংস্থাপন করেন। কিন্ত এই "প্রকরণনমা" জাতি স্থলে বাদী ও প্রতিবাদী উভয়ের উদ্দেশ্য অভ্যরূপ। তাৎপর্যা-টীকাকার এখানে ভাষাকারের গুড় তাৎপর্য্য ব্যক্ত করিয়া বলিয়াছেন যে,' নিজদাধ্য নিশ্চয়ের ছারা অপরের সাধাকে বাধিত করিব, এই বৃদ্ধিবশতঃই প্রতিবাদী হেতু প্রয়োগ করিলে, দেখানে "প্রকরণসম" নামক জাতান্তর হয়। আর বেখানে বাদীর হেতুর তুলাবলশাণী অন্ত হেতু বিদামান থাকায় সংপ্রতিপক্ষতাবশতঃ বাদীর হেতৃকে অনিশ্চায়ক করিব অর্থাৎ বাদীর ঐ হেতু উ'হার

১। নংখবং প্রকরণসমাহারো হেখালাসো নোব্লাবনীয়ে প্রতিবাদিনা, আজ্বরপ্রস্থাধিতাত আহ "তত্ত্বানক ধারণাতে প্রক্রিয়াসি জিঃ"। স্বনাধানিপ্রিন পরসাধনবিপ্রন্ত্রীত প্রতিবাদিনা সাধনব প্রস্থানার প্রকরণসমালাতারের ভবতি। সংপ্রতিপক্ষতরা বাদিন: সাধনমনি-চারকং করোনীতি বুলা প্রতিপক্ষসাধনা প্রস্থানো ন আতিবাদী, সম্ভরবাদিরাং। সংপ্রতিপক্ষতারা হেতুগোরস্তা অনৈকাভিকবন্ত্রপাদিতারং। "তত্ত্বানবধারণা"দিতানের প্রকরণসমোধার্বং দ্পিতং !—ভাৎপর্যাচীকা।

দাধ্যের নিশ্চায়ক হয় না, পরস্ত সংশ্রেরই প্রয়োজক হয়, ইহা সমর্থন করিব— এই বৃদ্ধিবশতঃ
প্রতিবাদী প্রতিপক্ষের দাধন বা হেতু প্রয়োগ করেন, দেখানে উহাকে বলে "সংপ্রতিপক্ষ" নামক
হেত্যাভাদের উত্তাবন । উহা সহস্তর, স্বতরাং উহা করিলে তাহা জাত্যুক্তর হয় না । উক্ত স্থলে
বাদী ও প্রতিবাদী উভয়ের হেতুই ছয় হয় । স্বতরাং সংপ্রতিশক্ষতা হেতু দোব । স্বত্যাব তব
নিশ্রার্থ বাদবিচারেও উহার উদ্ভাবন কর্ত্তরা। কিন্তু বাদী ও প্রতিবাদী বদি ঐক্রপ স্থলেও নিজ্পাথ্য
নিশ্রের অভিমান করিয়া, তজারা অপর পক্ষের বাধ সমর্থন করেন, তাহা হইলে সেখানে
ভাহাদিগের উভয়ের উত্তর্জ স্বরাঘাতক হওয়ায় জাত্যুত্র হইবে । উহারই নাম "প্রকর্ষণসমা"
জাতি ৪১৭ ।

#### প্রকরণদম-প্রকরণ দমাধা । ৭ ।

# সূত্র। ত্রৈকাল্যাসিদ্ধের্হেতোরহেতুসমঃ ॥১৮॥৪৭৯॥

অমুবাদ। হেতুর ত্রৈকাল্যাসিদ্ধিপ্রযুক্ত প্রভাবস্থান (১৬) "অহেতুদম" প্রতিষেধ।

ভাষা। হেতৃঃ দাধনং, তৎ দাধ্যাৎ পূর্বাং পশ্চাৎ সহ বা ভবেৎ।
যদি পূর্বাং দাধনমদতি দাধ্যে কন্ত দাধনং। অথ পশ্চাৎ, অদতি দাধনে
কন্তেদং দাধ্যং। অথ যুগপৎ দাধ্যদাধনে, ছয়োব্বিদ্যমানয়োঃ কিং কন্ত দাধনং কিং কন্ত দাধ্যমিতি হেতুরহেতৃনা ন বিশিষ্যতে। অহেতুনা দাধ্যমাৎ প্রত্বশ্বানমহেতুসমঃ।

অমুবাদ। হেতু বলিতে সাধন, তাহা সাধ্যের পূর্বের, পশ্চাৎ অথবা সহিত অর্থাৎ সেই সাধ্যের সহিত একই সময়ে থাকিতে পারে। (কিন্তু) যদি পূর্বের সাধন থাকে, (তথন) সাধ্য না থাকায় কাহার সাধন হইবে ? আর যদি পশ্চাৎ সাধন থাকে, তাহা হইলে (পূর্বের) সাধন না থাকায় ইহা কাহার সাধ্য হইবে ? আর যদি সাধ্য ও সাধন যুগপৎ অর্থাৎ একই সময়ে থাকে, তাহা হইলে বিজ্ঞমান উভয় পদার্থের মধ্যে কে কাহার সাধন ও কে কাহার সাধ্য হইবে ? (অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত কালত্রয়েই হেতুর সিদ্ধি হইতে পারে না ) এ জন্ম হেতু অর্থাৎ যাহা হেতু বলিয়া কথিত হয়, তাহা অহেতুর সহিত বিশিষ্ট হয় না অর্থাৎ অহেতুর সহিত তাহার কোন বিশেষ না থাকায় তাহা অহেতুর তুল্য। অহেতুর সহিত সাধর্ম্ম্যা-প্রযুক্ত প্রত্যবন্থান (১৬) আহেতুসম প্রতিষেধ।

টিপ্রনী। মহর্ষি ক্রমান্থদারে এই স্থতের ছারা "অতেতুসম" প্রতিষেধের লক্ষণ বলিয়াছেন। পূর্ববং এই স্তত্ত্বেও "প্রত্যবস্থানং" এই পদের মধাহার মহর্ষির অভিনত ব্রিতে হইবে। অর্থাৎ হেতুর ত্রৈকালাদিদ্বিপ্রযুক্ত প্রতিবাদীর বে প্রতাবস্থান, তাহাকে বলে (১৬) অহেতুদম প্রতিবেধ, ইহাই মহর্ষির বক্তবা। প্রত্রে "হেতু" শব্দের দারা এখানে জনক ও জ্ঞাপক, এই উভয় হেতুই বিবক্ষিত। কারণ, জনক হেতুকে এছণ করিয়াও উক্তরণ প্রতিষেধ হইতে পারে। পরবর্ত্তী স্ত্রভাষো ভাষাকারও উহা স্পষ্ট প্রকাশ করিয়াছেন। স্থতরাং এখানেও ভাষাকারোক্ত "সাধন" শব্দের দারা কার্য্যের জনত হেতু ও জ্ঞাপক হেতু, এই উত্তর এবং "সাধা" শব্দের দারাও কার্য্য ও জ্ঞাপনীর পদার্থ, এই উভয়ই গৃহীত হইয়াছে বুঝা বার। ভাষাকার প্রতিবাদীর অভিপ্রার বাজ করিবার জন্ম এখানে হেতুর ত্রৈকাণ্যাদিদ্ধি বুঝাইতে বলিরাছেন যে, বাহা হেতু বলিয়া কথিত হইবে, তাহা সাধ্যের পূর্ব্ধকালে অথবা পরকালে অথবা সমকালে অর্থাৎ সাধ্যের সহিত একই সময়ে জন্মিতে পারে বা থাকিতে পারে। কারণ, উহা ভিন্ন আর কোন কাল নাই; কিন্ত উহার কোন কালেই হেতু দিছ হইতে পারে না। কারণ, হেতু যদি সাধ্যের পূর্বেই জন্ম বা থাকে, ইছা ৰলা যায়, তাহা হইলে তথন ঐ সাধা না থাকায় ঐ হেতু কাহার সাধন হইবে ! যাহা তথন নাই, তাহার সাধন বলা যার না। আর যদি ঐ হেতু ঐ সাধ্যের পরকালেই জন্মে বা থাকে, ইহা বলা যার, তাহা হলৈ ঐ সাধোর পূর্ব্বে ঐ হেতু না থাকার উহা কাহার সাধা হইবে ? হেতুর পূর্ব্বকালবর্ত্তী পদার্থ উহার নাধ্য হইতে পারে না । কারণ, সমানকাণীন না হইলে নাধ্য ও সাধনের সম্বন্ধ হইতে পারে না। সমানকালীনত্ব ঐ সহদ্ধের অঙ্গ। স্থতরাং যদি ঐ সাধ্য ও হেতু যুগপৎ অর্থাৎ একই সময়ে জন্মে বা থাকে, ইহাই বলা নায়, তাহা হইলে ঐ উভয় পদাৰ্থ ই সমকালে বিদ্যমান থাকার উহার মধ্যে কে কাহার সাধন ও কে কাহার সাধ্য হইবে ? অর্থাৎ তাহা হইলে ঐ উভয়ের সাধ্য-সাধন-ভাব নির্ণয় করা বায় না। কাঃণ, উভয়ই উভয়ের সাধ্য ও সাধন বলা বায়। স্থতরাং পুর্ব্বোক্ত কাণত্রহেই বর্থন হেতুর সিদ্ধি হয় না, তথন তৈকাণ্যাসিদ্ধিবশতঃ বাহা হেতু বলিয়া কথিত হইতেছে, তাহা অফ্রাফ্র অহেতুর সহিত তুলা হওয়ায় উহা হেতুই হয় না। কারণ, বাদী যে সমস্ত পদার্থকে তাঁহার সাধ্যের সাধন বা হেতু বলেন না, সেই সমস্ত পদার্থের সহিত ভাঁহার কথিত হেতুর কোন বিশেষ নাই। প্রতিবাদী এইরপে বাদীর কথিত হেতুতে বৈকালাসিদ্ধি সমর্থন করিয়া, অহেতুর সহিত উহার সাধর্ম্মপ্রযুক্ত প্রতাবস্থান করিলে উহাকে বলে (১৬) "অহেতু-সম" প্রতিষেধ। উক্ত প্রতিষেধ স্থলে পূর্ব্বোকরণে প্রতিকূল তর্কের বারা হেতুর ত্রৈকাল্যাদিদ্ধি সমর্থন করিয়া উহার হেতৃত্ব বা সাধা-সাধন-ভাবই প্রতিবাদীর দূব্য অর্থাৎ থণ্ডনীয়। অর্থাৎ সর্ব্বত্র কাৰ্য্যকারণভাব ও জ্ঞাপ্যজ্ঞাপকভাব বা প্রমাণ-প্রমেয়ভাব থণ্ডন করাই উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর উদ্দেশ্ত । বিতীয় অধারে মংবি নিজেই উক্ত জাতির উদাহরণ প্রদর্শন করিয়া, প্রতিবাদীর বক্তবা বুঝাইরাছেন এবং পরে দেখানে উহার খণ্ডনও করিয়াছেন। তাই "তার্কিকরক্ষা"কার বরদরাজ্ঞ উক্ত জাতির স্বরূপ ব্যাথ্যা করিয়া লিথিয়াছেন,—"দেয়ং জাতিঃ সূত্রকারৈরের প্রমাণপরীকারা-ম্বাক্ততৈব 'প্ৰত্যকাৰীনামপ্ৰামাণাং হৈ কাল্যাদিকে'বিতি"। ১৮।

ভাষ্য। অস্তোভরং—

অমুবাদ। এই "অহেতুসম" প্রতিষেধের উত্তর—

#### সূত্র। ন হেতুতঃ সাধ্যসিদ্ধেক্তৈকাল্যাসিদ্ধিঃ॥ ॥১৯॥৪৮০॥

অনুবান। ত্রৈকাল্যাসিদ্ধি নাই, যেহেতু হেতুম্বারা সাধ্যসিদ্ধি হয় অর্থাৎ কারণ ছারা কার্য্যের উৎপত্তি ও প্রমাণের দ্বারা প্রমেয়ের জ্ঞান হয়।

ভাষ্য। ন ত্রৈকাল্যাসিদ্ধিঃ। কঙ্গাৎ ? **তেতুতঃ সাধ্যসিদ্ধেঃ।**নির্বর্তনীর্থ্য নির্ব্তৃত্তির্বিজ্যেশ্য বিজ্ঞানমূভ্য়ং কারণতো দৃশ্যতে।
সোহয়ং মহান্ প্রত্যক্ষবিষয় উদাহরণমিতি। যতু খলুক্তং—অসতি
সাধ্যে কস্য সাধ্যমিতি—যতু নির্বর্ত্যতে যচ্চ বিজ্ঞাপ্যতে তন্তেতি।

অমুবাদ। ত্রৈকাল্যাসিদ্ধি নাই। (প্রশ্ন) কেন ? (উত্তর) যেহেতু, হেতুর ঘারা সাধ্যসিদ্ধি হয়। বিশদার্থ এই যে, উৎপাদ্য পদার্থের উৎপত্তি ও বিজ্ঞেয় বিষয়ের বিজ্ঞান, এই উভয়ই "কারণ" ঘারা অর্থাৎ জনক ঘারা এবং প্রমাণ ঘারা দৃষ্ট হয়। সেই ইহা মহান্ প্রত্যক্ষবিষয় উদাহরণ। যাহা কিন্তু উক্ত হইরাছে—(প্রশ্ন) সাধ্য না থাকিলে কাহার সাধন হইবে ? (উত্তর) যাহাই উৎপন্ন হয় এবং যাহা বিজ্ঞাপিত হয়, তাহার সাধন হইবে [ অর্থাৎ যাহা উৎপন্ন হয়, তাহার অব্যবহিত পূর্বকালে থাকিয়া উহার জনক পদার্থ উহার সাধন বা কারণ হইয়া থাকে এবং যাহা বিজ্ঞাপিত বা বোধিত হয়, তাহার বিজ্ঞাপক পদার্থ যে কোন কালে থাকিয়া উহার সাধন অর্থাৎ প্রমাণ হইয়া থাকে।

টিপ্পনী। মহর্ষি পূর্বাহাজে "আহেত্সম" প্রতিষেধের উত্তর বলিতে প্রথমে এই হ্রের হারা প্রকৃত দিছান্ত বলিবাছেন যে, বৈকালাদিদ্ধি নাই। অর্থাৎ পূর্বাহ্যজে "অহেত্সম" প্রতিবেধের প্রায়া হলে প্রতিবাদি যে, বাদার হেতৃর কৈকালাদিদ্ধি সমর্থন করেন, বস্ততঃ তাহা নাই। কেন নাই, তাই বলিরাছেন,—"হেতৃতঃ নাংগিদছেঃ"। এখানে "হেতৃ" শাস্তর হারা জনক হেতৃ অর্থাৎ কার্য্যের কারণ এবং জ্ঞাপক হেতৃ অর্থাৎ প্রমাণ, এই উত্তরই গৃহীত হইরাছে। স্কতরাং "সাধা" শব্দের হারাও কারণদাধ্য কার্য্য এবং প্রমাণদাধ্য অর্থাৎ প্রমাণ হারা বিজ্ঞের পদার্থ, এই উত্তরই গৃহীত হইরাছে। স্কতরাং 'দিদ্ধি" শব্দের হারাও কার্য্য পক্ষে উৎপত্তি এবং বিজ্ঞের পদার্থ পদার্থ প্রক্ষে বিজ্ঞান বৃত্তিতে হইবাছ। অতরাং 'দিদ্ধি" শব্দের হারাও কার্য্য পক্ষে উত্তল বাক্যের এরপই ব্যাখ্যা

করিয়াছেন। স্থতরাং ভাষো "কারণ" শব্দের ছারাও কার্য্য পক্ষে জনক এবং বিজ্ঞের পক্ষে বিজ্ঞাপক প্রমাণই গৃহীত হইরাছে। ভাষাকার পরে মহর্ষির মূল তাৎপর্য্য বাক্ত করিয়া বলিয়াছেন বে, সেই ইহা মহানু প্রত্যক্ষবিষয় উদাহরণ। অর্থাৎ কারণ দারা কার্য্যের উৎপত্তি এবং প্রমাণ দারা প্রমেয়জ্ঞান বহু স্থলে প্রত্যক্ষদির। স্কুতরাং ঐ সমস্ত উদাহরণ দারা সর্ববিই ঐ দির্বাস্ত স্বীকার্য্য হওয়ায় হেতুর ত্রৈকাল্যানিদ্ধি হইতেই পারে না। তবে হেতু যদি দাধ্যের পূর্ব্বেই থাকে, তাহা হইলে তথ্ন সাধ্য না থাকার উহা কাহার সাধন হইবে ? এই বাহা প্রতিবাদী বলিয়াছেন, তাহার উত্তর বলা আবশ্রক । তাই ভাষাকার পরে ঐ কথার উল্লেখ করিয়া, তছত্তরে বলিয়াছেন যে, যাহা উৎপন্ন হয় এবং যাহা বিজ্ঞাপিত হয়, তাহারই সাধন হইবে। তাৎপর্য্য এই বে, যে কার্য্য উৎপল্ল হয়, তাহার অবাবহিত পূর্ব্ব ফালে বিদামান থাকিলা উহার জনক পদার্থ উহার সাধন বা কারণ হইতে পারে। পূর্ব্বে ঐ কার্যা বিদামান না থাকিলেও উহার জনক পদার্থকে পূর্ব্বেও উহার সাধন বা কারণ বলা বায়। অর্থাৎ কার্য্যোৎপত্তির পূর্ব্বেও বৃদ্ধিস্থ সেই কার্য্যকে গ্রহণ করিয়াও উহার পূর্ব্ববর্তী জনক পদার্থে কারণত বাবহার হইরা থাকে ও হইতে পরে। এবং যে প্রমাণ ছারা উহার প্রমেরবিষয়ের জ্ঞান জ্ঞা, দেই প্রমাণ কোন স্থলে দেই প্রমের বিষয়ের পূর্বকালে এবং কোন স্থলে প্রকালে এবং কোন স্থলে সমকালেও বিদামান থাকিয়া, উহার বিজ্ঞাপক বা প্রমাণ হইয়া থাকে ও হইতে পারে। মংবি বিতীয় অবাারে প্রমাণের পূর্ব্বোক্ত ত্রৈকাল্যাদিদ্ধি থওন করিতে "বৈকাল্যাপ্রতিষেধক্ষ" ইত্যাদি (১١১৫) ক্তরের দারা উহার একটা উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন। ভাষাকার পূর্ব্বে দেখানে উহার সমস্ত উদাহরণ প্রদর্শন করিয়া, পূর্ব্বোক্ত ভৈকাল্যা-দিদ্ধির খণ্ডন করিয়াছেন। ফলকথা, হেতু যে সাংখ্যর পূর্বকালাদি কোন কালেই থাকিয়া হেতু হুইতে পারে না, ইহা সমর্থন করিতে প্রতিবাদী যে প্রতিকৃত তর্ক প্রদর্শন করেন, ভাহার মূল বা অধীভূত বাপ্তি নাই। তিনি কোন হেতুতেই বাপ্তি প্রদর্শন করিয়া জক্ষণ তর্ক প্রদর্শন করেন নাই এবং করিতে পারেন না । স্বতরাং তাঁহার প্রধর্শিত ঐ তর্কের অঙ্গ ব্যাপ্তি না থাকায় উহা যুক্তাকহীন হওৱার উহার দারা তিনি হেত্র ত্রৈকাল্যাসিদ্ধি সমর্থন করিতে পারেন না, স্বতরাং ভদ্মারা সর্বত্ত হেতুর বা সাধাসাধন-ভাবের খণ্ডন করিতেও পারেন না। বস্ততঃ প্রতি-বাদীর উক্ত তর্ক যুক্তাঞ্চীন হওয়ায় উহা প্রতিকৃল তর্কই নহে, কিন্ত প্রতিকৃল তর্কাভাষ। তাই এই "অহেতুদমা" জাতিকে বলা হইয়াছে—"প্রতিকৃণতর্কদেশনাভাদা"। মহর্ষি এই স্থতের বারা উক্ত জাতির প্রয়োগ স্থলে প্রতিবাদীর আশ্রিত পূর্ব্বোক্তরণ প্রতিকৃণ তর্কের যুক্তাঙ্গহীনত্ব স্থচনা করিয়া, উহা যে, প্রতিবাদীর উক্তরণ উত্তরের অসাধারণ ছ্টাছের মূল, ইহা স্চনা করিয়া গিয়াছেন এবং সাধ্য ও সাধন সমানকালীন না হইলে ঐ উভয়ের দছক সম্ভব নছে, ইহা বলিয়া প্রতিবাদী ঐ উভয়ের সমান-কাণীনতকে ঐ উভরের সহজের অঙ্গ বলিয়া স্বীকারপূর্বক এরপ উত্তর করার অযুক্ত অক্ষের স্বীকারও তাঁহার ঐ উত্তরের ছ্টকের মূল, ইহাও স্চনা করিয়াছেন। কারণ, সাধ্য ও সাধনের সম্বন্ধের পক্ষে ঐ উভয়ের সমানকাণীনত্ব অনাবশুক, স্মতরাং উহা অল নহে ।) মা

#### সূত্র। প্রতিষেধানুপপত্তেশ্চ প্রতিষেদ্ধব্যাপ্রতি-ষেধঃ॥২০॥৪৮১॥

অনুবাদ। "প্রতিষেধে"র (প্রতিষেধক হেতুর) অনুপপত্তিবশতঃও অর্থাৎ প্রতিবাদীর নিজ মতামুসারে ত্রৈকাল্যাসিদ্ধিবশতঃ তাঁহার প্রতিষেধক ঐ হেতুও অসিদ্ধ হওয়ার (তাঁহার) প্রতিষেদ্ধব্য বিষয়ের প্রতিষেধ হয় না।

ভাষ্য। পূৰ্বাং পশ্চাদ্যুগপদ্ধা ''প্ৰতিষেধ'' ইতি নোপপদ্যতে। প্ৰতিষেধানুপপত্তেঃ স্থাপনাহেতুঃ সিদ্ধ ইতি।

অমুবাদ। "প্রতিষেধ" অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত স্থলে প্রতিবাদীর কথিত প্রতিষেধক হেতু ( ত্রৈকাল্যাসিদ্ধি ) পূর্বেকালে, পরকালে অথবা যুগপৎ থাকে, ইহা উপপন্ন হয় না। "প্রতিষেধে"র অমুপপত্তিবশতঃ অর্থাৎ প্রতিবাদীর নিজ মতামুসারে তাঁহার কথিত প্রতিষেধক হেতুও ত্রৈকাল্যাসিদ্ধিবশতঃ অসিদ্ধ হওয়ায় স্থাপনার হেতু অর্থাৎ বাদীর নিজপক্ষস্থাপক হেতু দিন্ধ।

টিপ্লনী। মহবি পরে এই হুত্রের দারা পূর্ব্বোক্ত "অহেতৃদহ" প্রতিষেধ বে অব্যাঘাতক, ইহা সমর্থন করিয়া, উহার ছন্তরের সাধারণ মূলও প্রদর্শন করিয়াছেন। পূর্ব্বং অব্যাঘাতকত্বই সেই সাধারণ মূল। মুক্তালহানি ও অযুক্ত অলের তীকার অনাধারণ মূল। পূর্কত্ত্রের দারা তাহাই প্রদর্শিত হইরাছে। বন্ধারা প্রভিবেধ করা হয়, এই অর্থে এই সূত্রে প্রথমোক্ত "প্রতিবেধ" শব্দের দারা উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর গৃহীত প্রতিষেধক হেতুই বিবহ্নিত। স্থ্রাহুসারে ভারাকারও প্রতিবেদক হেতু অর্থেই "প্রতিবেদ" শক্ষের প্রয়োগ করিয়াছেন। পূর্ব্ধাক্ত খলে প্রতিবাদী বাদীর হেতৃর হেতৃত্বের প্রতিষেধ করিতে অর্থাৎ উহার অভাব সাধন করিতে হেতৃ বলিয়াছেন— "ত্রৈকাণ্যাদিদ্ধি"। স্থতরাং উহাই তাঁহার গৃহীত প্রতিবেধক হেতু। কিন্তু যদি ত্রৈকাণ্যাদিদ্ধি-বশতঃ বাদীর প্রযুক্ত হেতৃর অসিদ্ধি হয়, উহার হেতৃত্বই না থাকে, তাহা হইলে প্রতিবাদীর ঐ হেতৃও অদিত্ব হইবে, উহাও হেতু হইতে পারে না। কারণ, প্রতিবাদীর ঐ প্রতিষেধক হেতুও ত উহার সাধ্য প্রতিবেধের পূর্বাকালে অথবা পরকালে অথবা যুগণৎ থাকিয়া প্রতিষেধ সাধন করিতে পারে না —ইহা তাঁহারই কথিত যুক্তিবশতঃ স্বীকার করিতে তিনি বাধা। স্বতরাং তাঁহার কথিত কৈকালানিদ্বিশতঃ তাঁহার ঐ প্রতিবেধক হেতুও অনিদ্ধ হওয়ায় তিনি উহার ঘারা তাঁহার প্রতিষেধ্য বিষয়ের প্রতিষেধ করিতে পারেন না। অর্থাৎ উহার দ্বারা বাদীর নিজ পক্ষতাপক হেতুর হেতৃত যাহা প্রতিবাদীর প্রতিবেধা, তাহার প্রতিবেধ হর না। স্কররাং উহার হেতৃত্বই দিল থাকার ঐ হেডু দিক্ত আছে। ভাষাকার পরে মংবির এই চরম বক্তবাই ব্যক্ত করিয়া বলিয়াছেন। ফলকথা, প্রতিবাদী যে ত্রৈকাগাদিদ্ধিবশত: বাদীর হেতুকে অদিদ্ধ বণিয়া উক্তরণ উত্তর করেন, সেই বৈকাল্যাদিভিবণতঃ তাঁহার নিজের ঐ হেতৃও অসিভ বলিয়া স্বীকার করিতে তিনি বাধ্য হওয়ায় পরে বাদীর হেতৃকে দিল্ক বলিয়া স্বীকার করিতেই তিনি বাধা হইবেন। স্থতরাং তাঁহার 
ঐ উত্তর স্ববাবাতক হওয়ায় কোনরপেই উহা সহত্তর হইতে পারে না, উহা অসহত্তর। বিতীয়
অধ্যায়ের প্রারম্ভে সংশয় পরীক্ষার পরে প্রমাণদামাল্য পরীক্ষার মহর্ষি ইহা বিশদক্ষপে প্রতিপাদন
করিয়াছেন। বার্ত্তিক কার ও তাৎপর্যাটীকাকার প্রভৃতি দেখানেই মহর্ষির তাৎপর্য্য বাাধা।
করিয়াছেন। তাই তাৎপর্যাটীকাকার এখানে পূর্ব্বোক্ত "আহেতৃদম" প্রতিষ্বেধের কোন ব্যাধাদি
না করিয়া লিথিয়াছেন,—"স্ক্রভাষাবার্ত্তিকানি প্রমাণদামান্তপরীক্ষাব্যাধানেন ব্যাধ্যাতানি"। ২০।
অংক্তৃসম-প্রকরণ সমাপ্ত। ৮।

#### সূত্র। অর্থাপত্তিতঃ প্রতিপক্ষসিদ্ধেরর্থাপত্তিসমঃ॥ ॥২১॥৪৮২॥

অমুবাদ। অর্থাপত্তি দারা প্রতিপক্ষের (বিরুদ্ধ পক্ষের) সিদ্ধিপ্রযুক্ত প্রত্যবস্থান (১৭) অর্থাপত্তিসম প্রতিষেধ।

ভাষ্য। 'অনিত্যঃ শব্দঃ প্রযন্ত্রানন্তরীয়কস্বাদ্ঘটব'দিতি স্থাপিতে পক্ষে
অর্থাপত্তা প্রতিপক্ষং সাধ্যতো**হর্থাপিত্তিস**মঃ। যদি প্রযন্ত্রীয়কত্বাদনিত্যসাধর্ম্যাদনিত্যঃ শব্দ ইত্যর্থাদাপদ্যতে নিত্যসাধর্ম্যানিত্য ইতি।
অস্তি চাদ্য নিত্যেন সাধর্ম্যমস্পর্শস্বমিতি।

অনুবাদ। শব্দ অনিতা, যেহেতু প্রযন্ত্রজন্য, যেমন ঘট—এইরপে পক্ষ স্থাপিত হইলে অর্থাপতির ঘারা অর্থাৎ অর্থাপত্যাভাসের ঘারা প্রতিপক্ষ-মাধনকারী প্রতিবাদীর (১৭) তার্থাপিতিসম প্রতিষেধ হয়। যথা—যদি প্রযন্ত্রজন্মস্বরূপ অনিত্য পদার্থের সাধর্ম্মাপ্রযুক্ত শব্দ অনিত্য, ইহা কথিত হয়, তাহা হইলে নিত্য পদার্থের সাধর্ম্মাপ্রযুক্ত শব্দ নিত্য, ইহা অর্থতঃ প্রাপ্ত হয় (অর্থাৎ বাদার পূর্বেবাক্ত ঐ বাক্যের ঘারা অর্থতঃ ইহা বুঝা যায়) এই শব্দের নিত্য পদার্থের সহিত স্পর্শ-শ্রতারূপ সাধর্ম্মাও আছে।

িগ্রনী। এই স্থরের দ্বারা ক্রমান্ত্রসারে "অর্থাপতিসম" প্রতিষেধের নক্ষণ কথিত হইয়ছে।
পূর্ববং এই স্থরেও "প্রতাবস্থানং" এই পদের অধ্যাহার মহর্ষির অভিমত। কোন বজা কোন
বাক্য প্রয়োগ করিলে ঐ বাক্যের অর্থহঃ যে অনুক্ত অর্থের বর্ধার্থ বোধ জন্মে, তাহাকে বলে
অর্থাপত্তি, এবং উহার সাধন বা করণকে বলে অর্থাপত্তিপ্রমাণ। মীমাংসকসম্প্রদায়ের মতে
উহা একটা অভিবিক্ত প্রমাণ। কিন্ত মহর্ষি গোতমের মতে উহা অন্তমানপ্রমাণের অন্তর্গত।
বেমন কোন বজা "জাবিত দেবদক্ত গৃহে নাই", এই বাক্য বনিলে, ঐ বাক্যের অর্থতঃ বুঝা বার

যে, বেবদন্ত বাহিরে আছেন। কারণ, জীবিত ব্যক্তি গৃহে না থাকিলে অভ্যত্র তাহার সন্তা অবশাই স্বীকার করিতে হইবে। নচেৎ ভাহার জীবিতত্ব ও গৃহে অসভার উপপত্তি হয় না। স্থাতরাং উক্ত স্থলে যে ব্যক্তিতে অন্তত্ৰ বিদামানতা নাই, তাহাতে জীবিতত্ব ও গৃহে অমন্তা নাই, এইক্লপে বাতিরেক বাাপ্তিনিশ্চরবশতঃ দেই বাাপ্তিবিশিষ্ট (জীবিতত্ব সহিত গৃহে অসতা) হেতুর ছারা त्नवन्छ वहित्व आह्म, देश अष्ट्रमानिक इत्र। श्रद्धांक वका, वात्मात कात्रा छेश ना वनित्नव ভিনি যে বাক্য বলিয়াছেন, তাহার অর্থতঃ ঐ অনুক্ত অর্থের যথার্থ বোধ জন্মিয়া থাকে। এ জন্ত উহা অর্থাপত্তি নামে কথিত হইয়াছে এবং বদ্বারা পূর্কোক্ত স্থলে অর্থতঃ আগত্তি অর্থাৎ ব্যার্থাবোধ জন্ম, এই অর্থে অর্থাণত্তি প্রমাণেও "অর্থাণত্তি" শব্দের প্রয়োগ হইয়াছে। গৌতম মতে উপ্ প্রমাণাস্তর না হইলেও প্রমাণ। বিতীর অভারের বিতীর আহ্নিকের প্রারম্ভে মহর্ষি উক্ত বিষয়ে নিজমত দমর্থন করিয়াছেন। কিন্ত যে ছলে বক্তার কথিত কোন পদার্থে তাহার অফুক্ত তর্বের বাপ্তি নাই, দেখানে অর্থাপত্তির ছারা দেই অর্থের যথার্থবাধ জন্মে না। দেখানে কেছ দেই অত্ত অর্থ বুঝিলে, তাহার দেই ভ্রমাত্মক বোধের করণ প্রকৃত অর্থাপত্তিই মহে,—উহাকে বলে "অর্থাপত্ত্যাভাদ"। এই হত্তে "অর্থাপত্তি" শব্দের দারা ঐ অর্থাপত্ত্যাভাদই গৃথীত হইরাছে। প্রতিবাদী ঐ অর্থাপত্ত্যাভাদের দারা প্রতিপক্ষের অর্থাৎ বাদীর বিরুদ্ধ পক্ষের নিঞ্জি দমর্থন করিয়া প্রতাবস্থান করিলে, তাহাকে বলে "অর্থাপত্তিদ্দ" প্রতিবেধ<sup>5</sup>। ভাষ্যকার উদাহরণ দারা ইহার অরূপ ব্যাথ্যা করিতে বলিয়াছেন বে, কোন বানী "শক্ষোহনিতাঃ প্রবদ্ধানন্তরীয়ক্তাদ্বটবং" ইত্যাদি ভাষবাক্যের ধারা নিজ পক্ষ স্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি অর্থাপত্তির দারা অর্থাৎ যাহা প্রকৃত অর্থাপত্তি নহে, কিন্তু অর্থাপত্ত্যাভাগ, তদ্বারা প্রতিপক্ষের অর্থাৎ শব্দে নিভাত্ব পক্ষের দাধন করেন, তাহা হইলে তাঁহার দেই উত্তর "অর্থাপতিদ্রম" প্রতিষেধ হইবে । যেমন প্রতিবাদী যদি উক্ত স্থলে বলেন যে, অনিতা পদার্থের ( ঘটের ) সাধর্ম্মা প্রয়ত্তরতাত্তপ্রযুক্ত শক্ষ অনিতা, ইহা বলিলে ঐ বাক্যের অর্থতঃ বুঝা বার বে, নিত্য পদার্থের সাধ্য্যপ্রযুক্ত শব্দ নিত্য। আকাশাদি অনেক নিত্য পদার্থের সহিত শব্দের স্পর্শশ্যতারূপ সাধ্যাও আছে। স্থতরাং তৎপ্রযুক্ত শব্দ নিতা, ইহা দিছ হইলে বাদী উহাতে অনিতাত্ব দাবন করিতে পারেন না। উক্তরূপে বাদীর অফু-মানে বাধ অথবা পরে সংপ্রতিপক্ষ-দোধের উদ্ভাবনই উক্ত হলে প্রতিবাদীর উদ্দেশ্র। পূর্ব্বোক্ত "দাধর্মাদ্য।" প্রভৃতি কোন কোন জাতির প্রয়োগস্থণেও প্রতিবাদী এইরূপ প্রভাবস্থান করেন। কিন্তু দেই সমস্ত স্থলে প্রতিবাদী বাদীর বাক্য গ্রহণ করিয়া তাঁহার অভিপ্রায় বর্ণন করেন না। অর্থাৎ বাদীর বাক্য বারাই অর্থত: এরপ বুঝা বার, ইহা বলেন না। কিন্ত এই "অর্থাপতিসমা" লাতির প্রয়োগস্থলে প্রতিবাদী বাদীর বাহা তাৎপর্য্য বিষয় নতে, এমন অর্থও তাঁহার তাৎপর্য্যবিষয় বলিয়া কলনা করিয়া, উক্তরূপ প্রতাবস্থান করেন। স্থতরাং ইহা ভিল্ল প্রকার জাতি। তাৎপর্য্য-নকাকারও এথানে লিখিয়াছেন,—"ন সাধর্ম্মাসমাদৌ বাদাভিপ্রায়বর্ণনমিতাতো ভেদঃ"।

উক্তবিশ্বীতাকেপশক্তির্থাপতিঃ,—তত্তদাভাগো ল্যাতে। অধীপ্রাভাগাং প্রতিপক্ষসিভিষ্টিবার
প্রতাবহান্যর্থাপতিস্থ ইতার্থা।—তার্কিকরকা।

মহানৈয়াত্মিক উপয়নাচার্য্যের ব্যাথ্যান্ত্রণারে তার্কিকরক্ষা কার বরদরাজ বলিয়াছেন বে, বিশেষ বিধি হইলে উহার বারা শেষের নিষেধ বুঝা যায়, এইরূপ ভ্রমই এই "অর্থাপত্তিসমা" জাতির উত্থানের হেতু। অর্থাৎ এরূপ ভ্রমবশতঃই প্রতিবাদী উক্তরূপ অসহত্তর করেন। যেমন কোন বাদী শব্দ অনিতা, এই বাকা বলিলে প্রতিবাদী বলিলেন বে, তাহা হইলে অন্ত সমস্তই নিতা, ইহা ঐ বাকোর অর্থতঃ বুঝা যায়। থাছা ছইলে ঘটাদি পদার্থও নিতা হওয়ায় দৃষ্টান্ত সাধাশুরু হয়। তাহা ছইলে বিরোধদোষ হয়। এইরূপ কোন বাদী অনিতা পদার্থের সাধর্ম্মা প্রযুক্ত অনিতা, ইহা বিগলে প্রতি-বাদী বলিলেন যে, তাহা হইলে নিতা পদার্থের সাধর্ম্ম প্রযুক্ত নিতা, ইহা ঐ বাকোর অর্থতঃ বুঝা যায়। তাহা হইলে বাদীর অনুমানে সংপ্রতিপক্ষণোধ হয়। এইরূপ কোন বাদী অনুমানপ্রযুক্ত অনিতা, ইহা বলিলে প্রতিবাদী বলিলেন যে, তাহা হইলে প্রভাক্ষপ্রযুক্ত নিতা, ইহা ও বাকোর অর্থতঃ বুঝা বার । তাহা হইলে বাদীর অভিমত অনুমানে বাধদোব হর । এইকাপ কোন বাদী কাৰ্য্যত তেতকে অনিতাতের সাধক বলিলে প্ৰতিবাদী বলিলেন যে, তাহা হইলে অন্ত পদাৰ্থ সাধক নহে, ইহা ঐ বাক্যের অর্থতঃ বুঝা ধায়। এইরূপ কোন বাণী কার্য্যক হেতু অনিভাষের ব্যভিচারী नहर, हैश विनाल अভिवासी विनालन एवं, छांश इहेंगा बाग्र ममछहे वाष्ट्रिगदी, हेश के बारकात অর্থতঃ বুঝা বার। পূর্বেরাক্ত সমস্ত স্থনেই প্রতিবাদীর ক্রমণ উত্তর "এর্থাপতি দমা" জাতি। প্রতিবাদী একপে বাদীর অনুমানে সমস্ত দোষেরই উদ্ভাবন করিতে পারেন। তাই উক্ত জাতিকে বলা হইগ্লাছে, — "সর্বাদেশনা ভাগা"। "বাদিবিনোদ" গ্রন্থে শঙ্কর মিশ্র এবং বৃত্তিকার বিশ্বনার্থ প্রভৃতি নবাগণও উক্তরণেই ব্যাথা করিয়াছেন। কারণ, প্রতিবাদীর পূর্ব্বোক্তরণ দমন্ত উত্তরও সকলের নহে। উহাও জাতাভরের মধ্যে গ্রহণ করিতে হইবে ।২১।

ভাষ্য। অস্ফোত্তরং— অমুবাদ। এই "অর্থাপতিসম" প্রতিষেধের উত্তর —

#### সূত্র। অর্ক্তস্থার্থাপতেঃ পক্ষহানেরূপপতিরর্ক্তত্বা-দনৈকান্তিকত্বাচ্চার্থাপতেঃ ॥২২॥৪৮৩॥

অনুবাদ। অনুক্ত পদার্থের অর্থাপত্তিপ্রযুক্ত অর্থাৎ বাদিকর্ত্ত্বক অনুক্ত যে কোন পদার্থেরও অর্থতঃ বোধ স্বীকার করিলে তৎপ্রযুক্ত পক্ষহানির উপপত্তি হয়। অর্থাৎ তাহা হইলে প্রতিবাদীর নিজ পক্ষের অভাবও অর্থতঃ বুঝা যায়, যেহেতু (তাহাতেও) অনুক্তস্ব আছে এবং অর্থাপত্তির অর্থাৎ উক্ত স্থলে প্রতিবাদী যেরূপ অর্থাপত্তি গ্রহণ করেন, তাহার "অনৈকান্তিকত্ব" অর্থাৎ উভয় পক্ষে তুল্যহবশতঃ পক্ষহানির উপপত্তি হয়।

ভাষা। অনুপপাদা সামর্থামনুক্তমর্থাদাপদ্যতে ইতি ক্রবতঃ

993

পক্ষহানেরপপত্তিরমুক্তত্বাৎ'। অনিত্যপক্ষপ্ত সিদ্ধাবর্ধাদাপরং নিত্যপক্ষপ্ত হানিরিতি।

অনৈকান্তিকত্বাচ্চার্থাপত্তেঃ। উভয়পক্ষদমা চেয়মর্থাপতিঃ।
যদি নিত্যসাধর্ম্মাদম্পর্শহাদাকাশবচ্চ নিত্যঃ শব্দোহর্থাদাপল্লমনিত্যসাধর্ম্মাৎ প্রয়েলভারীয়কত্বাদনিত্য ইতি। ন চেয়ং বিপর্যয়েমাত্রাদেকান্তেনার্থাপত্তিঃ। ন খলু বৈ ঘনস্ত গ্রাব্ণঃ পতনমিত্যর্থাদাপদ্যতে দ্রবাণামপাং পতনাভাব ইতি।

অনুবাদ। সামর্থ্য উপপাদন না করিয়া অর্থাৎ বাদীর বাক্যে যে ঐরপ অনুক্ত অর্থ কল্পনার সামর্থ্য আছে, যদ্বারা উহা বাদীর বাক্যের অর্থতঃ বুঝা যায়, তাহা প্রতিপাদন না করিয়া "অনুক্ত" অর্থাৎ যে কোন অনুক্ত পদার্থ অর্থতঃ বুঝা যায়, ইহা যিনি বলেন, তাঁহার পক্ষহানির উপপত্তি হয়়, অর্থাৎ সেই প্রতিবাদীর নিজ্প পক্ষের অভাবেরও অর্থতঃ বোধ হয়। কারণ, (তাহাতেও) অনুক্তত্ব আছে। (তাৎপর্যা) অনিত্য পক্ষের সিদ্ধি হইলে নিত্য পক্ষের অভাব, ইহাও অর্থতঃ বুঝা যায়।

এবং অর্থাপত্তির অনৈকান্তিকরবশতঃ [পক্ষানির উপপত্তি হয় ] (তাৎপর্য্য) এই অর্থাপত্তি অর্থাৎ উক্ত স্থলে প্রতিবাদী যেরূপ অর্থাপত্তি গ্রহণ করিয়াছেন, তাহা উভয় পক্ষে তুলাই। (কারণ) যদি নিত্য পদার্থের সাধর্ম্য স্পর্শন্যতা-প্রযুক্ত এবং আকাশের স্থায় শব্দ নিত্য, ইহা বলা যায়, তাহা হইলে অনিত্য পদার্থের সাধর্ম্য প্রযুক্ত শব্দ অনিত্য, ইহা অর্থতঃ বুঝা যায়। বিপর্যায়মাত্র-বশতঃ ইহা একান্ততঃ অর্থাপত্তিও নহে। যেহেতু "ঘন প্রস্তারের পতন হয়" ইহা বলিলে দ্রব জলের পতন হয় না, ইহা অর্থতঃ বুঝা যায় না।

টিপ্লনী। পূর্বস্থাকে কর্থাপত্তিদম প্রতিষ্কেষের উত্তর বলিতে মহর্ষি এই সূত্র দারা প্রথমে বলিরাহেন বে, বে কোন অক্সক্ত অর্থের অর্থাপত্তি অর্থাৎ অর্থতঃ বোধ হইলে তৎপ্রযুক্ত পক্ষ-হানির উপপত্তি হয়। ভাষ্যকার ইহার তাৎপর্য্য ব্যাধ্যা করিয়াছেন বে, সামর্থ্য উপপাদন না

১। যবি প্নঃমুপলকদামর্থানপুক্তমণি গমোত, ততবংগনিতাত্বাপাধনে শব্দফোচামানেংখুচামানননিতাত্বং প্রত্যেতবাং। তবাচ ভবরতিমতত নিতাত্বত বাবুতিঃ। তবিদমাহ—"প্রনিতাপক্তামুক্তত দিল বর্বাধাপক্ষং নিতাপক্ত হানিরিতি। বিগর্থায়েণাণি প্রতাবহানসভবাবনৈকান্তিকত্বমাহ—"উভয়পক্ষসমা চের্মিতি। বাভিচারাচ্যানেকান্তিকত্বমাহ—"ন চেয়ং বিগর্থায়মারা"বিতি। নহি ভোজননিবেধাবেবাভোজনবিপরীতং সর্ক্র কয়াতে ঘনকং হি প্রাব্ধং পতনামুক্লভফ্রাতিশ্রহতনার্থা, ন বিত্রেহাং পতনং বাবয়তি। বার্তিকং স্ব্বোধং ।—তাৎপর্যালক।।

করিয়া যে কোন অনুক্ত পদার্থ অর্থতঃ বুঝা যায়, ইহা যিনি বলেন, তাঁহার পক্ষহানির উপপত্তি হয়। তাৎপর্য্য এই যে, যে অফুক্ত অর্থের কল্পনা ব্যতীত সেই বাকার্থের উপপত্তিই হল না, সেই অমুক্ত অর্থই সেই বাক্যের অর্থত: বুঝা যায়। স্মৃতরাং সেই অমুক্ত অর্থের কল্পনাতেই সেই বাক্যের সামর্থ্য আছে। প্রতিবাদী বাদীর বাক্যে তাঁহার অনুক্ত অর্থের কল্লনার মূল সামর্থ্য প্রতিপাদন না করিয়া অর্থাৎ বাদার কথিত পদার্থে তাঁহার অত্তক্ত অর্থের ব্যাপ্তি প্রদর্শন না করিয়া বে কোন অমুক্ত অর্থ অর্থতঃ বুঝা বার ইহা বলিলে তাঁহার পক্ষহানি অর্থাৎ নিজ পক্ষের অভাবও অর্থতঃ বুঝা ধাইবে। কেন বুঝা ধাইবে ? তাই মহর্ষি বলিয়াছেন,—"এফুজজাৎ"। অর্থাৎ থেহেতু প্রতিবাধীর নিজ পক্ষের হানিও অহক অর্থ। উদ্দোতকর লিখিয়াছেন,—"কিং কারণং ? সামর্থ্যসামুক্তত্বাৎ"। অর্থাৎ বেহেতু প্রতিবাদী বাদীর বাক্যে যে এরূপ অত্যক্ত অর্থ করনার সামর্থ্য আছে, তাহা উপপাদন করেন নাই। কিন্ত হত্ত ও ভাষ্য বারা মহর্ষির ঐক্তপ তাৎপর্য্য বুঝা যায় না। তাৎপর্যাটীকাকার ভাষ্যান্ত্রনারে তাৎপর্যা ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, বে অনুক্ত অর্থের বোধে বালীর বাক্যের সামর্থ্য বুঝা যায় না, অর্থাৎ যে অর্থের কল্পনা না করিলেও বালীর বাক্যার্থের কোন অমুপপত্তি নাই, দেই অহতে অর্থও যদি প্রতিবাদী বাদীর বাক্যের অর্থতঃ বুঝা যার, ইহা বলেন, তাহা হইলে ডিনি শস্থ নিভা, এই বাক্য প্রয়োগ করিলেই উহার দ্বারা অর্থতঃ শস্থ অনিভা, ইহাও বুঝা বাইবে। কারণ, উহাও ত তাঁহার অহক্ত অর্থ। তিনি উহা স্বীকার করিলে তাঁহার পক্ষধনিই স্বীকৃত হইবে। ভাষাকার এই তাৎপর্যোই শেষে বলিয়াছেন যে, অনিতা পক্ষের সিদ্ধি হইলে নিতা পক্ষের হানি, ইহা অর্থতঃ বুঝা যায়। অর্থাৎ পূর্ব্বোক্ত স্থলে শব্দের নিতাপ্রবাদী প্রতিবাদী শব্দ নিতা, এই কথা বলিলে তাঁহার অত্তল অর্থ যে অনিতা পক্ষ কর্থাৎ শব্দের অনিতাত, তাহার সিদ্ধি হইলে অর্থাৎ তাহাও প্রতিবাদীর ঐ বাকোর অর্থতঃ বুঝা গেলে প্রতিবাদীর নিজ পক্ষ যে নিতাপক অর্থাৎ শক্ষের নিতাত্ব, তাহার অভাব, ইহাই অর্থতঃ বুঝা বার। কারণ, নিতাত্বের অভাবই অনিতাত। ফলবথা, উক্ত হলে প্রতিবাদীর পূর্ব্বোক্ত ঐ উত্তর উক্তরূপে স্বব্যাঘাতক হওয়ায় উহা সক্তম্ব হইতে পারে না।

মহর্ষি প্রকারান্তরেও উক্ত প্রতিষ্ঠের পর্যাঘাতকত্ব সমর্থন করিতে পরে আবার বলিয়াছেন, "শ্রুনকান্তিকত্বাচ্চার্থাপত্তে:"। ভাষাকার প্রথমে ইহার ব্যাখ্যার বলিয়াছেন যে, উক্ত স্থলে প্রতিবাদী থেরপ কর্থাপত্তি গ্রহণ করিয়াছেন, তাহা উত্তর পঞ্চে তুলা। কারণ, বিপরীত ভাবেও প্রতিবাদী বিকার হুইতে পারে। কর্থাৎ প্রতিবাদী "শ্রেলা নিতাঃ ক্ষম্পর্শতাৎ গগনবং" ইত্যাদি বাক্যের দারা নিজ পক্ষ স্থাপন করিলে বাদাও তথন তাহার ঐ বাক্য অবলন্ধন করিয়া, তাহার ভার বলিতে পারেন যে, বলি নিতা পদার্থের সাধ্য্যা স্পর্শশৃত্যতাপ্রযুক্ত এবং আকাশের ভার শক্ষ নিতা, ইহা বল, তাহা হইলে অনিত্য পদার্থের সাধ্য্যা প্রযুক্তভাত্তযুক্ত শক্ষ অনিতা, ইহা বাক্যের অর্থত: ব্যা বায়। স্কতরাং তোমার নিজ পঞ্চের হানি কর্থাৎ অভাব দিন্ধ হওরায় তুমি আর নিজ পক্ষ দিন্ধ করিতে পার না। ভাষাকারের এই ব্যাথাায় হুত্রোক্ত "অনৈকাত্তিকত্ব" শক্ষের অর্থ উভয় পক্ষে তুলাড়। ভাষাকার পরে উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর গৃহীত অর্থাপত্তি যে

ব্যভিচারবশতঃ ও অনৈকাত্তিক, ইহা প্রকাশ করিতে বলিয়াছেন যে, বিপর্যায়মাত্রবশতঃ এই অর্থাপত্তি ঐকান্তিক অর্থাপত্তিও নহে। অর্থাৎ উহা অনৈকান্তিক (ব্যভিচারী) বনিয়া প্রকৃত অর্থাপত্তিই নহে। উহাকে বলে অর্থাপত্তাভাদ। কারণ, এরূপ স্থলে বাদীর কথিত অর্থের বিপৰ্যায় বা বৈপত্নীত্যমাত্ৰই থাকে। বাদীর কথিত কোন অর্থে তাঁহার অফুক্ত সেই বিপরীত অর্থের ব্যাপ্তি থাকে না। স্বতরাং উহা প্রকৃত অর্থাপত্তি হইতে পারে না। ভাষাকার পরে ইহা একটা উধাহরণ বারা বুজাইয়াছেন যে, কেছ খন প্রস্তারের পতন হয়, এই কথা বলিলে, দ্রাৰ জলের পতন হয় না, ইহা ঐ বাক্যের অর্থতঃ বুঝা যায় না। অর্থাৎ উক্ত বাক্যে "ঘন" শব্দের দারা প্রস্তরে পতনের অমুকৃদ গুরুত্বের আধিকামাত্র স্থৃচিত হয়। উহার দারা ত্রব জলের গুরুত্বই নাই, স্থতরাং উহার পতন হয় না, ইহা বক্তার বিবক্ষিত নহে এবং তাহা সত্যও নতে। স্থতরাং উক্ত স্থলে এরপ অন্তক্ত অযোগ্য অর্থের কলনা না করিলেও ঐ বাক্যার্থ বোধের উপপত্তি হওয়ার অর্থাপত্তির ছারা ঐরপ বোধ হইতে পারে না। কারণ, ঐরপ অর্থাপত্তি অনৈকান্তিক অর্থাৎ ব্যভিচারী হওয়ার উহা প্রকৃত অর্থাপরিই নহে; উহাকে বলে অর্থাপস্থাভাস। এইকুপ পূর্ব্বোক্ত "অর্থাপত্তিদম" প্রতিবেধ স্থলে প্রতিবাদী বেরপ অর্থাপত্তি এহণ করেন, তাহাও অনৈকান্তিক অর্থাৎ ব্যভিচারী বলিয়া প্রকৃত অর্থাপত্তিই নহে। স্কুতরাং তদ্বারা ঐরপ অযুক্ত অর্থের বধার্ক বোধ হইতে পারে না। তাহা হইলে প্রতিবাদীর নিজের বাক্য দারাও অর্থতঃ তাঁহার নিজ পক্ষহানিরও বথার্থ বোধ হইতে পারে। স্কুতরাং প্রতিবাদী কথনই তাঁহার নিজ্পক দিন্ধ করিতে পারেন না, ইহাই মহর্বির চরম বক্তবা। স্থাত্ত "অনৈকান্তিকত্ব" শব্দের দারা মহর্ষি ব্যক্তিচারিত্ব অর্থপ্ত প্রকাশ করিয়া "অর্থাপতিদম" প্রতিষেধ স্থলে প্রতিবাদীর গৃহীত অর্থাপত্তি বে বাাপ্তিশ্ত, অৰ্থাৎ প্ৰকৃত অৰ্থাপতির যুক্ত অল বে বাাপ্তি, তাহা উহাতে নাই, ইহাও স্তনা ক্রিয়াছেন। স্থতরাং যুক্তাঙ্গহানিও বে, উক্ত উত্তরের ছ্টছের মূল, ইহাও এই হত্তের বারা স্চিত হইরাছে এবং প্রথমে স্ব্যাদাতকত্বল অসাধারণ চ্ইত্বসূত্র এই স্তের দারা স্চিত হইরাছে। "তার্কিকরক্ষা"কার বরদরাজও ইহা বলিরাছেন। মহর্ষি বিতীয় অধারে "অন্থাণপতা-বর্থাপত্তাভিমানাৎ" (২।৪) এই স্তত্তের হারা প্রকৃত অর্থাপত্তিরই ব্যভিচারিত্ব পণ্ডন করিয়াছেন। কিন্ত এই স্ত্তের দারা "অর্থাপত্তিদদ" প্রতিবেধ স্থলে প্রতিবাদী বেরূপ অর্থাপত্তি গ্রহণ করেন, তাহারই ব্যভিচারিত্ব বণিয়াছেন। স্থতরাং সেই স্ত্তের সহিত এই স্ত্তের কোন বিরোধ নাই, ইহা এথানে প্রণিধান করা আবশ্যক। উদ্যোতকরও এথানে ঐ কথাই বলিয়াছেন। স্থতরাং তিনিও এই হত্তে "অনৈকান্তিকত্ব" শক্ষের হারা বাভিচারিত অর্থ গ্রহণ করিয়াছেন, ইহা বুঝা বার। কিন্ত ভাষাকার যে উহার ধারা প্রথমে উভরপক্ষতুলাতা অর্থও প্রহণ ক্রিয়া, উহার ঘারাও উক্তরণ উভরের অব্যাঘাতকত্ব সমর্থন ক্রিয়াছেন, ইহাও এথানে বুঝা আবশ্যক (২২)

## সূত্র। একধর্মোপপতেরবিশেষে সর্বাবিশেষপ্রসঙ্গাৎ সন্তাবোপপতেরবিশেষসমঃ॥২৩॥৪৮৪॥

অমুবাদ। এক ধর্ম্মের উপপত্তিবশতঃ অর্থাৎ সাধ্যধর্ম্মী ও দৃষ্টান্ত পদার্থে একই ধর্ম্মের সন্তাবশতঃ (ঐ উভয় পদার্থের) অবিশেষ হইলে সন্ভাবের (সন্তার) উপপত্তিবশতঃ অর্থাৎ সকল পদার্থেই সন্তারূপ এক ধর্ম্ম থাকায় সকল পদার্থের অবিশেষের আপত্তিপ্রযুক্ত অর্থাৎ সন্তারূপ এক ধর্ম্ম থাকায় সকল পদার্থের অবিশেষ হউক ? এইরূপ আপত্তি প্রকাশ করিয়া প্রত্যবস্থান (১৮) তারিশেষ্মম্ম প্রতিষেধ।

ভাষ্য। একো ধর্মঃ প্রবন্ধানন্তরীয়কত্বং শব্দঘটয়োরুপপদ্যতে ইত্যবিশেষে উভয়োরনিত্যত্বে সর্ববস্থাবিশেষঃ প্রসঞ্জাতে। কথং ? সদ্ভাবোপপত্তেঃ। একো ধর্মঃ সদ্ভাবঃ সর্বস্যোপপদ্যতে। সদ্ভাবোপপত্তেঃ সর্বাবিশেষপ্রসঞ্জাৎ প্রত্যবস্থানমবিশেষসমঃ।

অমুবাদ। একই ধর্ম প্রয়ত্তক কর্মণ ও ঘটে আছে, এ জন্ম অবিশেষ হইলে (অর্থাৎ) শব্দ ও ঘট, এই উভয়ের অনিত্যত্ব হইলে সকল পদার্থেরই অবিশেষ প্রসক্ত হয়। (প্রশ্ন) কেন ? (উত্তর) যেহেতু "সদ্ভাবে"র অর্থাৎ সন্তার উপপত্তি (বিশ্বমানতা) আছে। (তাৎপর্যা) একই ধর্ম সত্তা সকল পদার্থের উপপন্ন হয়, অর্থাৎ সকল পদার্থেই উহা আছে। সত্তার উপপত্তিবশতঃ সকল পদার্থের অবিশেষের আপত্তিপ্রযুক্ত অর্থাৎ ঐ আপত্তি প্রকাশ করিয়া প্রত্যবন্থান (১৮) অবিশেষসম প্রতিষেধ।

টিপ্লনী। মহর্ষি ক্রমান্থসারে এই হুত্রের ছারা "অবিশেষসম" প্রতিষ্ধের লক্ষণ বলিয়াছেন।
হুত্রে "অবিশেষে" এই পদের পূর্ব্বে "সাংগৃদু টান্তরোঃ" এই পদের অধ্যাহার মহর্ষির অভিনত।
এবং পূর্ব্ববং "অবিশেষসম" এই পদের পূর্ব্বে "প্রতাবস্থানং" এই পদের অধ্যাহারও এথানে বুঝিতে
হইবে। ভাষাকারও শেষে তাহা হাক্ত করিয়াছেন। ভাষাকার জাঁহার পূর্ব্বোক্ত উদাহরণস্থলেই
এই "অবিশেষসম" প্রতিষ্ধের উদাহরণ প্রদর্শনপূর্ব্বক হুত্রার্থ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। যথা,—কোন
বাদী "শংকাহনিতাঃ প্রবত্নজন্তরাং বিটবং" ইত্যাদি প্রয়োগ করিয়াল, প্রতিবাদী যদি বলেন যে,

তোমার দাধাধর্মী বা পক্ষ যে শব্দ এবং দৃষ্টান্ত ঘট, এই উভরে তোমার কথিত হেতু প্রবহুজন্তত্ত্বপ একই ধর্ম বিদামান আছে বলিয়া, তুমি ঐ উভয় পদার্থের অবিশেষ বলিতেছ অর্থাৎ ঘটের ফ্রায় শব্দেরও অনিতাত্ব সমর্থন করিতেছ। কিন্তু তাহা হইলে সঞ্চল পদার্থেরই অবিশেষ হউক 📍 উক্ত স্থান প্রতিবাদীর ঐকপ আগত্তি প্রকাশ করিয়া যে প্রত্যবস্থান, ভারাকে বলে "অবিশেষদম" প্রতিষেধ। প্রতিবাদী কেন এরণ আপত্তি প্রকাশ করেন १ তাঁহার অভিমত হেতু বা আপাদক कि ? তাই মহর্ষি পরে বলিয়াছেন,—"সম্ভাবোপপত্তেঃ।" অর্থাৎ বেহেতু সকল পদার্থেই "সদ্তাব" অর্থাৎ সত্তা বিদামান আছে। "সদ্ভাব" শব্দের দ্বারা সৎ পদার্থের ভাব অর্থাৎ অসাবারণ ধর্ম বুঝা যায়। স্তরাং উগ বারা সভারূপ ধর্ম বুঝা বার। পুত্রে "উপপত্তি" শব্দও সভা অর্থাৎ বিদামানত। অর্থে প্রযুক্ত হইগছে। "তাকিক-রক্ষা"কার বরদরাজ বলিয়াছেন বে, সূত্রে "সভাব" শব্দের ছারা এথানে সাধারণ ধর্মমাত্রই বিবক্ষিত। স্থভরাং প্রমেয়ত্ব প্ৰভৃতি ধৰ্মণ উহার ছারা বুকিতে হইবে। ভাহা হইলে বুকা বায় যে, যথন সভা ও প্রমেয়ত্ব প্রভৃতি একই ধর্ম সকল পদার্থেই বিদামান আছে, ইহা বাদীরও স্বীকৃত, তথন তৎপ্রযুক্ত দকল পদার্থেরই অবিশেষ কেন হইবে না ? ইহাই উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর বক্তবা। প্রতিবাদীর অভিপ্রায় এই বে, যদি দকল পদার্থের অনিত্যত্তরূপ অবিশেষই স্বীকার্য্য হয়, তাহা হুটলে আর বিশেষ করিয়া শব্দে অনিভাতের সাধন বার্থ। মহানৈয়াধিক উলয়নাচার্যোর ব্যাখ্যানুদারে "তাকিকরক্ষা"কার বরদরাজ বলিরাছেন যে, যদি সমস্ত পদার্থেরই একত্বরূপ অবিশেব হয়, তাহা হইলে পক্ষ, দাধা, হেতু ও দৃষ্টাস্ত প্রভৃতির বিভাগ অর্থাৎ ভেদ না ধাকার অনুমানই হইতে পারে না। আর যদি একংমবৈত্রপ অবিশেব হয়, ভাহা হইলে সকল পদার্থেরই একজাতীরজবশত: পূর্বেবং অনুমান প্রবৃত্তি হইতে পারে না। আর বদি একাকার-ধর্মবন্তর প অবিশেষ হয়, তাহা হইলে সকল পদার্থেরই অনিতাতাবশতঃ বিশেষ করিছা শব্দে অনিতাবের অহমান-প্রবৃত্তি হইতে পারে না। "প্রবোধনিদ্ধি" এছে উদয়নাচার্য্য পুর্বোক্ত ভিবিধ অবিশেষ প্রদর্শন করিয়া, ঐ পক্ষত্তয়েই দোষ সমর্থন করিয়াছেন। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতি নবাগণও উক্তরণ ত্রিবিধ অবিশেষ গ্রহণ করিয়া উক্ত পক্ষত্ররে দোষ বণিরাছেন। এই "লাতি"র প্রয়োগ স্থলে উক্তরপে প্রতিকূল তর্কের উদ্ভাবন করিছা, বাদীর অনুমান ভক্ করাই প্রতিবাদীর উদ্দেশ্য। তাই বৃত্তিকার এই "ঞাতি"কে বলিয়াছেন, "প্রতিকৃলতর্ক-ৰেশনাভাদা"। কিন্তু উদয়নাগাধা প্রাভৃতির মতে উক্ত ভাতি স্থলে বাদীর হেতুর অদাধকত্বই প্রতিবাদীর আবোপা। স্বতরাং তাঁহারা ইহাকে বলিয়াছেন,—"অসাধকত্বেশনাভাসা"। সংধির প্রথমোক্ত "দাধর্মাদমা" জাতিও দাধর্মামাত্রপ্রযুক্ত হওয়ার তাহা হইতে এই "অবিশেষ্সমা" জাতি ভিন্ন হইবে কিরপে ? এত ফুলরে উক্যোতকর বনিয়াতেন যে, কোন এক পদার্থের সাধর্মা এছণ করিচা "সাধর্মাসমা" জাতির প্রয়োগ হয়। কিন্তু সমন্ত পদার্থের সাধর্মা এছণ করিলা এই "অবিশেষদ্যা" জাতির প্রারোগ হয়। স্নতরাং "দাধ্যাদ্যা" জাতি হইতে ইহার (उम आरइ।२०।

ভাষ্য। অস্থোতরং— অমুবাদ। এই "অবিশেষসম"প্রতিষেধের উত্তর—

### সূত্ৰ। কচিতদ্ধর্মোপপত্তঃ কচিচ্চার্পপত্তঃ প্রতিষেধাভাবঃ ॥২৪॥৪৮৫॥\*

অনুবাদ। কোন সাধর্ম্ম অর্থাৎ প্রয়ন্ত্রজন্তন্ত প্রভৃতি সাধর্ম্ম্য বিভাগন থাকিলে সেই ধর্ম্মের অর্থাৎ উহার ব্যাপক অনিভাত্র ধর্ম্মের উপপত্তিবশতঃ এবং কোন সাধর্ম্ম্য অর্থাৎ সত্তা প্রভৃতি সমস্ত সং পদার্থের সাধর্ম্ম্য বিভাগন থাকিলেও সেই ধর্ম্মের অর্থাৎ অনিভাত্র ধর্ম্মের অনুপপত্তিবশতঃ (পূর্কসূত্রোক্তা) প্রতিষেধ হয় না। অর্থাৎ প্রয়ন্ত্রজন্ম সাধর্ম্ম্য অনিভাবের ব্যাপ্তিবিশিক্ষ হওয়ায় উহা অনিভাবের সাধক হয় । কিন্তু সত্তা প্রভৃতি সাধর্ম্ম্য অনিভাবের ব্যাপ্তিবিশিক্ষ না হওয়ায় উহা অনিভাবের সাধক হয় না। কারণ, সাধর্ম্ম্যানাত্রই সাধ্যসাধক হয় না। সাধ্যধর্ম্মের ব্যাপ্তিবিশিক্ষ সাধর্ম্ম্যাই উহার সাধক হয় ।]

ভাষ্য। যথ। সাধ্যদৃষ্টান্তয়োরেকধর্মত প্রযন্তরীয়কত্বতোপ-পত্তেরনিত্যত্বং ধর্মান্তরমবিশেষো নৈবং সর্বভাবানাং সদ্ভাবোপপত্তি-নিমিত্তং ধর্মান্তরমন্তি, যেনাবিশেষঃ স্থাৎ।

অথ মতমনিতাত্বমেব ধর্মান্তরং সদ্ভাবোপপত্তিনিমিত্তং ভাবানাং সর্বত্র স্যাদিতি—এবং থলু বৈ কল্পামানে অনিত্যাঃ সর্বে ভাবাঃ সদ্ভাবোপপত্তেরিতি পক্ষঃ প্রাণ্ডোতি। তত্র প্রতিজ্ঞার্থনাতিরিক্তমন্যত্বদাহরণং নাস্তি। অনুদাহরণংচ হেতুর্নাস্তীতি। প্রতিজ্ঞিক-দেশস্ত চোদাহরণত্বমনুপপল্লং, নহি সাধ্যমুদাহরণং ভবতি। সতশ্চ নিত্যানিত্যভাবাদনিত্যভানুপপত্তিঃ। তত্মাৎ সদ্ভাবোপপত্তেঃ সর্বানিবিশেষপ্রসঙ্গ ইতি নিরভিধেয়মেতদ্বাক্যমিতি। সর্বভাবানাং সদ্ভাবোপপত্তেরনিত্যত্তি ক্রেবতাহনুজ্ঞাতং শক্ষ্যানিত্যত্বং, তত্তানুপপল্লঃ প্রতিষেধ ইতি।

করিৎ সাধর্ষো প্রবাদ্ধরীয়কলানে) সতি শলানেগ্রাদিন। সহ তত্ত্বিত ঘটবর্ষতানিতায়ত্তাপগতেঃ,
 করিৎ সাধর্ষো শলত তার্মাত্রেণ সহ সভালে। সতি তার্মাত্রধ্বতালুগপতেঃ প্রতিবেধালার ইতি বোলনা
এতত্ত্বত ত্রিনাভারস্পাল সাধর্মার গদকং, নতু সাধর্মায়াত্রমিতি।—তাৎপর্যাদিক।।

অনুবাদ। যেমন সাধ্যধর্মী ও দৃষ্টান্ত পদার্থে অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত উদাহরণে শবদ ও ঘটে প্রযত্ত্বজন্মস্বরূপ একধর্মের উপপত্তি (সত্তা) বশতঃ অনিত্যত্বরূপ ধর্ম্মান্তর অবিশেষ আছে, এইরূপ সমস্ত সংপদার্থের সভার উপপত্তিনিমিত্ত অর্থাৎ সত্তারূপ এক ধর্মের ব্যাপক ধর্মান্তর নাই, যংপ্রযুক্ত (সমস্ত সংপদার্থের) অবিশেষ ইইতে পারে।

প্রবিপক্ষ) সমস্ত পদার্থের সর্বার ব্যাপক অনিত্যন্থই ধর্মান্তর হউক, ইহা যদি মত হয় ? (উওর) এইরূপ কল্পনা করিলে সতার উপপত্তিপ্রয়ুক্ত সকল পদার্থ অনিত্য, ইহাই পক্ষ প্রাপ্ত হয় (অর্থাৎ তাহা হইলে ঐ হেতুর দারা সকল পদার্থেরই অনিত্যন্থ প্রতিবাদীর সাধ্য হয়)। তাহা হইলে প্রতিজ্ঞার্থ ব্যক্তিরিক্ত অহা উদাহরণ অর্থাৎ দৃষ্টান্ত নাই। দৃষ্টান্ত শৃহ্য হয় না। প্রক্তিরেক্ত অহা উদাহরণ অর্থাৎ প্রতিজ্ঞার্থের মধ্যে কোন পদার্থের দৃষ্টান্তন্থও উপপদ্ম হয় না। ধাহেতু সাধ্যধর্ম্মা দৃষ্টান্ত হয় না। পরস্ত সৎপদার্থের নিত্যানিত্যন্থবশতঃ অর্থাৎ সংপদার্থের মধ্যে আকাশাদি অনেক পদার্থের নিত্যন্থ এবং তদ্ভিন্ন পদার্থের অনিত্যন্থ প্রধাণসিদ্ধ থাকার (সমস্ত সৎপদার্থের) অনিত্যন্থের উপপত্তি হয় না। অত্যন্থর উপপত্তিবশতঃ অর্থাৎ সমস্ত সৎপদার্থের স্তার্রক্ত প্রধান্ত বিদ্যা সমস্ত সংপদার্থের অবিশেষ-প্রসঙ্গ, এই যে উক্ত হইয়ারে, এই বাক্যানির্থক অর্থাৎ উহার প্রতিপান্ত অর্থ প্রমাণ দারা প্রতিপন্ন না হওয়ার উহা নাই। (পরস্তু) সন্তার উপপত্তিবশতঃ অর্থাৎ সন্তারূপ এক ধর্ম্ম আছে বলিয়া সমস্ত সংশ্বিক্তিরশতঃ অর্থাৎ সন্তারূপ এক ধর্ম্ম আছে বলিয়া সমস্ত সংশ্বিক্তিরশতঃ অর্থাৎ সন্তারূপ এক ধর্ম্ম আছে বলিয়া সমস্ত সংশ্বিক্তিরশতঃ রুর্থাৎ সন্তারূপ এক ধর্ম্ম আছে বলিয়া সমস্ত সংশ্বিদার্থের অনিত্যন্ধ, ইহা যিনি বলিতেছেন, তৎকর্ভুক্ত শক্ষের অনিত্যন্থ স্বীকৃতই হইয়াছে। তাহা হইলে প্রতিবেধ উপপন্ন হয় না।

টিপ্পনী। মহর্ষি এই স্থানের বারা পূর্বাস্থান্তে "অবিশেষদা" প্রতিষ্ঠেশ্বর উত্তর বলিয়াছেন।
মুদ্রিত তাৎ গর্যাটীকাগ্রন্থে এবং আরও কোন পৃস্তকে "কৃতিজ্জন্মান্থণপত্তেঃ কৃতিচ্চোপপত্তেঃ"
এইরপ স্থারপাঠ উক্তৃত হইরাছে। "তার্কিকরক্ষা" গ্রন্থে বরদরাজ ও "অবীক্ষানয়তথ্যবাধ" প্রথে
বর্জমান উপাধারেও প্ররূপ স্থাপাঠ উক্তৃত করিহাছেন। কোন কোন পৃস্তকে "কৃতিজন্মান্থপপত্তেঃ"
এইরপ স্থাপাঠও দেখা যার। কিন্ত তাৎ পর্যাটীকার বাচম্পতি মিশ্রের ব্যাখার বারা "কৃতিজন্মাপ্রপত্তেঃ"
গঙ্কেরপ স্থাপাঠও দেখা যার। কিন্ত তাৎ পর্যাটীকার বাচম্পতি মিশ্রের ব্যাখার বারা "কৃতিজন্মাপ্রপত্তেঃ"
ভারস্থানোজারে"ও উক্তর্জপ স্থাপাঠই উক্তৃত হইরাছে। বস্তাঃ এখানে বানী ও প্রতিবাদীর অভিমত হেরু গ্রহণ করিয়া ক্রমান্থদারে প্রথমে ওছন্মের উপপত্তি এবং পরে উহার অন্তর্পত্তিই
বলা উচিত। জয়ন্ত ভট্ট ও বৃত্তিকার বিশ্বনাথ গ্রন্থতিও উক্ত ক্রমান্থসারেই স্থার্থ ব্যাখ্যা করিয়া

পিরাছেন। স্নতরাং উদ্ধৃত শুত্রপাঠই প্রকৃত বলিরা গৃহীত হইরাছে। বাচপাতি মিশ্রের ব্যাখ্যাত্রসারে স্থতের প্রথমে "কচিৎ" এই শব্দের বারা বাদীর গৃহাত প্রবন্ধন্তর প্রভৃতি সাধর্মাই বিব্ৰক্ষিত এবং "তদ্ধ্ৰ" শন্তের হারা ঐ সাধ্যেয়ার ব্যাপক ঘটধর্ম অনিতাত্ব বিবক্ষিত। কোন সাধর্ম্ম অর্থাৎ প্রবত্তভাত প্রভৃতি সাধর্ম্মারূপ হেতৃ বিদামান থাকিলে, দেখানে উহার বাাপক অনিতাত্ব বিদামান থাকে, ইহাই স্থান্তে "ক্চিন্তজ্মোপপ্ততে:" এই প্রথম বাব্যের তাৎপর্য্যার্থ। পরে "কচিৎ" এই শব্দের বারা প্রতিবাদীর গৃহীত সভা প্রভৃতি সাধর্ম্মাই বিবক্ষিত এবং "অনুপণত্তি" শব্দের দারা উক্ত সাধর্ম্মোর ব্যাপক ধর্ম্মের অসন্তাই বিবক্ষিত। স্থতরাং সন্তাদি সাধর্ম্মারূপ হেতু বিদামান থাকিলেও সমস্ত সংপদার্থে উহার ব্যাপক কোন ধর্ম থাকে না, ইহাই "কচিচ্চামূপ-পত্তে:" এই দ্বিতীয় বাক্যের তাৎপর্যার্থ। ভাষাকারও ঐ ভাবে মহর্ষির তাৎপর্যা ঝাখ্যা করিয়াছেন বে, পুর্ব্বোক্ত উদাহরণে বাদীর সাধাধর্মী শব্দ এবং দুধীস্ত ঘটে প্রবন্ধক্তত্ত্বরূপ সাধর্ম্ম বা একধর্ম আছে বলিয়া, যেমন ঐ উভয়ের অনিতাত্বরূপ ধর্মান্তর আছে এবং উহাই ঐ উভয়ের অবিশেষ বলিয়া নিদ্ধ হয়, এইরূপ সমস্ত সং পদার্থে সদভাব বা সন্তারূপ সাধর্ম্মা বা একধর্ম থাকিলেও উহার ব্যাপক কোন ধর্মান্তর নাই, যাহা সমস্ত সৎপদার্থের অবিশেষ হইতে পারে। তাৎপর্য্য এই যে, বাদী যে প্রযন্ত্রজন্ত ত্বরূপ সাধর্ম্মকে হেতুরূপে গ্রহণ করিয়াছেন, উহা তাঁহার সাধাধর্ম অনিতাত্ত্বের বাপ্যে, অনিতাত উহার বাপক। কারণ, প্রযন্ত্রন্ত পদার্থমাত্রই যে অনিতা, ইহা সর্কাশ্যত। ক্ষতরাং বাদীর ঐ হেতর দারা ঘটের ভার শব্দে অনিতাত দিন্ধ হয়। স্কুতরাং ঐ অনিতাত শব্দ ও বটের অবিশেষ বলিয়া স্বীকার করা যায়। কিন্ত উক্ত স্থলে প্রতিবাদী যে, সমস্ত সংপদার্থের সম্ভাৱন সাধৰ্ম্য বা একধৰ্ম গ্ৰহণ কৰিয়া, তদধাৰা সমস্ত সংপৰাৰ্থেবই অবিশেবের আগন্তি সমর্থন করিবাছেন, ঐ সাধর্ম্মা তাঁহার অভিমত কোন অপর ধর্মবিশেষের বাাণা নতে, স্থভরাং উহার ব্যাপক কোন ধর্মান্তর নাই, যাহা সমস্ত সৎপদার্থের অবিশেষ হইতে পারে। ভাষো "সদভাবোপ-পত্তিনিমিত্তং" এই কথার ব্যাখ্যায় তাৎপর্যাটীকাকার লিখিরাছেন,—"সদ্ভাবব্যাণকমিতার্থঃ"। সদভাব বলিতে সভা। উহার ব্যাপক কোন ধর্মান্তর নাই, ইহা বলিলে প্রতিবাদীর গৃহীত ঐ সভারণ সাধর্মো তাঁহার আপাদিত কোন ধর্মান্তররূপ অবিশেষের ব্যাপ্তি নাই, ইহাই বলা হয়। বুদ্ধিকার বিশ্বনাথ উক্তরূপ তাৎপর্যা বাক্ত করিতে সরলভাবে এই স্থত্তের ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, "ক্তিং" অথাৎ কাৰ্যাত্ব বা প্ৰবন্ধকল্পত প্ৰভৃতি হেতুতে "ভদ্ধৰ্ম" অৰ্থাৎ দেই হেতুর ধর্ম ব্যাপ্তি প্রভৃতি আছে এবং "কৃতিৎ" অর্থাৎ সভা প্রভৃতিতে ব্যাপ্তি প্রভৃতি হেতু ধর্ম নাই, মতএব প্রতিবাদীর পূর্ব্বোক্ত প্রতিষেধের অভাব অর্থাৎ উহা অমন্তব। কণকথা, প্রতিবাদীর গৃহীত সভা প্রভৃতি সাধর্ম্মো কোন অবিশেষের ব্যাপ্তি না থাকার উহার বারা সমস্ত সৎপদার্থের অবিশেষ নিদ্ধ হুইতে পারে না। স্বতরাং প্রকৃত হেতুর যুক্ত কছ যে বাাপ্তি, তাহা ঐ সন্তাদি সাধর্ম্যে না থাকার যুক্তালহানিপ্রযুক্ত প্রতিবাদীর ঐ উত্তর ছার। মহর্ষি এই স্তরের দারা পূর্বস্থাকে প্রতিষ্কের অসাধারণ ছষ্টবমূল ঐ মুক্তাঙ্গহানিই প্রদর্শন করিয়াছেন। স্ববাধাতকত বাহা সাধারণ ছুইত্ব মূল, ভাহা সহজেই বুঝা যায়। কারণ, প্রতিবাদী যদি যে কোন সাধর্ম্মানত প্রহণ করিয়া, ওদহারা পূর্ব্বোক্ত আপত্তির সমর্থন করেন, তাহা হইলে তিনি ধাহা সাধন করিবেন, তাহার অভাবও সাধন করা বাইবে। স্কুতরাং তিনি কিছুই সাধন করিতে পারিবেন না। অর্থাৎ সর্ব্বত্তই বানী তাঁহার আর সন্তা প্রভৃতি কোন সাধর্মায়াত্র প্রহণ করিলা, তদ্বারা তাঁহার সাধ্যের অভাবের সাধন করিলে, তিনি কথনই নিজ সাধ্য সাধন করিতে পারিবেন না। স্কুতরাং তাঁহার নিজের ঐ উত্তর নিজেরই বাবাতক হইবে।

সর্বানিতাত্বাদী বৈনাশিক বৌভসপ্রানারের মতে সভাবশতঃ সকল পদার্থই অনিত্য। কারণ, তাহারা বলিরাছেন,—"বং রং তং ক্ষণিকং"। স্থতরাং সন্তাহেতুর বারা সকল পদার্থেরই অনিভাত্ निष्क इहेरल, छेशहे महात्र गामक धर्माखत्र धवर मकन भार्यात्र व्यवस्थित, हेश श्रोकार्या। छाश হইলে সন্তার বাপক কোন ধর্মান্তর নাই, যাহা সমন্ত পদার্থের অবিশেষ হইতে পারে, ইহা ভাষ্যকার বলিতে পারেন না। তাই ভাষাকার পরে উক্ত মতামুদারে এথানে বৌদ্ধ প্রতিবাদীর ঐ বক্তব্য প্রকাশ করিয়া, তত্ত্তরে বলিয়াছেন যে, তাহা হইলে সন্তার উপপত্তিবশতঃ অর্থাৎ সমস্ত পদার্থে সতা আছে বলিয়া সমস্ত পদার্থ অনিতা, ইহাই প্রতিবাদীর পক্ষ বা দিদ্ধান্ত বুঝা বার। কিন্তু প্রতিবাদী উক্তরণ অনুমানের দারা ঐ বিদ্ধান্ত সাধন করিতে পারেন না। কারণ, সকল পদার্থই অনিতা, এইরুপ প্রতিজ্ঞাবাক্য বলিলে দকল পদার্থই তাঁধার প্রতিজ্ঞার্থ হয়। স্কুতরাং উহা ভিন্ন কোন দৃষ্টাস্ক না থাকার সন্তা হেতু তাহার ঐ সাধের সাধক হয় না। কারণ, দুঠান্তশুল্ঞ কোন হেতুই হয় না। প্রতিজ্ঞার্থের অন্তর্গত কোন পদার্থও দৃষ্টান্ত হইতে পারে না। কারণ, যাহা সাধাংশ্রা, তাহা দৃষ্টান্ত হইতে পারে না। উক্ত ছলে অনিতাত্বরূপে সমন্ত পদার্থই প্রতিবাদীর সাধাধর্মা। স্কুতরাং কোন পদাৰ্থই তিনি দৃষ্টাভল্লপে প্ৰদৰ্শন কৰিতে পাৱেন না। প্ৰতিবাদী বৌদ্ধ মতানুদাৱে যদি বলেন বে, ঘটপটাদি অদংখ্য পদার্থ বে অনিতা, ইহা ত দকণেরই স্বাকৃত। স্কুতরাং তাহাই দুইাস্ত আছে। যাহা বাদী ও প্রতিবাদী, উভরেরই অনিত্য বলিয়া স্বীকৃতই আছে, তাহা সাধাধ্যা বা প্রতিজ্ঞার্বের অন্তর্গত হইলেও দুষ্টান্ত হইতে পারে। ভাষাকার এ জনা পরে আবার বলিয়াছেন বে, সং পদার্থের নিভাক ও অনিভাক থাকার সমস্ত পদার্থেরই অনিভাক উপপন্ন হয় না। তাৎপর্য্য এই বে, বেমন ঘটপটাৰি অনংখ্য পৰাৰ্থ অনিত্য বনিয়া প্ৰমাণ্সিক আছে, তজপ আকাৰ ও পরমাণু প্ৰভৃতি অসংখ্য পদাৰ্থ নিতা ব্লিয়াও প্ৰমাণ্দিদ্ধ আছে। স্থতয়াং প্ৰতিবাদীর গৃথীত সন্তা হেতু সেই সমস্ত নিতা পদার্থেও বিদানান থাকার উহা অনিতাত্বের ব্যতিচারী। স্মৃতরাং উহার দারা তিনি সকল পদার্থের অনিতাত্ব সাধন কৰিতে পারেন না। আকাশাদি সমস্ত নিতা পদার্থের নিতাত্বসাধক প্রমাণের থঞ্জন করিতে না পারিলে তাঁহার ঐ হেতুর ঘার। সকল পদার্থের অনিতাত দিল্ল হইতে পারে না। অভঞ্ব তাঁহার পুর্বোক্ত ঐ বাক্য নির্থক। কারণ, তাঁহার ঐ বাক্যের যাহা অভিধেয় বা প্রভিপান্য, তাহা কোন প্রমাণসিদ্ধ হয় না। প্রতিবাদী যদি ববেন যে, ঘটপটাদি অসংখ্য পদার্থ অনিতা বলিয়া সর্ক্ষপ্রত থাকার তদ্দুটাতে আমার পূর্বোক্ত অভুমানই ত দকল পথার্থের অনিতাত্দাধক প্রমাণ আছে। আমার ঐ প্রমাণের গণ্ডন ব্যতীতও ত বাণী কোন পদার্থের নিতাত্ব দাধন করিতে পারেন ন। ভাষাকার এ জন্ম দর্বাশেবে উক্ত খলে বাদীর চরম বক্তব্য প্রকাশ করিয়াছেন যে, সমস্ত

পদার্থেরই অনিতার স্বীকার করিলে শব্দের অনিতাত্বও স্বীকৃত হওয়ায় প্রতিবাদীর প্রতিবেধ উপপর হয় না। তাৎপর্য্য এই বে, প্রতিবাদী যদি তাঁহার ঐ অনুমানকে সকল পদার্থের অনিতাত্বের সাধক প্রমাণই বলেন, তাহা হইলে তিনি শব্দেরও অনিতাত্বসাধক প্রমাণই প্রদর্শন করায় তিনি আর বাদীর পক্ষের প্রতিবেধ করিতে পারেন না। কারণ, বাদী বে, শব্দের অনিতাত্ব সাধন করিরাছেন, তাহা তিনি স্বীকারই করিতেছেন। স্থতরাং বাদীর প্রদর্শত প্রমাণেরও তিনি প্রতিবেধ করিতে পারেন না। স্থতরাং তাঁহার উক্তর্রণ প্রতিবেধ কোনরপেই উপপন্ন হয় না। ভারাকার পরে এই কথার দারা অভভাবে প্রতিবাদীর ঐ উত্তর বে, স্থবাবাতক, স্থতরাং উহা অসহন্তর, ইহাও প্রদর্শন করিয়া গিয়াছেন। বস্ততঃ প্রেরাক্ত সর্জানিতাত্ববাদও কোনরূপে উপপন্ন হয় না। মহর্ষি পূর্ব্বেই উক্ত মতের থওন করিয়াছেন। চতুর্থ থও, ১৫০—১৪ পূর্চা ক্রষ্টবা। ২৪।

व्यवित्यवनम-श्रकत्रण नमार्थ । ১० ॥

# সূত্র। উভয়কারণোপপত্তেরুপপত্তিসমঃ ॥২৫॥৪৮৩॥

অমুবাদ। উভয় পক্ষের অর্থাৎ পক্ষ ও প্রতিপক্ষের "কারণের" (হেতুর) উপপত্তিপ্রযুক্ত প্রভাবস্থান (১৯) উপপত্তিসম্ প্রতিষ্ণে।

ভাষ্য। যদ্যনিত্যত্বকারণমূপপদ্যতে শব্দস্যেত্যনিত্যঃ শব্দো নিত্যত্ব-কারণমপ্যুপদ্যতেহস্থাস্পর্শহমিতি নিত্যত্বমপ্যুপপদ্যতে। উভয়স্থানিত্যত্বস্থ নিত্যত্বস্থা চ কারণোপপত্ত্যা প্রত্যবস্থানমুপপত্তিসমঃ।

অমুবাদ। যদি শব্দের অনিত্যবের "কারণ" অর্থাৎ সাধক হেতু আছে, এ জন্ম শব্দ অনিত্য হয়, তাহা হইলে এই শব্দের স্পর্শপূত্যবরূপ নিত্যবের সাধক হেতুও আছে, এ জন্ম নিত্যবন্ধ উপপন্ন হয়। উভয়ের ( অর্থাৎ উক্ত স্থলে ) অনিত্যবের ও নিত্যবের সাধক হেতুর উপপত্তি (সন্তা) প্রযুক্ত প্রত্যবস্থান (১৯) উপপ্রতিসম প্রতিষেধ।

টিপ্লনী। মহর্ষি ক্রমান্ত্রসারে এই হ্যজের দারা "উপপত্তিদম" প্রতিবেধের লক্ষণ বলিয়াছেন।
ক্রে "উভয়" শব্দের দারা বাদীর সাধাধর্মরূপ পক্ষ এবং তাহার অভাবরূপ প্রতিপক্ষই বিবৃদ্ধিত।
করণ" শব্দের দারা সাধক হেতু বিবৃদ্ধিত। "উপপত্তি" শব্দের অর্থ সন্তা। পূর্ব্ধবং "প্রতাবক্রানং" এই পদের অধ্যাহার মহর্বির অভিমত। তাহা হইলে হ্রার্থ বৃঝা বার বে, বাদীর পক্ষের
ক্রার্থ তাহার প্রতিপক্ষেরও সাধক হেতুর সন্তা আছে বলিয়া প্রতিবাদীর বে প্রতাবস্থান, তাহাকে বলে
"উপপত্তিসম" প্রতিবেধ। ভাষাকার তাহার পূর্ব্ধাক্ত স্থনেই ইহার উদাহরণ প্রদর্শনপূর্বক
ক্রার্থ ব্যাথা করিয়াছেন। ভাষাকারের তাৎপর্য্য এই বে, কোন বাদী "শব্দোহ্নিত্য: কার্যান্তাং"
ইত্যাদি বাক্য প্রয়োগ করিয়া বিরা করিয়া কর

যদি বলেন বে, শক্ষের অনিতার্থনাধক (কার্যার) হেতু আছে বলিরা শব্দ যদি অনিতা হয়, তাহা হইলে শব্দের নিতারও উপপন্ন হয়। কারণ, শব্দ আকাশাদি নিতা পদার্থের ভাষ আর্শিশুর। স্কুতরাং শব্দে অপর্শনুভর্মণ নিতার্থনাধক হেতুও আছে। উক্ত স্থলে প্রতিবাদী বাদীর পক্ষ অনিতার এবং তাঁহার প্রতিপক্ষ নিতার, এই উত্তরেই সাধক হেতুর সন্তাপ্রযুক্ত অর্থাৎ বাদীর পক্ষের ভাষ তাহার নিজপক্ষেরও সাধক হেতু আছে বলিরা প্রতাবস্থান করার উহা "উপপত্তিন্দ" প্রতিবেধ। উক্তরূপে বাদীর অন্থানে বাধ বা সংপ্রতিপক্ষ দোবের উদ্ভাবন করাই উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর উদ্ধের্থা। তাই উক্ত "উপপত্তিব্যা" জাতিকে বলা হইরাছে—বাধ ও সংপ্রতিপক্ষ, এই অল্পতর-দেশনাভানা। পূর্কোক্ত "প্রকরণস্মা" জাতির প্রয়োগস্থলে বাদীর ভার প্রতিবাদীও অল্প হেতু ও দৃষ্টান্ত বারা নিজ পক্ষ স্থাপন করেন এবং নিজপক্ষ নির্ণরের অভিমানবর্শতঃ বাদীর পক্ষের বাধ সমর্থন করেন এবং দেই স্থলে বাদীর ঐরপ করার তাহার উত্তরও "প্রকরণস্মা" জাতি হয়। কির এই "উপপত্তিদ্যা" জাতির প্রয়োগস্থলে প্রতিবাদী হেতু ও দৃষ্টান্তানির দারা নিজপক্ষ স্থাপন করেন না। কেবল নিজপক্ষ অর্থাৎ বাদীর বিক্ষম্ব পক্ষেও অল্প হেতুব দারাই বাদীর অনুধানে বাধ বা সংপ্রতিপক্ষ দোবের উত্তাবন করেন। স্কুতরাং পুর্বেরাক্ত "প্রকরণস্মা" জাতি হইতে এই "উপপত্তিস্মা"র বিশেষ থাকার ইহা ভিন্ন প্রকার লাতি বলিরাই কথিত হইরাছে। উদ্যোতকরও এখানে ইহাই বলিরাছেন।

মহানৈরায়িক উদরনাচার্য্যের মতান্থপারে 'তার্কিকরক্ষা"কার বরদরাজ বলিয়াছেন বে, বাদী তাঁহার সাধ্যসিদ্ধির জন্ত প্রমাণ অর্থাৎ হেতু বলিলে, প্রতিবাদী যদি বলেন যে, তোমার পক্ষের ন্তার আমার পক্ষের জন্ত প্রমাণ থাকিবে ? আমি তোমার পক্ষকেই দৃষ্ঠান্ত করিয়া, অনুমান দ্বারা আমার পক্ষেরও সপ্রমাণত সাধন করিব। স্কতরাং তোমার ঐ অনুমানে বাধ বা সংপ্রতিপক্ষাণা অনিবার্য্য। প্রতিবাদী উক্তরূপে নিজপক্ষেও কোন প্রমাণের সন্তাবনা দ্বারা প্রতাবস্থান করিলে উহাকে বলে "উপপত্তিসম" প্রতিবেধ'। পুর্ব্বোক্ত "সাধর্ম্যসমা", "বৈধর্ম্যসমা" ও "প্রকর্পসমা" জাতির প্রয়োগন্ধণে প্রতিবাদী দিল হেতুর উল্লেখ করিয়া, তদ্বারাই নিজ সাধ্যের উপপাদন করেন। কিন্ত এই "উপপত্তিসমা" জাতির প্রয়োগন্থণে প্রতিবাদী নিজপক্ষে কোন দিল হেতুর উল্লেখ করেন না। কিন্ত তাঁহার নিজ পক্ষেও বে কোন প্রমাণ বা হেতু আছে, ইহাই অনুমান দ্বারা সমর্থন করেন। স্কতরাং ইহা ভিনপ্রকার জাতি। পুর্ব্বোক্তরূপ ভেন রক্ষার জন্তই উদয়নাচার্য্য এই "উপপত্তিসমা" জাতির উক্তরূপেই স্বরূপব্যাখ্যা করিয়াছেন এবং "বাদিবিনোদ" গ্রন্থে শক্ষর মিশ্র

শ্বনংগলেহদি কিমদি প্রমাণমূপগংকতে।
 বংগলবদিতি প্রাতিকপপত্তিসমাে মতঃ stas

বৰা অনিতাঃ শলঃ কাৰ্যাভানিতাতে বহানিতাতে প্ৰমাণং কাৰ্যাগ্ৰমন্তীতানিতঃ প্ৰস্তুহি নিতাভাগক্ষেংশি কিকিৎ প্ৰমাণং কৰিবাতি, বাদিপ্ৰতিবাদিনোইভাতহোক্তভাৎ বংশক্ষমংশক্ষেত্ৰইভাগ প্ৰকৃতসন্দেহবিষয়খাদ্বিপ্ৰতিপত্তিবিৰহতাত্বা ভংগক্ষৰং। তথাত বাদঃ প্ৰতিয়োধো বেতি। ইয়ক প্ৰতিধৰ্মসম্প্ৰকংশস্মাত্যাং ভিনতে, ক্ষত্ৰ প্ৰমাণকৈ বোপপাৰনাথ তথ্য সিদ্ধেন প্ৰমাণেন সাধ্যোপপাৰনাথ। স্বস্তাঃ সামান্ততঃ প্ৰমাণনভাৰনা ছাৱং।—তাৰ্কিকংকা।

ও বৃত্তিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতি নবাগণও উক্ত মতানুদারেই ইহার স্বরূপ বাাখা। করিয়াছেন। কিন্তু ভাষাকার ও বার্ত্তিককার এবং তাৎপর্যাটীকাকার এরূপ বাাখা। করেন নাই। ভাষাকার ইহার উনাহরণ প্রদর্শন করিতে প্রতিবাদীর পক্ষে স্পর্শশৃন্ততারূপ হেতুর উল্লেখ করিয়াছেন, ইহা লক্ষ্য করা আবশ্রক ।২৫॥

ভাষ্য। অস্যোত্তরং— অসুবাদ। এই "উপপত্তিসম" প্রতিষেধের উত্তর—

# সূত্র। উপপত্তিকারণাভ্যনুজ্ঞানাদপ্রতিষেধঃ ॥২৬॥৪৮৭॥

অমুবাদ। উপপত্তির কারণের অর্থাৎ বাদীর নিজ পক্ষের উপপত্তিসাধক হেতুরও স্বীকারবশতঃ ( পূর্ব্বোক্ত ) প্রতিষেধ হয় না।

ভাষ্য। উভয়কারণোপপত্তেরিতি ক্রবতা নানিত্যত্বকারণোপ-পত্তেরনিত্যত্বং প্রতিষিধ্যতে। যদি প্রতিষিধ্যতে নোভয়কারণোপ-পত্তিঃ স্থাৎ। উভয়কারণোপপত্তিবচনাদনিত্যত্বকারণোপপত্তিরভাকু-জায়তে। অভাকুজ্ঞানাদকুপপন্নঃ প্রতিষেধঃ।

ব্যাঘাতাৎ প্রতিষেধ ইতি চেং? সমানো ব্যাঘাতঃ।
একস্ত নিত্তত্বানিত্তত্বপ্রসঙ্গ ব্যাহতং ক্রুবতোক্তঃ প্রতিষেধ ইতি চেং?
স্বপক্ষপরপক্ষোঃ সমানো ব্যাঘাতঃ। স চ নৈক্তরস্ত সাধক ইতি।

অমুবাদ। "উভয় পক্ষের 'কারণের' অর্থাৎ সাধক হেতুর উপপত্তিবশতঃ" এই কথা যিনি বলেন, তৎকর্ত্ত্ব অনিত্যত্বের সাধক হেতুরও উপপত্তিবশতঃ অনিত্যত্ব প্রতিষিদ্ধ হয় না। যদি প্রতিষিদ্ধ হয়, তাহা হইলে উভয় পক্ষের সাধক হেতুর উপপত্তি থাকে না। উভয় পক্ষের সাধক হেতুর উপপত্তি কথন প্রযুক্ত অনিত্যত্বের সাধক হেতুর উপপত্তি স্বীকৃত হইতেছে। স্বীকারবশতঃ (পূর্ব্বোক্ত) প্রতিষেধ উপপন্ন হয় না।

পূর্ববপক্ষ ) ব্যাঘাত অর্থাৎ বিরোধপ্রযুক্ত (পূর্বেবাক্ত ) প্রতিষেধ হয়, ইহা যদি বল ? (উত্তর ) ব্যাঘাত সমান। বিশদার্থ এই যে, (পূর্ববপক্ষ ) যিনি একই পদার্থের নিত্যত্ব ও অনিত্যত্বের প্রসঙ্গ ব্যাহত বলেন, তৎকর্ত্ত্ব প্রতিষেধ অর্থাৎ পূর্ববসূত্রোক্ত প্রতিষেধ উক্ত হইয়াছে, ইহা যদি বল ? (উত্তর ) অপক্ষ ও পরপক্ষে ব্যাঘাত অর্থাৎ বিরোধ তুল্য। (প্রতরাং) সেই ব্যাঘাতও একতর পক্ষের সাধক হয় না।

টিপ্পনী। মহর্বি পূর্ প্রত্রোক্ত 'উপপত্তিদম" প্রতিষেধের থণ্ডন করিতে অর্থাৎ উহার অনত্তরত্ব সমর্থন করিতে পরে এই স্থানের বারা বলিয়াছেন বে, উক্ত প্রতিবেধ স্থাল প্রতিবাদী উভয় পক্ষের দাধক হেত্রই সভা স্থীকার করায় পুর্বোক্ত প্রতিবে হইতে পারে না। ভাষাকার মহর্বির তাৎপর্য্য ব্যক্ত করিতে বলিয়াছেন যে, পুর্ব্বোক্ত প্রতিষেধ করিতে প্রতিবাদী যথন "উভয় পক্ষের দাধক হেতুর উপপত্তিবশতঃ" এই কথা বলেন, তখন পুর্বোক্ত স্থলে শব্দে অনিতাত্ব পক্ষের দাধক হেতুরও সভাবশতঃ তিনি অনিতাত্ত্বের প্রতিবেধ করিতে পারেন না। কারণ, যদি তিনি শব্দে অনিতাত্বের প্রতিবেধ করেন, তাহা হইলে অনিতাত্বের সাধক হেতু নাই, ইহাই তাঁহাকে বলিতে হইবে। তাহা হইলে তাঁহার পূর্মক্ষিত উভয় পক্ষের সাধক হেতুর সন্তা থাকে না। কিন্ত তিনি বধন উভয় পক্ষের সাধক হেতুর সভা বণিয়াছেন, তথন শক্ষে অনিত্যত্ত্বের সাধক হেতুর সভা তিনি থীকারই করিয়াছেন। স্বতরাং তিনি আর শব্দে অনিত্যত্তের প্রতিষেধ করিতে পারেন না। তাঁহার ঐ প্রতিষেধ উপপন্ন হইতে পারে না। তাৎপর্য্য এই যে, পুর্ব্বোক্ত স্থলে শব্দে অনিত্যত্তের প্রতিবেধ করিয়া অর্থাৎ অভাব সমর্থন করিয়া, বাদীর অনুমানে বাধ বা সংপ্রতিপক্ষ দোব প্রবর্শন করাই প্রতিবাদীর উদ্দেশ্য। কিন্ত তিনি শব্দে অনিতাত্তের সাধক হেতৃও আছে, ইহা স্বীকার করার শব্দে যে অনিতাত আছে, ইহা তাকার করিতে বাধ্য হইয়াছেন। তাহা হইলে তাঁহার ঐ উত্তর তাঁহার উদ্দেশ্য দিন্ধির প্রতিকৃণ হওয়ায় উহা বিক্লম হয়। কারণ, শব্দে অনিত্যত্তের সাধক হেতু স্বীকার করিবা অনিতারও স্বীকার করিব এবং ঐ অনিতাত্তের প্রতিবেরও করিব, ইহা কথনই সম্ভব হর না। মহবি এই প্রের বারা উক্তরণ বিরোধ প্রতনা করিয়া, প্রতিবাদীর উক্তরণ উত্তর যে অব্যাঘাতক হওয়ায় অনহত্তর, ইহা সমর্থন করিয়াছেন। পূর্ববং অব্যাঘাতকত্বই ইহার সাধারণ ছষ্ট্রমূল। এবং ভাষাকারের মতামুদারে উক্ত হলে প্রতিবাদী স্পর্শন্তাত্তকে শক্ষের নিতাৰণাধক হেতুরপে প্রদর্শন করিলে, তাহার ঐ হেতুতে নিতাত্বের বাাপ্তি নাই। কারণ, স্পর্শশৃত্ত প্রার্থমাত্রই নিতা নহে। স্থতরাং প্রতিবাদীর ঐ হেতুর যুক্তাঞ্চীনত্বশতঃ যুক্তাঞ্চানিও তাঁহার ঐ উত্তরের ছাইজ মূল ব্ঝিতে হইবে। বরদরাজ তাঁহার মতেও যুক্তাকহানি প্রদর্শন করিয়াছেন।

পূর্ব্বোক্ত স্থলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, আমি ব্যাঘাতবশতটে উক্তরূপ প্রতিষেধ বলিয়াছি। অর্থাৎ আমার বক্তব্য এই যে, শব্দে যেনন অনিতাত্বের সাধক হেতু আছে, তক্রপ নিতাত্বের সাধক হেতুও আছে। কিন্তু একই শব্দে নিতাত্ব ও অনিতাত্ব ব্যাহত অর্থাৎ বিরুদ্ধ। স্থতরাং ঐ ব্যাঘাত বা বিরোধের পরিহারের জন্ত শব্দে অনিতাত্বের প্রতিষেধ করিয়া নিতাত্বই স্বীকার্য্য, ইয়াই আমার বক্তব্য। ভাবাকার পরে এখানে প্রতিবাদীর ঐ কথারও উল্লেখ ও ব্যাখ্যা করিয়া, পরে উহার উত্তরের ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, ঐ ব্যাঘাত স্থপক্ষ ও পরপক্ষে সমান। স্থতরাং উহাও একতর পক্ষের সাধক হয় না। তাৎপর্য্য এই যে, বেরন শব্দে অনিতাত্ব থাকিলে নিতাত্ব থাকিতে পারে না, তক্রপ নিতাত্ব থাকিলেও অনিতাত্ব থাকিতে পারে না, তক্রপ নিতাত্ব থাকিলেও অনিতাত্ব থাকিতে পারে না। স্থতরাং প্রতিবাদী যেমন ঐ ব্যাঘাত পরিহারের জন্ম শব্দের অনিতাত্বের প্রতিষেধ করিয়া নিতাত্ব স্বাকার করিবেন, তক্রপ বাদীও

শব্দের নিতাত্বের প্রতিবেধ করিয়া অনিতাত্ব স্বীকার করিতে পারেন। কারণ, তাহা হইলেও উক্ত ব্যাবাত বা বিরোধ থাকে না। স্থতরাং উক্ত ব্যাবাত, শব্দের নিতাত্ব বা অনিতাত্বরূপ কোন এক পক্ষের সাধক হয় না। অর্থাৎ কোন পক্ষের সাধক প্রক্রত প্রমাণ বাতীত কেবল উক্ত ব্যাবাত প্রযুক্ত যে কোন এক পক্ষের প্রতিবেধ করিয়া অপর পক্ষের নির্ণয় করা বায় না হেঙা

অমুপপত্তিসম-প্রকরণ সমাপ্র 1551

### সূত্র। নির্দ্দিফকারণাভাবে২পুগেলস্ভাত্নপলব্ধি-সমঃ ॥২৭॥৪৮৮॥

অমুবাদ। নির্দ্ধিট কারণের অর্থাৎ বাদীর কথিত হেতুর অভাবেও (সাধ্য ধর্ম্মের) উপলব্ধিপ্রযুক্ত প্রত্যবস্থান (২০) উপলব্ধিসম প্রতিষেধ।

ভাষ্য। নির্দ্দিষ্ঠস্থ প্রবাদন্তরীয়কস্বস্যানিত্যস্থলারণস্যাভাবেংপি বায়ুনোদনাদ্'রক্ষণাথাভঙ্গজন্য শব্দস্যানিত্যস্থলভাতে। নির্দিষ্ঠন্য সাধনস্যাভাবেংপি সাধ্যধর্মোপলক্ষ্যা প্রত্যবস্থানমুপলক্ষিসমঃ।

অমুবাদ। নিৰ্দ্ধিট অৰ্থাৎ বাদার কথিত প্রযত্নজন্মত্বরূপ অনিত্যত্বসাধক হেতুর

১। "নোধন" পজের অর্থ সংযোগবিশেষ। উহা ক্রিছাবিশেষের কারণ। বাণ নিক্ষেপ করিলে উহার প্ৰথম ক্ৰিয়া "নোদন"নজ । মহৰ্বি কণাদ "নোদনাদাদামিবোঃ কৰ্ম" ইত্যাদি ( ৫)১/১৭ ) শুত্ৰের ৰাবা ইহা বলিয়াছেন । বৈশেষিক দর্শনের পঞ্চম অধ্যান্তে ক্রিয়ার কারণ বর্ণনায় বহু পুত্রে "নোদন" পদ্দের প্রয়োগ হইয়াছে এবং "মভিবাত" मारकात्र आह्यात इहेबाएए। "अवानिविष्यार" विचनाथ नकानन मकानक मः विनिविद्यात नाम "अविवाज" अवः শুক্ষের অঞ্জনক সংযোগবিশেষের নাম "নোদন" ইহা বলিয়াছেন। কিন্তু প্রাচীন বৈশেষিকাচার্য্য প্রশস্তপাদ বলিয়াছেন যে, বেগজনিত যে সংযোগবিদেব বিভাগের জনক ক্রিয়ার কারণ ইয়, তাহার নাম "অভিবাত"। এবং শুক্রভার্তি যে কোন কারণজন্ম বে সংযোগবিশের বিভাগের অলমক ফ্রিয়ার কারণ হয়, তাহার নাম "নোদন"। "প্রায়কলনী"কার প্রীধর ভট্ট উহার বাখ্যায় লিখিয়াছেন,—"নোদানোদকরোঃ পরম্পরবিভাগং ন করোতি যং কর্ম, তক্স কারণং নোদনং"। ( প্রশন্তপাসভাষা, ৩০০ পুটা মন্ত্রী )। "মুস" ধাতুর কর্ম প্রেরণ। স্বতরাং বাহা প্রেরক, তাহাকে বলে নোকক এবং বাহা প্রের্থা, ভাহাকে বলে নোলা। প্রবল বায়ুসংযোগে বুকের শাধাভক্ষ গুলে বায়ু নোরক প্রবং শাধা নোলা। ঐ ছলে বুঞ্চের শাধার বে ক্রিল্লা মনো, তাহা ঐ শাধা ও বায়ুর বিভাগ জনার না। কারণ, তথনও বায়ুর সহিত ঐ শাধার সংযোগ বিদ্যান্ত থাকে। স্তাং বায় ও শাধার ঐ সংযোগ তথন ঐ উভৱের প্রশার বিভাগ্যনক ক্রিয়ার কারণ না হওয়ার ভাষাকার উহাতে "নোদন" বলিতে পারেন। কারণ, যে ফ্রিয়া নোলা ও নোলকের প্রশার বিভাগ জন্মার না, তাহার কারণ সংবোগবিশেষই "নোদন"। উহা অন্ত কোন প্রার্থের বিভাগজনক ফ্রিয়ার কারণ হইলেও "নোদন" হইতে পারে। "মুরাতেহনেন" এইরূপ কুৎপত্তি অমুসারে এরূপ সংযোগবিশেষ অর্থে "নোমন" শব্দের প্রয়োগ क्ट्रेब्राट्ड ।

অভাবেও অর্থাৎ প্রযন্ত্রজন্ম হ হেতু না থাকিলেও বায়ুর নোদন অর্থাৎ বিজ্ঞাতীয় সংযোগবিশেবপ্রযুক্ত বৃক্ষের শাখাভরজন্ম শব্দের অনিত্যন্থ উপলব্ধ হয়। নির্দ্দিষ্ট সাধনের অভাবেও অর্থাৎ বাদার কথিত হেতু না থাকিলেও সাধ্য ধর্ম্মের উপলব্ধি-প্রযুক্ত প্রত্যবস্থান (২০) উপালব্ধিসম্ প্রতিষেধ।

টিগ্লনী। ক্রমান্ত্রদারে এই স্তরের ছারা "উপগ্রিসম" প্রতিবেধের লক্ষণ ক্রিত হইরাছে। স্তুত্রে "কারণ" শব্দের দারা দাধক হেতু বিবক্ষিত। বাদী নিজ পক্ষ দাধনের জন্ম বে হেতুর নির্দেশ বা উল্লেখ করেন, তাহাই তাহার নির্দিষ্ট কারণ। পূর্ববিং এই স্থত্তেও "প্রতাবস্থানং" এই পৰের অধ্যাহার বা অন্তর্ত্তি মহর্ষির অভিমত। এবং "উপলম্ভাৎ" এই পদের পূর্বে "সাধাধর্মস্ত" এই পদের অন্যাহারত মহর্ষির অভিপ্রেত। তাই ভাষাকার শেষে স্ত্রার্থ ব্যাখ্যা করিরাছেন বে, নির্দিষ্ট সাধনের অভাবেও অর্থাৎ বাদীর কথিত হেতু না থাকিলেও সাধাধর্মের উপলব্ধি-প্রযুক্ত বে প্রতাবস্থান, তাহাকে বলে "উপলব্ধিনম" প্রতিবেধ। ভাষাকার প্রথমে ইহার উদাহরণ প্রদর্শন করিতে বলিয়াছেন বে, নির্দ্ধিষ্ট অর্থাৎ বাদীর কবিত প্রয়ত্ত্বজন্তত্ত্বপ যে অনিতাত্ত্বদাধক হেতু, তাহা না থাকিলেও বায়ুর সংযোগবিশেষপ্রযুক্ত বুক্ষের শাখাভক্ষক্ত যে শক্ত ক্ষেত্র, তাহার অনিতাত্তের উপলব্ধি হয়। তাৎপর্য্য এই যে, কোন বাদী "শন্দোহনিতাঃ প্রবন্ধজন্তত্তাৎ" ইত্যাদি বাক্যের ছারা শব্দে অনিতাত্তের সংস্থাপন করিলে, প্রতিবাদী বদি বলেন যে, তোমার নির্দিষ্ট বা ক্ষিত হেতু বে প্রধন্ধর্মন্ত, তাহা বুকের শাথাভক্ষন্ত শব্দে নাই। কারণ, এ শব্দ কোন বাক্তির প্রবত্তগন্ত নহে। কিন্ত ঐ শব্দেও ভোমার সাধ্যধর্ম অনিভাত্তের উপলব্ধি হইতেছে। প্রতিবাদীর অভিপ্রায় এই বে, যে হেতু না থাকিলেও তাহার সাধাধর্মের উপলব্ধি বা নিশ্চয় হয়, সেই হেতু সেই সাধাধর্মের সাধক বলা বার না। স্কুতরাং পূর্ব্বোক্ত স্থলে বাদীর কথিত প্রবত্ত জন্তত্ব হেতু শব্দে অনিত্যত্বের দাধক হর না, উহা অদাধক। উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর উক্তরূপ প্রতাবস্থান "উপলব্ধিদন" প্রতিষেধ বা "উপলব্ধিদনা" জাতি। আপতি হইতে পারে যে, অনিতা পৰাৰ্থমাত্ৰই প্ৰবন্ধজন্ত, ইহা ত বাদী বলেন নাই। বে বে পদাৰ্থ প্ৰবন্ধজন্ত, সে সমস্তই অনিতা, এইরুণ ব্যাপ্তিনিশ্চরবশতঃই বাদী ঐরুণ হেড়ু প্ররোগ করিরাছেন। স্কুতরাং তাঁহার ঐ হেডুডে বাভিচার নাই। কারণ, কোন নিতা গলার্থই প্রয়ন্তব্য নহে। অতএব বাদীর উলাহরণ-বাক্যান্ত্ৰসাৱে উক্ত স্থলৈ তাঁহার বক্তব্য বাহা বুঝা বায়, তাহাতে প্ৰতিবাদী ঐকপ দোৰ বনিতেই পারেন না। স্থতরাং উক্তরূপে এই "উপলব্ধিনমা" লাতির উত্থানই হর না। কারণ, ঐরূপে উহার উত্থানের কোন বীজ নাই। বার্ত্তিককার উদ্যোতকর এইরূপ চিন্তা করিয়া, এখানে অন্ত ভাবে উক্ত জাতির স্বরূপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন বে, প্রতিবাদী উক্ত স্থলে শব্দদাত্রকেই বাদীর সাধাধর্মী বলিয়া আরোপ করিয়া, তন্মধ্যে বুক্ষের শাখাভঙ্গাদিজন্ত ধ্বন্তাত্মক শব্দে বাদীর ঐ হেতু নাই, ইহাই প্রদর্শন করেন। অর্থাৎ বদিও বাদী উক্ত হলে "শকোহনিতাঃ" এই প্রতিজ্ঞাবাক্যের দারা বৰ্ণাত্মক শক্তেই সাধাধৰ্মী বা পক্ষরণে গ্রহণ করিয়াছেন, কিন্ত তিনি শক্ষ্যাঞ্জেই পক্ষরণে

শ্রহণ করিয়াছেন, এইরূপ আরোপ করিয়া, প্রতিবাদী সেই পক্ষের অন্তর্গত ধ্বয়াত্মক শব্দবিশেষে বাদীর হেতৃ নাই, ইহা প্রবর্গনপূর্ব্ধক বাদীর হেতৃতে ভাগাসিদ্ধিদাধের আরোপ করেন। পক্ষের অন্তর্গত কোন পদার্থে হৈতৃ না থাকিলে ভাহাকে "ভাগাদিদ্ধি" বা সংশতঃ স্বরূপাসিদ্ধিদােষ বলে। ফলকথা, উদ্যোতকরের মতে প্রতিবাদী বাদীর প্রতিজ্ঞার্থ বাতিরিক্ত পক্ষকেও ভাহার প্রতিজ্ঞার্থ বিদিয়া আরোপ করিয়া, ভাহাতে বাদীর কথিত হেতৃর অভাব প্রদর্শনপূর্ব্ধক ভাগাসিদ্ধিদােষের উদ্ভাবন করিলে, ভাহার সেই উদ্ভরের নাম "উপলন্ধিনমা" আতি। উদ্যোতকর উক্ত স্থলে ইহার আরও ছুইটা উনাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন। কিন্তু সেই স্থলে প্রতিবাদীর ক্ষিত্র আরোপের বীক্ষ বা মূল কি ? ভাহা তিনি কিছু বলেন নাই।

মহানৈয়াত্বিক উদয়নাচাৰ্য্যের ব্যাখ্যানুদারে "তার্কিকরক্ষা"কার বরদরাজ বলিরাছেন যে, বাদী ভাঁহার প্রযক্ত প্রতিজ্ঞাদি বাকো অবধারণবোধক কোন শব্দের প্রয়োগ না করিলেও অর্থাৎ কোন অবধারণে তাঁহার তাৎপর্য্য না থাকিলেও প্রতিবাদী যদি বাদীর প্রতিজ্ঞাদিবাক্যে তাঁহার কোন অবধারণে তাৎপর্যোর বিকল্প করিয়া বাধানি দোষের উদ্ভাবন করেন, তাহা হইলে তাঁহার সেই উন্তরের নাম উপলব্ধিদমা জাতি । বেমন কোন বাদী "পর্কতো বহিনান" এইরূপ প্রতিজ্ঞা-বাক্য বলিলে, প্রতিবাদী যদি বলেন যে, তবে কি কেবল পর্জতেই বহ্নি আছে, অথবা পর্জতমাত্রেই অবস্ত বহ্নি আছে ? কেবল পর্বতেই বহ্নি আছে, ইহা বলা যায় না। কারণ, অক্তরও বহিন্ত প্রত্যক্ষ হয়। এবং পর্বতমাত্রেই অবশ্র বহ্নি আছে, ইহাও বলা বার না। কারণ, কদাচিৎ বহ্নি-শুক্ত পর্বত ও দেখা যায়। স্থতরাং দ্বিতীয় পক্ষে সাধ্য বহ্নি না থাকিলেও পক্ষ বা ধর্মী পর্বতের উপলব্ধি হওরার বাদীর ঐ অমুমানে বাধদোর হর। এইরূপ উক্ত হলে বাদী "ধুমাৎ" এই হেতু-বাকোর প্রয়োগ করিলে, প্রতিবাদী যদি বলেন যে, তবে কি পর্বতে কেবল খুনই আছে ? তথবা পর্বতমাত্রেই ধুম অ'ছে ? কিন্তু পর্বতে বুঞ্চাদিরও উপগুরি হওয়ার কেবল ধুমই আছে, ইহা বলা যায় না। এবং কদাচিৎ ধুমশুক্ত পর্বতেরও উপলব্ধি হওয়ায় পর্বতমাত্রেই ধুম আছে, ইহাও বলা যার না। ঐ পক্ষে ধুম হেতুর অভাবেও পক্ষ বা ধর্মী পর্বতের উপলব্ধি হওয়ার বাদীর উক্ত অনুমানে অরণাসিদ্ধি নোষ হয়। এইরূপ উক্ত স্থলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, তবে কি কেবল ধুমবভাপ্রযুক্তই পর্বত বহিন্দান ? ইহাই তাৎপর্যা ? কিন্ত আলোকাদিপ্রযুক্তও পর্বতে বহ্নির অনুমান হওয়ার উহা বলা যায় না। কারণ, ধ্ম হেতুর অভাবেও পর্বতে সাধা বহ্নির জন্তমানরূপ উপলব্ধি হওয়ায় কেবল ধুম হেতুতে ঐ সাধোর ব্যাপ্তি নাই, ইহা অব্যাপ্তি দোব। এইরূপ কোন স্থলে অভিব্যাপ্রিদোষ বারাও প্রতিবাদী প্রতাবস্থান করিলে ভাহাও "উপলব্ধিনমা" জাতি হুইবে। "প্রবোধনিদ্ধি" এছে উদয়নাচার্য। উক্ত জাতির পঞ্চ প্রকার প্রবৃত্তি প্রদর্শন করিয়া, উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর উদভাব্য পঞ্চ দোষ প্রদর্শন করিয়াছেন। বর্থা,—(১) সাধাধর্ম না থাকিলেও ধর্মী বা পক্ষের উপলব্ধি হওয়ার বাধদোষ হয়। (২) হেতু না থাকিলেও ধর্মী

<sup>&</sup>gt;। व्यवधावनजोरभर्वार वानिवादका विकला यर । छन्ताधार आजवशानम्भानकिमस्मा मठः १२०१ — जार्किकरका ।

ৰা পক্ষের উপলব্ধি হওয়ার অরপাসিত্ধি নোব হয়। (০) সাধাধর্ম ও হেতৃ, এই উভয় না থাকিলেও ধর্মা বা পক্ষের উপলব্ধি হওয়ায় বাধ ও অরপাসিত্ধি, এই উভয় নোব হয়। (৪) হেতৃ না থাকিলেও কোন স্থলে সাধাধর্মের উপলব্ধি হওয়ায় অবাপ্তি নোব হয়। (৫) সাধাধর্ম না থাকিলেও কোন স্থলে হেতৃ থাকার অতিবাপ্তি নোব হয়। উদয়নাচার্ম্য ইহার বিস্তৃত বাাধ্যা করিয়াছেন। বরদরাজ প্রেণিজরূপে ইহা বাক্ত করিয়াছেন। শক্ষর মিশ্র ও বৃত্তিকার বিখনাথ প্রভৃতি নবাগণও উক্ত মতামুদারেই সংক্ষেপে এই "উপলব্ধিন্য" জাতির বাাধ্যা করিয়াছেন। এই মতে প্রতিবাদী, বাদীর বাক্যে কোন অবধারণ তাৎ পর্য্য না থাকিলেও উহা সমর্থন করিয়া উক্ত-রূপ প্রত্যবস্থান করেন, উহাই উক্ত জাতির উথানের বীজ। ২৭।

ভাষ্য। অস্ফোত্তরং— অমুবাদ। এই "উপলব্ধিসম" প্রতিষেধের উত্তর—

#### সূত্র। কারণান্তরাদিপি তদ্ধর্মোপপত্তেরপ্রতিষেধঃ॥ ॥২৮॥৪৮৯॥

অনুবাদ। "কারণান্তর"প্রযুক্তও অর্থাৎ অন্ম জ্ঞাপক বা সাধক হেতুপ্রযুক্তও "তদ্ধর্মের" অর্থাৎ সাধ্য ধর্ম্মের উপপত্তি হওয়ায় ( পূর্বেবাক্ত ) প্রতিষেধ হয় না।

ভাষ্য। "প্রয়নন্তরীয়কত্বা"দিতি ক্রবতা কারণত উৎপত্তিরভিধীরতে, ন কার্যান্ত কারণনিয়মঃ। যদি চ কারণান্তরাদপ্যুৎপদ্যমানন্ত শব্দস্য তদনিত্যত্বমুপপদ্যতে, কিমত্র প্রতিষিধ্যত ইতি।

অমুবাদ। "প্রযন্তাররকরাৎ" এই হেতু-বাক্যবাদী কর্তৃক কারণজন্য উৎপত্তি
কথিত হয়, কার্য্যের কারণ-নিয়ম কথিত হয় না। ( অর্থাৎ উক্ত বাদী বর্ণাপ্তরুক শব্দের
অনিত্যর সাধন করিবার নিমিন্ত ঐ হেতুর হারা ঐ শব্দ যে প্রযন্তরূপ কারণজন্য,
ইহাই বলেন। কিন্তু সমস্ত শব্দই প্রযন্তর্জন্য, আর কোন কারণে কোন শব্দই
জন্মে না, ইহা তিনি বলেন না)। কিন্তু যদি কারণান্তর প্রযুক্তও জায়মান শব্দবিশেষের
সেই অনিত্যর উপপন্ন হয়, তাহা হইলে এই স্থলে কি প্রতিষিদ্ধ হয় ? অর্থাৎ তাহা
হইলে উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর প্রতিষেধ্য কিছুই না থাকায় তিনি প্রতিষেধ করিতে
পারেন না।

টিপ্লনী। মহর্ষি এই হৃত্তের বারা পূর্বাহ্যতাক্ত "উপলব্জিদম" প্রতিবেধের উত্তর বলিয়াছেন। পূর্বাবং এই হৃত্তেও "কারণ" শব্দের হারা জ্ঞাপক বা সাধক হেতৃই বিবক্ষিত। বাদীর প্রযুক্ত হেতৃ হইতে ভিন্ন হেতৃর হারাও সাধাধর্মের উপপত্তি বা দিন্ধি হওলার পূর্বাহ্যতাক্ত প্রতিবেধ হয় না, ইহাই প্রার্থ । ভাষাকার তাঁহার পূর্বোক্ত স্থলে ইহা বুঝাইতে বলিয়াছেন বে, উক্ত হলে বাদী বৰ্ণাত্মক শব্দের অনিভাছ নাধন করিবার জন্ম "প্রযন্তানন্তরীয়কত্মাৎ" এই হেতু-বাকোর দারা প্রবহরণ কারণজন্ত ঐ শক্ষের উৎপত্তি হয়, সুতরাং উহা অনিতা, ইহাই বলেন। কিন্তু দর্ব্ব প্রকার সমন্ত শক্ষেই প্রবন্ধই কারণ, ইছা তিনি বলেন না। এরূপ কারণ-নিংম তাঁহার বিৰক্ষিত নছে। স্কুত্ৰাং তাঁহার ঐ হেতু বুক্ষের শাখাত্ৰপ্ৰয়ত থবজাত্মক শব্দে না থাকিলেও কোন দোৰ হইতে পাৰে না। বুক্লের শাখাভঙ্গনতা ঐ শক্ত কারণ্ডতা এবং দেই কারণ্ডতাত্ব-রূপ অন্ত হেতুর বারা উহারও অনিতাত সিদ্ধ হয়। ভাষো সর্ব্বত্র "কারণ" শব্দের অর্থ-জনক হেতু। ভাষাকারের তাৎপর্যা এই যে, বুক্লের শাধাভশাদিজন্ত যে সমস্ত ধ্বয়াক্সক শব্দের উৎপত্তি হয়, তাহারও যে কারণান্তর আছে, ইহা বাদীও স্বীকার করেন; তিনি উহার প্রতিষেধ করেন না। এবং দেই কারণান্তরজন্তর প্রভৃতি হেতুর বারা বে, ঐ সমস্ত শব্দেরও অনিতাত্ত দিছ হব, ইহাও বাদী ত্মীকার করেন এবং প্রতিবাদীও এ সমস্তই ত্মীকার করিতে বাধা। স্কুতরাং উক্ত স্থাল তিনি কিসের প্রতিবেধ করিবেন ? তাঁহার প্রতিবেধা কিছুই নাই। তাই ভাষাকার শেষে বলিয়াছেন,—"কিমত্র প্রতিষিধতে।" ফলকথা, উক্ত স্থলে প্রতিবাদী এত্রপ প্রতিষেধ করিতে পারেন না। ঐরপ প্রতিষেধ করিলে তিনি পরে বাদীর হেতুর ছটছ দাধন করিতে যে মন্ত্রান প্ররোগ করিবেন, ভাগতেও বাদী তাঁথার ভাগ প্রতিষেধ করিতে পারেন। এবং উনম্বাচার্য্যের মতাস্থদারে প্রতিবাদী বাদীর বাক্যে নানারূপ অবধারণতাৎপর্য্য কল্লনা করিয়া বাধালি লোষের উদ্ভাবন করিলে, থালাও প্রতিবাদীর বাক্টো পূর্ব্ববং নানাক্রণ অবধারণতা পর্যা কল্পনা করিয়া ঐলপ নানা দোষ প্রদর্শন করিতে পারেন। স্থতরাং প্রতিবাদীর উক্তরণ উত্তর অব্যাবাতক হওয়ার উহা কোনরপেই সত্তর হইতে পারে না। বরদরাজ তাঁহার পুর্বোক্ত মতান্ত্রদারে বলিয়াছেন যে, মহর্বি এই স্থত্তের ধারা অন্ত হেতু-প্রযুক্তও সাধাদিদ্ধি হয়, এই কথা বলিয়া বাদীর ছেতুতে অবধারণের শ্বীকার প্রদর্শন করিয়া, তদ্বারা বাদীর সাধানি পদার্থেও অবধারণের অস্বীকার স্ত্রনা করিরাছেন। এই "উপলব্ধিদমা" জাতি কোন দাধর্ম্মা বা বৈধর্ম্মা প্রযুক্ত না হওয়ার ভাতির লক্ষণাক্রান্ত হইবে কিরপে ? এতঞ্জরে উদ্দোতকর শেষে বলিয়াছেন যে, যাহা অহেতু বা অনাধক, তাহার সহিত সাধর্মাপ্রযুক্তই প্রতিবাদী জ্বল প্রতাবস্থান করার ইহাও "লাভি"র লক্ষণাক্রান্ত হর ।২৮।

উপল্জিদম-প্রকরণ সমাপ্ত 1) থা

ভাষ্য। ন প্রাপ্তচারণাদ্বিদ্যমানস্য শব্দস্যানুপলবিঃ। কল্মাৎ? আবরণাদ্যনুপলবেঃ। যথা বিদ্যমানস্ভোদকাদেরর্থস্থা-বরণাদেরনুপলব্ধিনেবং শব্দস্থাগ্রহণকারণেনাবরণাদিনাহনুপলবিঃ। গৃহত্ত

<sup>&</sup>gt;। হুৱাৰ্যস্ত "কারণান্তরাদণি" জ্ঞাপকান্তরাদণি "তদ্ধাপণত্তে:" সাধাধর্মোপণত্তের প্রতিবেধ" ইতি।—তাৎপর্যাজকা।

চৈতদন্তাগ্রহণকারণমূদকাদিবৎ, ন গৃহতে। তত্মাতুদকাদিবিপরীতঃ শব্দো-হতুপলভ্যমান ইতি।

অমুবাদ। উচ্চারণের পূর্নের বিদ্যমান শব্দের অমুপলব্ধি (অপ্রবণ) হইতে পারে না। (প্রশ্ন) কেন ? (উত্তর) যেহেতু আবরণাদির উপলব্ধি হয় না। (তাৎপর্য্য) যেমন বিভ্যমান জলাদি পদার্থের আবরণাদিপ্রযুক্ত অমুপলব্ধি (অপ্রত্যক্ষ) হয়, এইরূপ শব্দের অগ্রহণকারণ অর্থাৎ অপ্রবণের প্রযোজক আবরণাদিপ্রযুক্ত অমুপলব্ধি হয় না। জলাদির ভায় এই শব্দের অগ্রহণকারণ অর্থাৎ অপ্রবণের প্রযোজক আবরণাদি গৃহীত হউক ? কিন্তু গৃহীত হয় না, (অর্থাৎ ভূগর্ভন্থ জলাদির অপ্রত্যক্ষের প্রযোজক আবরণাদির যেমন প্রত্যক্ষ হইতেছে, ওক্রপ উচ্চারণের পূর্ব্বে শব্দের অপ্রাবণের প্রযোজক আবরণাদির প্রত্যক্ষ হয় না) অত্রব অমুপলভ্যমান শব্দ জলাদির বিপরীত অর্থাৎ জলাদির তুল্য নহে।

### সূত্র। তদর্পলব্ধেরর্পলম্ভাদভাবসিদ্ধো তদ্বিপরী-তোপপত্তেরর্পলব্ধিসমঃ॥২৯॥৪৯০॥

অমুবাদ। সেই আবরণাদির অমুপলন্ধির অমুপলন্ধিপ্রযুক্ত অভাবের সিন্ধি হইলে অর্থাৎ আবরণাদির অমুপলন্ধির অভাব যে আবরণাদির উপলব্ধি, তাহা সিদ্ধ হওয়ায় তাহার বিপরীতের উপপত্তিবশতঃ অর্থাৎ সেই আবরণাদির অভাবের বিপরীত যে, আবরণাদির অস্তিহ, তাহার সিদ্ধিপ্রযুক্ত প্রত্যবস্থান (২১) অমুপলব্ধিসম্ প্রতিষেধ।

ভাষ্য। তেষামাবরণাদীনামমূপলব্ধিনে পিলভ্যতে। অনুপলন্তা-মান্তীত্যভাবোহস্থাঃ বিধ্যতি। অভাবসিদ্ধে হেস্কভাবাত্তদ্বিপরীত-মন্তিস্থাবরণাদীনামবধার্থ্যতে। তদ্বিপরীতোপপত্তের্থৎপ্রতিজ্ঞাতং "ন প্রাপ্তক্ষারণাদিদ্যমানস্থ শব্দস্থানুপলব্ধিরিত্যে"তন্ন বিধ্যতি। সোহয়ং হেতু"রাবরণাদ্যমুপলব্ধে"রিত্যাবরণাদিরু চাবরণাদ্যমুপলব্ধে চ সময়াহমুপলব্ধ্যা প্রত্যবস্থিতোহমুপলব্ধিসম্মা ভবতি।

অনুবাদ। সেই আবরণাদির অনুপলন্ধি উপলব্ধ হয় না। অনুপলন্ধিপ্রযুক্ত "নাই" অর্থাৎ আবরণাদির অনুপলন্ধি নাই, এইরূপে উহার অভাব সিদ্ধ হয়। অভাবসিদ্ধি হইলে হেতুর অভাববশতঃ অর্থাৎ প্রতিবাদীর কথিত হেতু যে আবরণাদির অনুপ্রনির্ধি, তাহার অভাব (আবরণাদির উপর্যার তৎপ্রযুক্ত, তাহার বিপরীত অর্থাৎ আবরণাদির অভাবের বিপরীত আবরণাদির অভিয়ে বিশিরীত আবরণাদির অভিয়ের বিপরীত আবরণাদির অভিয়ের উপপত্তি (নিশ্চয়)বশতঃ "উচ্চারণের পূর্বের বিদ্যমান শব্দের অনুপ্রনির্ধি হইতে পারে না" এই বাক্যের ভারা যাহা প্রতিজ্ঞাত হইয়াছে, ইহা সিদ্ধ হয় না। সেই এই হেতু (অর্থাৎ) "আবরণাদানুপ্রনির্ধেঃ" এই হেতুবাক্য আবরণাদি বিষয়ে এবং আবরণাদির অনুপ্রনিধি বিষয়ে তুল্য অনুপ্রনির্ধিয়ক্ত প্রত্যবন্ধিত অর্থাৎ প্রত্যবন্ধানের বিষয় হওয়ায় (২০) অনুপ্রনির্ধিয়ক্ত প্রত্যবন্ধানকে "অনুপ্রনির্ধিয়ক্ত প্রত্যবন্ধানকে "অনুপ্রনির্ধিয়ম" প্রতিষেধ বলে।

টিপ্লনী। ক্রমান্ত্রপারে এই স্থক্তের দারা "অনুপদ্ধিদ্রম" প্রতিবেধের নক্ষণ কথিত হইয়াছে। কিল্লপ স্থলে ইহার প্রয়োগ হয় ? ইহার ঘারা প্রতিবাদীর প্রতিবেখ কি ? ইহা প্রথমে না বলিলে ইহার লক্ষণ ও উদাহরণ বুঝা যায় না। তাই ভাষাকার প্রথমে তাহা প্রকাশ করিয়া, এই স্থতের অবতারণা করিয়াছেন। ভাষাকারের সেই প্রথম কথার তাৎপর্য্য এই বে, শব্দনিতাত্বাদী মীমাংসক, শক্ষের নিভাত্ব পক্ষের সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী নৈয়ায়িক বলিলেন বে, শব্দ বদি নিভা হয়, তাহা হইলে উচ্চারণের পুর্বেও উহা বিদামান থাকায় তথনও উহার প্রবণ হউক ? কিন্ত যথন উচ্চারণের পুর্বে শঙ্কের প্রবণ হয় না, তথন ইহা স্বীকার্য্য যে, তথন শব্দ নাই। স্থতরাং শক্ষ নিত। হইতে পারে না। এতছভরে বাদী মামাংসক বলিলেন বে, উচ্চারশের পূর্বেও শক বিদ্যান থাকে। কিন্ত তথন উহা অভ কোন পদাৰ্থ কৰ্তৃক আৰুত থাকে, অথবা তথন উহার শ্রবণের অন্ত কোন প্রতিবন্ধক থাকে। স্কুতরাং তথন দেই আবরণাদিপ্রযুক্ত শক্ষের শ্রবণ হয় না। বেমন ভুগাৰ্ভ জলাদি অনেক পদাৰ্থ বিদ্যমান থাকিলেও আবরণাদিপ্রযুক্ত তাহার প্রভাক্ষ হয় না। এডচন্ত্রে প্রতিবাদী নৈয়াধ্রিক বলিলেন যে, বিষয়ান জগাদি অনেক পদার্থের যে আবরণাদিপ্রাযুক্তই व्यं छाक इंद्र ना, देश यो कार्य। कार्यन, खारात्र वावतनामित छेननिक स्टेल्टर । कि ख डेक्टाइरन्द्र পূর্ব্বে শব্দের অত্রবণের প্রয়োজক বা ত্রবণপ্রতিবন্ধক বে, কোন আবরণাদি আছে, তাহার ত উপলব্ধি হয় না। যদি সেই আবরণাদি থাকে, তবে তাহার উপলব্ধি হউক ? কিন্তু উপলব্ধি না হওয়ার উহা নাই, ইহাই দিল হয়। স্বতরাং অনুগণভাষান শব্দ অর্থাৎ তোষার মতে উচ্চারণের পূর্বে বিদ্যমান শব্দ জলাদির সদৃশ নহে। অভ এব তথ্ন তাহার অনুপ্রকি বা অপ্রবণ ২ইতে পারে না। ভাষ্যকার প্রথমে প্রতিবাধী নৈয়ায়িকের ঐ প্রতিজ্ঞার উল্লেখ করিয়া, পরে প্রশ্নপূর্বাক "আবরণাদ্য-মুপলবেঃ" এই হেতুবাক্যের উল্লেখ করিয়াছেন। উক্ত খলে পরে প্রতিবানী মীমাংসক নৈরায়িকের ঐ কথার সভ্তর করিতে অসমর্থ হইয়া যদি বলেন যে, উচ্চারণের পুর্বে শকের व्यावतनातित छेननिक द्य मा बिन्धा यनि व्यपनिकाशकः छैरात व्यक्ति विनिध द्य, छारा ब्हेरन छे

আবরণাদির অন্তপলজির অভাব যে আবরণাদির উপলজি, তাহারও নির্ণন্ন হন্ন। কারণ, দেই অন্তপলজিরও ত উপলজি হন্ন । স্কুতরাং আবরণাদির যে অন্তপলজি, তাহারও অন্তপলজির প্রযুক্ত আভাব দিল হইলে আবরণাদির উপলজি। উহা দিল হইলে আবরণাদির দ্রুতার দিল হইলে। স্কুতরাং উচ্চারণের পুর্পে শক্ষের কোন আবরণাদি নাই, ইহা সংর্থন করা বায় না অর্থাৎ অন্তপলজি হেতুর লারা উহা দিল করা বায় না। কারণ, উহা সমর্থন করিতে "আবরণাদারপলজে:" এই বাক্যের প্রারা যে অন্তপলজিরণ হেতু কথিত হইনাছে, উহা অদিল। উক্ত স্থলে জাতিবাদী মীমাংসক প্রথমে পুর্পোক্তরণ প্রতিকৃশ তর্কের উদ্ভাবন করিবা, পরে প্রতিবাদী নৈয়ায়িকের কথিত ঐ হেতুতে অদিজি দোবের উদ্ভাবন করেন। পরে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, আবরণাদির অন্তপলজির অন্তপলজির অন্তপলজির বাহা হলৈ তথন জাতিবাদী উক্ত হেতুতে আদিজ লোবের উদ্ভাবন করেন। পরে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, আবরণাদির অন্তপ্রকার মান এ হেতু অদিজ নহে। তাহা হইলে তথন জাতিবাদী উক্ত হেতুতে বাতিচারদাের প্রদর্শন করেন। অর্থাৎ আন্তর্পাদির বাকিলেও উহার অভাব না থাকে, তাহা হইলে অন্তপলজি অভাবের ব্যক্তিবাদী হওগার সাধক হইতে পারে না। স্কুতরাং উহার লারা প্রতিবাদী তাহার নিজ সাধা যে আবরণাদির অভাব, তাহাও দিল করিতে পারেন না। উক্ত স্থলে শক্ষনিতাত্বরণার উক্তরপ প্রভাবস্থানকে "কম্পলজিনম" প্রতিষেধ বা "মন্থপাজিনমা" জাতি বলে।

মহর্ষি দিতীর অধারের দিতীর আহিকে শব্দের অনিত্যত্ব পরীকার নিজেই উক্ত জাতির পুর্বোক্ত উনাহরণ প্রনর্শন এবং খণ্ডনও করিবাছেন। কিন্ত দেখানে ইহা বে, "জাতি" বা জাতাতর, তাহা বলেন নাই। এখানে জাতির প্রকারভেদ নিরপণ করিবার জন্ত যথাক্রমে এই স্থক্রের হারা উক্ত "লাতি"র লক্ষণ বণিয়াছেন। ভাষাকার মহর্ষির বিতীয়ধায়োক্ত স্থান্স্বারেই এই স্থাত্র ব্যাখা। কলিতে হাত্রের প্রথমোক্ত "তৎ"শক্ষের দ্বারা আবরণাদিকেই গ্রহণ করিল, "তদমুগলজেরমুগলস্তাৎ" এই বাকোর হারা সেই আবরণাধির অনুপ্রনিধির উপ্রনিধি হয় না, অর্থাৎ উহারও অনুপ্রনিধি, ইহাই বাগি। করিরাছেন। পরে ঐ অনুশংস্ত বা অনুশন্তিপ্রযুক্ত আবর্ণানির অনুশন্তিও নাই, এইরূপে উহার অভাব দিছ হয়, এই কথা বলিয়া স্থান্ত "অভাবদিছে।" এই কথার ব্যাগা করিয়াছেন। অভাবনিদ্ধি হইলে অর্থাৎ আবরণাদির অন্তরণাদির তাহা দিদ্ধ হইলে আবরণ দির অভাবের বিপতীত যে আবরণাদির **অ**তিত্ব, তাহা নিশ্চিত হয়—এই কথা বলিয়া, পরে স্ব্রোক্ত "ত্রিপরীতোপপকে:" এই বাক্যের বাাথা করিয়াছেন। ভাষাকার উক্ত বাকো "তৎ" শব্দের দারা পূর্ব্বোক্ত হলে প্রতিবাদী নৈয়াছিকের সমত যে আবরণাদির অভাব, তাহাই গ্রহণ করিয়াছেন। পরে উক্ত জাতিবাদী মীমাংসকের চরম বক্তবা প্রকাশ করিয়াছেন বে, আবরণাদির অভাবের বিপরীত যে আবরণাদির অন্তিত্ব, তাহার উপপত্তি অর্থাৎ নিশ্চয় হওয়ায় নৈয়ায়িক যে "উচ্চারণের পূর্বে বিদ্যমান শব্দের অনুপ্রতি হইতে পারে না" এইরূপ প্রতিজ্ঞা করিয়াছেন, তাহা দিছ হয় না। কারণ, তাঁহার কবিত হেতু যে, আবরণানির অন্থণলব্ধি, তাহা নাই। অনুপণব্ধিপ্রযুক্ত তাহারও অতাব

অর্থাৎ আবরণাদির উপলন্ধি সিদ্ধ হওয়ায় আবরণাদির সন্তাও সিদ্ধ হইয়াছে। স্থতয়াং ঐ আবরণাদির উপলাধির সূর্বের বিনামান শক্ষের প্রতাক্ষ হয় না, ইয়া বলা য়াইতে পারে। ফলকথা, প্রতিবাদী নৈয়ায়িক "আবরণাদায়পলাজঃ" এই হেতুবাক্যের য়ায়া অয়পলাধিকেই আবরণাদির অফাবের সাধক বলিলে, উয়া ঐ অয়পলাধিরও অভাবের সাধক বলিয়া স্থীকার করিতে হইবে। কারণ, আবরণাদি বিষয়ে বেয়ন অয়পলাধি, তত্রপ আবরণাদির অয়পলাধি বিষয়েও অয়পলাধি আছে। উভয় বিয়য়েই ঐ অয়পলাধি তুলা। স্বতরাং আবরণাদির সন্তাও থাকার্যা, হইলে প্রতিবাদী নৈয়ায়িকের পূর্ব্বোক্ত প্রতিবাদের স্বর্কা বাক্ত করিয়াছেন। ভাষাকার সর্ক্রপেবে ইয়াই বলিয়া হাজোক্ত "অয়পলাধিনম" প্রতিবেয়ের স্বর্কা বাক্ত করিয়াছেন। বস্ততঃ অয়পলাধি প্রযুক্ত যে কোন পদার্থের অভাব বলিলেও প্রতিবাদী সর্ক্রই উক্তরূপ আত্যান্তর করিতে পারেন। উচ্চারণের পূর্বের অয়পলাধি প্রযুক্ত শব্দ নাই, ইয়া বলিলেও প্রতিবাদী ঐ অয়পলাধির অয়্বালির মায়ুক্ত উয়া নাই অর্থাৎ উপলাধি আছে, ইয়া বলিয়া পূর্বেরিকর্মণ প্রতিবেদ করিতে পারেন। এবং চার্ক্রাক অয়পলাধি প্রযুক্ত কর্মর নাই, ইয়া বলিলে ঐ অয়পলাধির অয়্বালির অয়্বালির প্রবাল বারা অয়ায়্য পদার্থেও গৃহীত হইয়াছে। অয়ায়্য বর্ধা পরে বাক্ত হাইবে।২য়া

ভাষ্য। অস্ফোত্তরং।

অনুবাদ। এই "অনুপলিরিসম" প্রতিষেধের উত্তর।

#### সূত্র। অরুপলম্ভাত্মকত্বাদরুপলব্বেরঞ্জুঃ॥৩০॥৪৯১॥

অমুবাদ। অংহতু অর্থাৎ অনুপ্লব্ধি, আবরণাদির অমুপ্লব্ধির অভাব সাধনে হেতু বা সাধক হয় না, থেহেতু অমুপ্লব্ধি অমুপ্লস্তাভুক অর্থাৎ উপ্লব্ধির অভাব মাত্র।

ভাষ্য। আবরণাদ্যকুপলন্ধিনান্তি, অনুপলম্ভাদিত্যুহেতুঃ। কস্মাৎ ?

অনুপলস্তাত্মকত্মাদনুপলন্ধে?। উপলম্ভাভাবমাত্রত্মাদনুপলন্ধেঃ।

যদন্তি তহুপলন্ধেবিষয়ং, উপলক্ষ্যা তদন্তীতি প্রতিজ্ঞায়তে। যমান্তি

তদনুপলন্ধেবিষয়ং, অনুপলভামানং নাস্তীতি প্রতিজ্ঞায়তে। সোহয়
মাবরণাদ্যকুপলন্ধেরনুপলম্ভ উপলক্ষ্যভাবেহনুপলন্ধে স্ববিষয়ে প্রবর্তমানো

ন স্বং বিষয়ং প্রতিষেধতি। অপ্রতিষিদ্ধা চাবরণাদ্যকুপলন্ধিহেতুহায় কল্পতে।

আবরণাদীনি তুবিদ্যমানস্থান্থ শনন্ধেবিষয়ান্তেবামুপলক্ষ্যা ভবিতব্যং। যন্তানি

নোপণভাতে, ততুপলকেঃ স্ববিষয়-প্রতিপাদিকায়া অভাবাদমুপলস্তাদমুপ-লক্ষেবিষয়ো গম্যতে ন সন্ত্যাবরণাদীনি শব্দস্তাগ্রহণকারণানীতি। অনুপলস্তাত্ত্বমুপলক্ষিঃ সিধ্যতি বিষয়ঃ স তম্মেতি।

অমুবাদ। আবরণাদির অমুপলব্ধি নাই, বেহেতু (উহার) উপলব্ধি হয় না – ইহা অহেতু, অর্থাৎ আবরণাদির অনুপলন্ধির যে অনুপলন্ধি, তাহা ঐ অনুপ-লব্ধির অভাব সাধনে হেতু হয় না। (প্রশ্ন) কেন ? (উত্তর) যেহেতু অনুপল্রি "অনুপল্ভাত্মক" ( অর্থাং ) অনুপল্রির উপল্রির অভাবমাত্র। যাহা আছে, তাহা উপলব্ধির বিষয়, উপলব্ধির ছারা তাহা আছে, এইরূপে প্রতিজ্ঞাত হয়। বাহা নাই, তাহা অনুপ্রক্রির বিষয়, অনুপ্রভাসান বস্তু "নাই" এইরুপে প্রতিজ্ঞাত হয়। সেই এই আবরণাদির অনুপলন্ধির অনুপলম্ভ উপলব্ধির অভাবাত্ত্ক অনুপলব্ধিরূপ নিজ বিষয়ে প্রবর্তমান হইয়া নিজ বিষয়কে প্রতিষেধ করে না অর্থাং ঐ অনুপলন্ধির অভাব-সাধনে হেতু হয় না। কিন্তু অপ্রতিষিদ্ধ অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত জাতিবাদীরও স্বীকৃত আবরণাদির অনুপলন্ধি, ( আবরণাদির অভাবের সম্বন্ধে ) হে হুছে সমর্থ হয়, অর্থাৎ আবরণাদির যে অনুপলব্ধি, ভাষ। আবরণাদির অভাব সাধনে হেতু হয়। আবরণ প্রভৃতি কিন্তু বিদ্যমানস্বৰশতঃ অর্থাৎ সত্তা -বা ভাববৰশতঃ উপলব্ধির বিষয়, (স্তুতরাং) সেই আবরণ প্রভৃতির উপলব্ধি হইবে, অর্থাৎ তাহা উপলব্ধির যোগ্য। যেহেতু সেই আবরণাদি উপলব্ধ হয় না, অতএব নিজ বিষয়ের প্রতিপাদক উপলব্ধির অভাবরূপ অমুপলম্ভপ্রযুক্ত 'শব্দের অশ্রবণপ্রয়োজক আবরণাদি নাই'—এইরূপে অনুপল্রিব বিষয় সিজ হয়। "অনুপলম্ভ"প্রযুক্ত অর্থাৎ উপলব্ধির অভাবদাধক প্রমাণপ্রযুক্ত কিন্ত ( আবরণাদির ) অনুপলিনি সিদ্ধ হয়, ( কারণ ) তাহা তাহার ( অনুপলস্তের ) বিষয় অর্থাৎ অনুপলির উপলব্ধির অভাবসাধক প্রমাণের বিষয়, স্তরাং তদ্বারা তাহার বিষয়সিদ্ধি হইলে তৎপ্রযুক্ত আবরণাদি অভাব সিদ্ধ হয়।

টিপ্লনী। পূর্কান্ট্রোক্ত "অন্থণনজিসম" প্রতিষেধ্য ৰপ্তন করিতে মহর্বি প্রথমে এই ফ্রের ধারা বলিয়াছেন যে, অনুগণ জি আবরণাদির অন্থণনজির অভাবের অর্থাৎ আবরণাদির উপলজির সাধনে হেতু হয় না। কারণ, অনুপদজি অর্থাৎ আবরণাদির অনুপদজি উপলজির অভাবারক। ভাষাকার মহর্বির ঐ হেতুবাকোর উল্লেখপূর্কাক ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, যে হেতু অনুপদজি, উপলজির অভাব মাত্র, অর্থাৎ উল্ল উপলজির অভাব মাত্র, অর্থাৎ উল্ল উপলজির অভাব ভিল কোন ভাব পদার্থ নিছে। তাৎপর্যাটীকাকার

বিলয়াছেন যে, ভাষাকার "মাত্র" শক্ষের প্রয়োগ করিয়া অনুপলির যে নিজের মাভাবরূপ নহে, ইহাই প্রকাশ করিয়াছেন। কারণ, পুর্বোক্ত জাতিবাদীর তাহাই অভিমত। কিন্তু জাতিবাদীর যে তাহাই অভিমত। কিন্তু জাতিবাদীর যে তাহাই অভিমত। কিন্তু জাতিবাদীর যে তাহাই অভিমত। কিন্তু জাতিবাদীর গোত্রাই অভিমত, ইহাও ব্রোক্ত "আত্মন্" শক্ষার গ্রাথ্যা করিয়াছেন, ইহাও মনে হয়। ভাষাকার "মাত্র" শক্ষের আরায়েও কোন স্থলে "বর্লাত্রাক" শক্ষা বলিও "বর্লায়েক বিলাছেন (বিত্তীয় পঞ্জ, ৪৬০ পৃষ্ঠা দ্রান্তর গোরা। তাহালার এখানেও শক্ষাপ অর্থাই "মাত্র" শক্ষের প্রয়োগ করিয়াছেন, ইহাও আমরা ব্রিতে পারি। তাহালায়ার কথানের কথা এখানে আমরা ব্রিতে পারি না। মহর্ষি দিত্রীয় অধ্যারেও শক্ষানিত্রাক পরীক্ষার জাতিবাদীর পূর্বোক্ত প্রতিষ্ঠের গণ্ডন করিয়েছেন, তদক্ষার বিলালেও তাহার তাহালার সংক্ষেপে মহর্ষির বেরূপ তাহার্যার বর্ণা বিলাভ হিয়াছে। এখানেও তাহার কার্যার ভাষ্যালনর্ভের উল্লেখপূর্বক ব্যাথ্যা করিয়াছেন। কিন্তু ভাষ্যকারের সন্মর্ভের হারা সরল ভাবে তাহার মূল যুক্তি কি ব্রাথার, ইহাও প্রনিধানপূর্বক চিন্তা করা আবহাক।

ভাষ্যকার সেই মূল যুক্তি প্রকাশ করিতে পরে এথানে বলিষাছেন যে, যাহাতে অন্তিত্ব আছে, তাহাই উপলন্ধির বিষয় হয়। স্থতরাং উপলন্ধি হেতুর দারা তাহাই "মন্তি" এইরূপে প্রতিজ্ঞাত হয়। অর্থাৎ উপলন্ধিহেতুর দারা সেই পদার্থেরই অন্তিব দিন্ধ করা হয়। এবং যে পদার্থ নাই, ভাষা অন্তুপলন্ধির বিষয়। স্থতরাং অন্তুপলভ্যান বস্তু "নান্তি" এইরূপে প্রতিজ্ঞাত হয়। অর্থাৎ অন্তুপলন্ধি হেতু দারা তাহারই নান্তিত্ব দিন্ধ করা হয়। ভাষ্যকারের বিবক্ষা এই যে, আবরণাদির অন্তুপলন্ধির উপলন্ধি হয় না, ইহা যীকার করিলে কেন উপলন্ধি হয় না, ইহা যাকার করিলে কেন উপলন্ধি হয় না, ইহা বজরা। স্থতরাং পুর্ম্বোক্ত জাতিবাদীর ইহাই বলিতে হইবে যে, যে পদার্থের অন্তিত্ব আছে, তাহাই উপলন্ধির বিষয় হয়। অন্তিত্ব বিষয় হইয়া থাকে। এ জন্ম ভাব পদার্থেরই বলে "সং"। অভাব পদার্থে "সং" এইরূপে প্রতীতি জন্ম না। এ জন্ম উহা সং নহে, তাই উহাকে বলে "আনং"। ভাষ্যকার নিজেও "সং" ও "আনং" শব্দের দারা ভাব ও অভাব পদার্থ প্রকাশ করিয়াছেন (প্রথম গণ্ড, ১৪—১৬ পূর্চা ক্রইবা)। স্থতরাং অভাব পদার্থে সভা না থাকার অভাবত্ব বা অস্ত্রান্ত্রণভ্য উহার উপলন্ধি হয় না, ইহা স্বাক্যিয় এবং প্রেন্ধিক্ত জাতিবাদীর ইহাই বক্তবা। ভাষ্যকার দিন্তীয় অধ্যান্তেও উক্ত স্বত্রের ভাব্যে "দেরমভাবত্বান্ধোণলভ্যতে" এই কথা বলিয়া পর্ম্বোক্ত জাতিবাদীর মহত আবরগাদির অন্ত্রপান্ধির আব্যান্ত্রণান্ত জাতিবাদীর মহত প্রেক্ত জাতিবাদীর মহত গাতিবাদীর মহতাহি আতিবাদীর মহতাহি আতিবাদীর মহত গাতিবাদীর মহতাহি না থাকার উপশক্ষির আতিবাদীর মহতাহি আতিবাদীর মহত আবরগাদির অন্ত্রণক্ষিত হৈ মহল না থাকার উপশক্ষির ত্ব

<sup>&</sup>gt; । अस्पनाकाषाकवातस्पनातकारस्त्रः। २,२,२) स्व।

বদ্রপলভাতে তদ্ধি, বন্ধোপনভাতে তথাজীতি। অনুপানস্থায় কমস্থিতি বাবহিতং। উপলক্ষাভাবশানুপানক্ষিতি, সেশ্বমভাবহালোপনভাতে। সচ্চ বন্ধাবরণং, তজোপনকা ভবিতবাং ন চোপলভাতে, তথাগ্রাজীতি।—ভাষা। বিতীয় বঞ্জত পৃথ্য প্রষ্টায় ।

বিষয় হয় না, ইহা স্পষ্ট বলিয়াছেন। কিন্তু তাহা হইলে আবরণাদির যে অন্তুপলব্ধি, তাহা উপলব্ধির विषय रुप मां, व्यर्शां छेपनिषय बाराना, हेरा शृत्सीक झाठिवारीय खोकांगा। कांद्रग, व्यावद्रगानित বে অন্তুপন্ত্রি, তাহা ত উপন্ত্রির অভাবস্থরেশ। স্কুতরাং উহাতে অন্তিক্ত অর্থাৎ সভা না থাকার উহা উপলব্ধির বিষয় হইতে পারে না। স্থতরাং উহার যে অনুগলব্ধি, তাহা উহার অভাব সাধনে হেতু হয় না। কারণ, যে পদার্থ উপলব্ধির যোগা, তাহারই অমুণলব্ধি তাহার অভাব দাখনে হেতু হয় মহর্ষি এই তাৎপর্যোই কৃত্র বনিয়াছেন,—"অনুপণভাষাক্রাক্রপণান্ধরাহতু:।" ভাষাকার পরে মহর্ষির ঐ তাৎপর্যাই বাক্ত করিতে বনিয়াছেন যে, দেই এই অর্থাৎ পূর্ব্বোক্ত জাতিবাদীর ক্ষিত্ত আবরণাদির অনুপ্রনিধ অনুপ্রনিধির প যে হেতু, উহা জাতিবাদীর মতানুদারে উহার নিজ বিষয় যে, উপলব্ধির অভাবরণ অনুপলব্ধি অর্থাৎ আবরণাদির অনুপলব্ধি, তাহাতে প্রবর্তমান হইলে উহা ঐ নিজ বিষয়কে প্রতিষেধ করে না। অর্থাৎ যে অন্তর্গনন্ধি অন্তর্গনন্ধিরও বিষয় নতে, তাহাকে পূর্ব্বোক্ত জাতিবাদী অনুসংক্ষির বিষয়রূপে প্রহণ করিয়া, তাহার অভাব সাধন করিবার জন্ত যে অমুণনজিকে হেতু বলিরাছেন, উহা ঐ অমুণনজির অভাব যে আবরণাদির উপলজি, তাহা দিল্প করিতে পারে না। কারণ, ঐ অন্থণন্দি উপলব্দির অভাবত্বরণ, স্থতরাং উহা উপলব্দির অবোগ্য। ভাষাকার ইহাই প্রকাশ করিতে বলিয়াছেন,—"উপলক্ষাভাবেহমুপলক্ষো"। কিন্তু পূর্ব্বোক্ত স্থলে প্রতিবাদী নৈরায়িকের কবিত বে আবরণাদির অন্তুপলব্ধি, যাহা পূর্ব্বোক্ত জাতিবাদীরও স্থাকত, তাহা আবরণাদির অভাব সাধনে হেতু হইতে পারে। কারণ, আবরণাদি দৎপথার্গ, উহা উপলব্ধির বোগ্য। ভাষাকার পরে ইহাই বাক্ত করিয়া বলিয়াছেন বে, আবরণ প্রভৃতি কিন্ত বিদামানখবণতঃ উপলব্ধির বিষয় হয় অৰ্থাৎ উপলব্ধির যোগা। ভাষো "বিদামানত" শব্দের স্থাবা সন্তা অর্থাৎ ভারতই বিবক্ষিত। ভাষাকার অন্তত্ত্ত ভাব পদার্থ বলিতে "বিদামান" শব্দের প্রয়োগ করিয় ছেন। ফলকথা, আবরণ প্রভৃতি ভাব পদার্থ বনিয়া উপলব্ধির যেগা। ভূগর্ভত্ব জনাদি এবং ঐত্ধপ আরও অনেক পদার্থের প্রভাক-প্রতিবন্ধক আবরণাদির উপলব্ধি হইতেছে। স্নতরাং শক্ষের উচ্চারণের পূর্বের উহার শ্রংশপ্রতিবদ্ধক আবরণাদি থাকিলে অবস্থা তাহারও উপলব্ধি হইবে। কিন্তু যথন তাহার উপলব্ধি হয় না, তথন নিজ-বিষয়প্রতিপাদক উপলব্ধির অভাবরূপ অনুপলব্ধিপ্রযুক্ত সেই অনুপলব্ধির বিষয় অর্থাৎ ঐ ধেতুর সাধা বিষয় যে উপন্তা বস্তুর অভাব, তাহা শিল্প হয়। কিলপে দিল হয় ? ইश বাক্ত করিতে ভাষাকার শেষে বলিয়াছেন যে, শক্তের অশ্রবণপ্রয়েজক আবরণাদি নাই। অর্থাৎ শব্দের উচ্চারণের পূর্বের উহার প্রবণপ্রতিবন্ধক আবরণানি থাকিলে ভাব পরার্থ বলিয়া তাহা উপদ্ধির যোগা, সুত্রাং তাহার উপদ্ধি না হওয়ার অনুপদ্ধি হেতৃর দারা উহার অভাব নিদ্ধ হয়। কারণ, ঐ আবরণাদির অভাব অনুপ্রনিদ্ধর নাধ্য বিষয়। ভাষ্যকার এখানে সাধ্যরূপ বিষয় তাৎপর্য্যেই আবরণাদির অভাবকে অনুপদ্দির বিষয় বলিয়াছেন। পূর্বের "নাস্তি" এইক্লপ গুতিকার উদ্দেশ্য বা বিশেষারূপ বিষয়-তাৎপর্য্যে অনুপণভাষান বস্তবে অনুপণজ্ঞির বিষয় বণিয়াছেন। স্নতরাং উদেশুতা ও দাধাতা প্রভৃতি নামে বিভিন্ন প্রকার বিষয়তা যে ভাষাকারেরও সমত, ইহা ব্ৰ। যায়। নচেৎ এখানে ভাষাকারের পূর্বাপর উক্তির সামগুল্য হয় না।

তাৎপর্যাটীকাকারও এখানে ব্যাখ্যা করিয়াছেন,—"অন্তুপনন্তাৎ প্রতিবেধকাৎ প্রমাণাদমুপন্তর্বো বিষয় উপলত্যাতাবঃ দ গমতে ন দন্তাবিরণাদীনি শব্দতাগ্রহণকারণানীতি"।

মূলকথা, মহর্ষি এই স্থান্তের দারা পুর্বের্বাক্ত জাতিবাদীর মতান্থ্যারেই বলিয়াছেন যে, অমুপলনি যথন উপলব্বির অভাবান্ত্রক, তথন উহা অদৎ বলিয়া উপলব্বির বোগাই নছে। স্থাত্রাং অভাবত্বশতঃ উহার উপলব্বি হয় না। অতএব উহার অমুপলব্বির দারা উহার অভাব যে উপলব্বি, তাহা দিদ্ধ হইতে পারে না। কিন্তু আবরণাদি সৎপদার্থ অর্থাৎ ভাব পদার্থ। স্থাতরাং তাহা উপলব্বির যোগ্য। অতএব অমুপলব্বির দারা উহার অভাব দিদ্ধ হয়। বিতীয় অধ্যায়ে ভাষাকারের ব্যাঝার দারাও সরল ভাবে ইহাই তাঁহার তাৎপর্য্য ব্যা যায়। তবে জাতিবাদী যদি পরে আবরণাদির অমুপলব্বিরপ অভাব পদার্থও উপলব্বির যোগ্য বলিয়াই স্থাকার করেন, তাহা হইলে তিনি আর উহার অমুপলব্বিও ব্লিতে পারিবেন না। মহর্ষি পরবর্ত্তী স্থানের দারা শেবে তাহাই বলিয়াছেন ॥৩০॥

# সূত্র। জ্ঞানবিকপ্পানাঞ্চ ভাবাভাবসংবেদনাদ্ধ্যাত্মম্। ॥৩১॥৪৯২॥

অনুবাদ। এবং প্রতি শরীরে "জ্ঞানবিকল্ল" অর্থাৎ সর্বব্যকার জ্ঞানসমূহের ভাব ও অভাবের সংবেদন (উপলব্ধি) হওয়ায় অহেতু [অর্থাৎ আবরণাদির

১। তং কিমিলনীং দাকাংবংগিলছনিবেশকং প্রমাণমূপলভাভিবং গ্রন্থতি ? নেতাহে—"অনুগলস্কাভ্গলনিনিবেশক। প্রমাণিতাত আহ "বিগয়ঃ দ তভোগলন্ধিনিবেশকপ্রমাণজানুপলনিঃ
--ততশ্যবলালভাব ইতি এইবাং।—তাংগ্রাচীকা।

অনুপলন্ধিরও উপলব্ধি হওয়ায় তাহাতে পূর্বেবাক্ত জাতিবাদীর কথিত অনুপলব্ধি অসিন্ধ,স্তরাং উহা আবরণাদির উপলব্ধি সাধনে হেতু হয় না ]।

ভাষ্য। অহেতুরিতি বর্ত্ত। শরীরে শরীরে জ্ঞানবিকল্পানাং ভাষা-ভারো সংবেদনীরো, অস্তি মে সংশরজ্ঞানং নাস্তি মে সংশরজ্ঞানমিতি। এবং প্রত্যক্ষাকুমানাগম-স্মৃতি-জ্ঞানের। সেরমাবরণাদ্যকুপলব্ধিরুপলব্ধাভাবঃ স্বসংবেদ্যো—নাস্তি মে শব্দস্থাবরণাদ্যপলব্ধিরিতি, নোপলভ্যন্তে শব্দ-স্থাগ্রহণকারণান্যাবরণাদীনীতি। তত্র যন্ত্রজং তদকুপলব্ধেরকুপলম্ভা-দভাবসিদ্ধিরিত্যেতশ্বোপপদ্যতে।

অমুবাদ। "আহেতুঃ" এই পদ আছে অর্থাৎ পূর্ববসূত্র হইতে "আহেতুঃ" এই পদের অমুবৃত্তি এই সূত্রে বৃত্তিতে হইবে। প্রত্যেক শরীরে সর্ববপ্রকার জ্ঞানসমূহের ভাব ও অভাব সংবেদনীয় অর্থাৎ মনের দ্বারা বোধ্য। যথা—আমার সংশয়জ্ঞান আছে, আমার সংশয়জ্ঞান নাই। [অর্থাৎ কোন বিষয়ে সংশয়রূপ জ্ঞান জন্মিলে সমস্ত বোজাই 'আমার সংশয়রূপ জ্ঞান হইয়াছে', এইরূপে মনের দ্বারা ঐ জ্ঞানের সন্তা প্রত্যক্ষ করে এবং ঐ জ্ঞান না জন্মিলে 'আমার সংশয়রূপ জ্ঞান হয় নাই' এইরূপে মনের দ্বারা উহার অভাবেরও প্রত্যক্ষ করে ] এইরূপ প্রত্যক্ষ, অমুমান, শাব্দবোধও শ্রতিরূপ জ্ঞানসমূহে বুঝিতে হইবে। (অর্থাৎ ঐ সমস্ত জ্ঞানেরও ভাব ও অভাব সমস্ত বোজাই মনের দ্বারা প্রত্যক্ষ করে)। সেই এই আবরণাদির অমুপলির্কি (অর্থাৎ) উপলব্ধির অভাব স্বসংবেদ্য অর্থাৎ নিজের মনোগ্রাহ্য। যথা—'আমার শব্দের আবরণাদিবিষয়ক উপলব্ধি নাই', 'শব্দের অল্ঞাবণপ্রয়োজক আবরণাদির অমুপলব্ধির অর্থাৎ উপলব্ধির আভাবেরও মনের দ্বারা প্রত্যক্ষ করে)। তাহা হইলে 'সেই অমুপলব্ধির অর্থাণিরিপ্রত্ত অভাব-সিদ্ধি হয়' এই যে উক্ত হইয়াছে, ইহা উপপর হয় না।

টিপ্লনী। মংবি পূর্বস্থের বারা পূর্ব্বোক্ত "অনুপ্লজিদম" প্রতিষ্টেরের বে উত্তর বলিয়াছেন, উহা তাহার নিজসিদ্ধান্তামূদারে প্রকৃত উত্তর নহে। কারণ, তাহার নিজমতে অমুপ্লজি অভাব পদার্থ হইনেও মনের বারা উহার উপ্লজি হয়। উহা উপ্লজির অযোগ্য পদার্থ নহে। তাই মহর্ষি পরে এই স্থেরের বারা তাহার ঐ নিজসিদ্ধান্ত প্রকাশ করিয়া, তদমুসারে পূর্ব্বোক্ত "অনুপ্লজি-

দম" প্রতিষেধের খণ্ডন করিয়াছেন। পূর্বাস্থ হইতে "অহেতু:" এই পদের অনুবৃত্তি করিয়া সূত্রার্থ ব্রিতে হইবে যে, শক্ষের আবরণাদির অনুপলবির যে অনুপলবির, তাহা ঐ অনুপলবির অভাব সাধনে হেতৃ হয় না। কেন হেতৃ হয় না ? তাই মহর্ষি বলিয়াছেন যে, জ্ঞানের যে বিকল্প অর্থাৎ দর্বপ্রকার দ্বিক্রক জ্ঞান, তাহার ভাব ও অভাবের দংবেদন অর্থাৎ মান্স প্রত্যক্ষরণ উপলব্ধি হইয়া থাকে। নির্বিক্রফ প্রত্যক্ষরণ জ্ঞান অতীন্দ্রিয় হইলেও অস্থান্ত সর্বপ্রকার জ্ঞানেরই মনের দারা প্রত্যক্ষ জন্ম এবং উহার অভাবেরও মনের দারা প্রত্যক্ষ জন্ম। মহর্ষি "জ্ঞানবিকল্ল" বলিয়া সর্ব্ধপ্রকার সবিকল্ল জ্ঞানই গ্রহণ করিয়াছেন। ভাষাকার মহর্বির বক্তব্য প্রকাশ করিতে প্রথমতঃ সংশয়রূপ জ্ঞান ও উহার অভাব বে প্রকারে মনের দারা প্রভাক হয়, তাহা বলিয়া প্রত্যক্ষাদি জ্ঞান হলেও ঐক্লপ বুঝিতে হইবে, ইহা বলিয়াছেন। পরে প্রকৃত স্থলে মহর্ষির বক্তব্য প্রকাশ করিতে বণিয়াছেন বে, উচ্চায়ণের পূর্বের কেন্তই শব্দের আবরণাদির উপলব্ধি করে না, এ জন্ত 'কামার শক্ষের আবরণাদিবিবয়ক উপলব্ধি নাই', 'শব্দের অশ্রবণ-প্রয়োজক কোন আবরণাদি উপত্র হইতেছে না' এইরূপে সকলেই মনের দারা ঐ আবরণাদির ব্দুপ্রলাক্তিকও প্রত্যক্ষ করে। উহা সকলেরই অনংবেদ্য। স্কুতরাং পূর্ব্বোক্ত জাতিবাদী যে শব্দের আবরণাদির অন্তুপলব্বিরও অন্তুপলব্বি বলিয়াছেন, তাহা নাই। কারণ, উহার উপলব্বিই হইয়া খাকে। স্বতরাং উহা আবরণাদির উপলব্ধি সাধনে হেতু হয় না। যাহা নাই, যাহা অলীক, তাহা কথনই হেতু বলা যায় না। পূর্বোক্তরণ জ্ঞানবিকল্লের ভাব ও অভাব যে সমস্ত শরীরী বোদ্ধাই মনের বারা প্রত্যাক্ষ করে, স্নতরাং ঐ মানদ প্রত্যক্ষ অস্তীকার করা বার না, ইহা প্রকাশ করিতেই মহর্বি স্তবেশ্যে বলিয়াছেন—"অধ্যাত্রং"। স্বর্থাৎ প্রত্যেক শরীরাবছেদেই আত্মাতে ঐ প্রত্যক জন্ম। শরীঃশৃন্ত মৃক্ত আত্মার ঐ প্রভাক জন্ম না। তাই ভাষ্যকার স্ভোক্ত "আত্মন্" শক্ষের দারা শরীরই অহণ করিয়া "অধ্যাত্মং" এই পদেরই ব্যাথ্যা করিয়াছেন—"শরীরে শরীরে"। "শরীরে শরীরিণাং" এইত্রপ পাঠই প্রচলিত পুস্তকে দেখা বায়। কিন্তু তাৎপর্যাটীকায় "শরীরে শরীরে" এইরূপ পাঠই উক্ত দেখা যার। প্রত্যেক শরীরীর নিজ নিজ শরীরাবছেদেই ঐ প্রত্যক্ষ জন্ম; কেবল কোন ব্যক্তিবিশেষেরই জন্মে না—ইহাই উক্ত পাঠের দ্বারা ব্যক্ত হয় এবং উহাই মহর্ষির এখানে বক্তব্য। নচেৎ "অধ্যাত্মং" এই প্ৰ প্ৰয়োগের কোন প্ৰয়োজন থাকে না। "আত্মন্" শব্দের শরীর অর্থেও প্রমাণ আছে। "তদাত্মানং স্থ সামাহং"—ইত্যাদি প্রসিদ্ধ প্রয়োগও আছে। পূর্বোক্ত দর্বপ্রকার জানের যে মানদ প্রভাক জন্ম, তাহার নাম অকুব্যবদায় ৷ মহর্ষি গোতমের এই স্ত্তের ধারা ঐ অনুবাবদায় যে তাঁহার দশত, ইহা স্পষ্ট বুঝা নার। ভট্ট কুমারিল উক্ত মত অস্বীকার করিয়া সমস্ত জ্ঞানের অতীন্ত্রিয়ত মতই সমর্থন করিয়াছিলেন। তাঁহার মতে কোন বিষয়ে কোন জান জ্মিলে ভজ্জা দেই বিষয়ে "জ্ঞাতত।" নামে একটী ধর্ম জ্লে, উহার অপর নাম "প্রাকট্য"। তদ্বারা দেই জ্ঞানের অনুমান হয়। বস্ততঃ কোন জ্ঞানেরই প্রতাক্ষ জন্মে না। জ্ঞাননাত্রই অতীজিয়। "ভারকুস্থনাজণি" বাছে মহানৈয়ায়িক উদয়নাচার্য্য বিশ্ব বিচার বারা উক্ত মতের থণ্ডন করিয়া, পূর্বোক্ত গৌতমমত সমর্থন করিয়া গিয়াছেন। দেখানে পরে

তিনি মহর্ষি গোতনের এই স্তানিও উদ্ধৃত করিয়াছেন'। মূলকথা, উচ্চারণের পূর্ব্বে শব্দের যে কোন আবরণাদির উপলব্ধি হয় না, ইহা সকলেরই মানসপ্রত্যক্ষমিদ্ধ। স্ক্তরাং ঐ অম্পুলবির দ্বারা আবরণাদির অভাবই দিছ হওয়ার পূর্ব্বোক্ত জাতিবাদী মীমাংসক আবরণাদির সন্তা দিছ করিতে পারেন না। আবরণাদির অমুপলব্ধিরও অমুপলব্ধি গ্রহণ করিয়া তিনি আবরণাদির উপলব্ধিও দিছ করিতে পারেন না। কারণ, ঐ আবরণাদির অমুপলব্ধিরও উপলব্ধি হওয়ায় উহার অমুপলব্ধি অদিছ। পূর্ব্বোক্ত জাতিবাদী বিদি ইহা অস্বীকার করিয়াই উক্তরপ প্রতিবেধ করেন, তাহা হইলে তুলাভাবে তাঁহার ই উত্তরে দোব আছে, ইহাও প্রতিপদ্ম করা বায়। কারণ, তিনি বর্ধন বলিবেন যে, আমার এই উত্তরে কোন দোবের উপলব্ধি না হওয়ায় অমুপলব্ধিপ্রযুক্ত দোবের উপলব্ধি না হওয়ায় অমুপলব্ধিপ্রযুক্ত দোবের উপলব্ধি আছে, স্তরাং তৎপ্রযুক্ত দোবে আছে। তাহা হইলে পূর্ব্বোক্ত জাতিবাদীর ঐ উত্তর স্ববাঘাতক হওয়ায় উহা যে অসহত্তর, ইহা অবশ্ব স্বীকার্যা। পূর্ব্বোক্তরণে স্ববাঘাতকত্বই এই "অমুপলব্ধিসমা" ভাতির সাধারণ হুইছমুল।

মহানৈগায়িক উনয়নাচাৰ্য্য "প্ৰবোধনিত্নি" প্ৰস্তে এই "অমুপল্কিন্মা" জাতির অন্ত ভাবে ব্যাখ্যা করিলা, ইহার বছবিধ উদাহরণ প্রদর্শন করিলাছেন। তাঁহার মতে মহর্ষির স্থতে "অনুপ্রকি" শ্বানী উপলক্ষণ বা প্রদর্শন মাত্র। উহার হারা উপল্কি, অনুপ্রকি, ইচ্ছা, অনিচ্ছা, বেষ অবেষ, কৃতি, অকৃতি, শক্তি, অপক্তি, উপপত্তি, অনুপণতি, বাবহার, অবাবহার, ভেদ ও অভেদ, ইত্যাদি বহু ধর্মাই গুহীত হইরাছে। ঐ সমন্ত ধর্ম নিজের অরূপে তজপে বর্তমান আছে অথবা তদ্রপে বর্তমান নাই, এইরপ বিকল্প করিলা উভর পক্ষেই উহার নিজ্মরণের ব্যাবাতের আগত্তি প্রকাশ করিয়া প্রত্যবস্থান করিলে তাহাকে বলে "অনুপল্জিনমা" আতি। "তার্কিকরক্ষা"কার বরদরাজ নানা উদাহরণের ঘারা ইহা ব্যাইরাছেন। মহবি বিতীয় অধাায়ে সংশরপরীক্ষায় "বিপ্রতিপত্তী চ সম্প্রতিপত্তেঃ" এবং "অব্যবস্থান্থনি ব্যবস্থিতত্বাচ্চাব্যবস্থানাঃ" (১০০৪) এই হুত্ত ৰাবা এবং পরে "অভদভাষাৎ" ইত্যাদি হুত্ত (২২০১) এবং "অনিয়মে নিরমারানিরমঃ" ( ২)২:৫৫ ) এই স্থানের ছারা এই "অতুপল্জিদ্মা" জাতিরই উদাহরণবিশেষ প্রদর্শন করিরাছেন, ইহাও বরদরাল বলিয়াছেন। স্থতরাং উক্ত মতে এই জাতির পুর্বোক্তরূপেই স্বরূপ ব্যাপ্যা করিতে হইবে। এই মতে পুর্বোক্ত উদাহরণে প্রতিবাদী নৈরায়িক উচ্চারণের পূর্বে অমুণ্লজিবশতঃ শব্দ নাই, এই কথা বলিলে বাদী মীমাংসক যদি বলেন যে, ঐ অমুণ্লজি কি নিজের অন্ধণে ভজপে অর্থাৎ অন্ধুপদানি অন্ধণেই বর্তমান থাকে । অথবা ভজপে বর্তমান থাকে ना ? देश रकरा। असूपनिक यखकाप रिवान थाक ना, देश रिनाल खेशांक असूपनिक दे वर्णा यात्र मा। कात्रम, याहा चचकाल वर्षमान नाहे, छाहा काम भागार्थ हे हम मा। खुठतार छेहा অমুণল্কিম্বরূপেই বর্তমান থাকে, ইছাই বলিতে হইবে। কিন্তু তাহা হইলে ঐ অনুপল্কিরও

শব্দ তথাপি জ্ঞান প্রত্যক্ষিতাত কিং প্রমণাং ? প্রত্যক্ষির । বন্দ বয়ং "প্রান্তিকরানাক ভাবালাবসংবেদনাবধায়ি"মিতি।— ভারত্ত্যায়াল, চতুর্ব ভবক, চতুর্বকারিকারাবারার শেব।

কথনও উপলব্ধি হর না, ইহা স্বীকার্য্য। কারণ, অমুপলব্ধিরও উপলব্ধি হইলে উহার অমুপলব্ধি-স্বরূপেরই ব্যাবাত হয়। স্থতরাং বাহা সতত অনুপদ্ধিস্বরূপেই ব্যবস্থিত, তাহাতে সতত অনুপল্জিই আছে, ইহা স্বীকার্যা। কিন্তু তাহা হইলে সেই অনুপল্জিপ্রযুক্ত উহা সভত নিজেরও অভাবরূপ, অর্থাৎ উপলব্ধিত্বরূপ, ইহাও স্বীকার্য্য হওয়ার উহার ত্বরূপের ব্যাবাত হয়। স্কুতরাং উচ্চারণের পূর্বে শব্দের উপলব্ধিও সিদ্ধ হওয়ায় তৎপ্রযুক্ত তথন শব্দের সভাও সিদ্ধ হয়। ুস্বতরাং অনুপ্রাক্তি প্রযুক্ত উচ্চারণের পূর্বে শব্দ নাই, ইহা বলা বার না । উক্ত স্থলে মীমাংসকের এইরপ প্রভাবস্থান "অনুপ্রনিধ্যা" জাতি। পুর্বোক্ত "ওদরূপন্তরেরসুপলস্তাৎ" ইত্যাদি (২৯শ) লক্ষণভূত্রেরও উক্তরূপই তাৎপর্য্য বুঝিতে হইবে। উক্ত ভূত্রে "তৎ" শঙ্কের হারা পুর্ব্বোক্ত স্থলে শব্দই গ্রহণ করিতে হইবে এবং "বিণরীত" শব্দের দারা উক্ত স্থলে শব্দের উপলব্ধি বুঝিতে হইবে। তাৎপর্যানীকাকারও পূর্ব্বোক্ত জাতিবাদীর অভিনত উক্তরূপ যুক্তি অনুসারেই লাতিবাদীর মতে অনুসলন্ধি নিজের অভাবন্ধণ অর্থাৎ উপলব্ধিন্ধণ, ইহা বলিয়াছেন বুঝা বায়। কিন্তু ভাষাকার ঐ ভাবে জাতিবাদীর অভিমতের ব্যাখ্যা না করায় তাৎপর্যাটীকাকার ভাষাব্যাখ্যায় ঐরূপ কথা কেন বলিয়াছেন, তাহা বুঝা বায় না। ব্যত্তিকার বিশ্বনাথ অন্ত ভাবে পূর্ব্বোক্ত জাতিবাদীর যুক্তি ব্যাথাা করিয়া, উহার থওন করিতে বলিয়াছেন যে, অনুপল্জি অম্বরূপে অনুপল্জি, এই कथाद वर्ष कि ? व्यन्नशासि खार व्यन्नशासिकान, देशहे वर्ष दहेता ठारा श्रीकारी। यनि वन, अस्त्रनिक निम्नविषयक अस्त्रनिक, हेशहे अर्थ; किन्त हेश बनाहे बाब ना । कांत्रन, अस्त्रनिक উপল্কির অভাবাত্মক। স্থতরাং অভাব পদার্থ হওয়ায় উহার বিষয় থাকিতে পারে না। জ্ঞানের ন্যায় অভাবের কোন বিষয় নাই। অনুপ্রাক্তি স্বস্থারপে অনুপ্রাক্তি না হইলে অর্থাৎ নিছবিষয়ক অনুপ্লিক না হইলে, উহার অনুপ্লিক্তি থাকে না, উহার অরূপের ব্যাঘাত বা বিরোধ इब, हें हा अ बना याब मा। कातन, बढ़े भनार्थित द्याम दिवब मा शाकाय छेहा मिलविववक मरह, छाहे ৰলিয়া কি উহা ঘট নহে ? তাহাতে কি উহার ঘটস্থরপের ব্যাঘাত হয় ? তাহা কথনই হয় না 1931

অনুপ্রনি-সম-প্রকরণ সমাপ্ত ॥১০॥

## সূত্ৰ। সাধৰ্ম্যান্ত ল্যাধৰ্মোপপন্তেঃ সৰ্বানিত্যত্ব-প্ৰসঙ্গাদনিত্যসমঃ॥৩২॥৪৯৩॥

অনুবাদ। সাধর্ম্মাপ্রযুক্ত (সাধ্যধর্মী ও দৃষ্টান্ত পদার্থের ) তুল্য ধর্ম্মের সিন্ধি-বশতঃ সমস্ত পদার্থের অনিত্যবের আপত্তি প্রকাশ করিয়া প্রত্যবস্থান (২২) অনিত্যসম প্রতিষেধ।

ভাষ্য। অনিত্যেন ঘটেন সাধর্ম্মাদনিত্যঃ শব্দ ইতি ব্রুবতোহস্তি

ঘটেনানিত্যেন সর্বভাবানাং সাধর্ম্মানিতি সর্ব্বস্থানিতাত্বমনিস্তং সম্পদ্যতে, সোহয়মনিত্যত্বেন প্রত্যবস্থানাদ্**নিত্যসম** ইতি।

অনুবাদ। অনিত্য ঘটের সহিত সাধর্ম্মপ্রযুক্ত শব্দ অনিত্য, ইহা যিনি বলেন, তীহার অনিত্য ঘটের সহিত সমস্ত পদার্থের সাধর্ম্ম্য আছে, এ জন্ম সমস্ত পদার্থের অনিষ্ট অর্থাৎ তীহার অন্বীকৃত অনিত্যত্ব সম্পন্ন হয় অর্থাৎ সমস্ত পদার্থেরই অনিত্যত্বের আপত্তি হয়। অনিত্যত্বপ্রযুক্ত প্রত্যবস্থানবশতঃ সেই ইহা (২২) "অনিত্যসম" প্রতিষেধ।

টিপ্লনী। মংবি ক্রমানুদারে এই স্থাকের ছারা "অনিতাদম" প্রতিবেধের কক্ষণ বলিয়াছেন। ভাষাকার পুর্বোক্ত "শব্দোহনিতাঃ প্রয়ন্ত্রভাতাৎ ঘটবৎ" এইরূপ প্রয়োগন্তলেই ইহার উদাহরণ প্রদর্শন দারা সূত্রার্থ ব্যক্ত করিয়াছেন। অর্থাৎ কোন বাদী জন্ধণ প্রয়োগ করিয়া ঘট ও শক্ষের প্রবছ্মজন্তরূপ দাধর্ম্যপ্রবৃক্ত অর্থাৎ ঐ দাধর্ম্যারূপ হেতুর দ্বারা ঘটের ভার শব্দে অনিভাত্ব পক্ষের সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি কলেন যে, ঘটের সহিত প্রযন্ত্রজন্তকপ সাধর্ম।প্রযুক্ত यদি শংল তলাধর্ম অর্থাৎ অনিভাছের উপপত্তি বা সিদ্ধি হয়, তাহা হইলে সমস্ত প্রাণেরই অনিভাত সিদ্ধ হউক ? কারণ, অনিতা ঘটের সহিত সমস্ত পদার্থেরই সভা প্রভৃতি সাধর্ম্ম আছে। স্কুতরাং ঘটের ন্তায় সমস্ত পদার্থে ই অনিভাত্ব কেন সিদ্ধ হইবে না ? কিন্ত সকল পদার্থের অনিভাত্ব পূর্ব্বোক্ত বাদীর অনিষ্ট অর্থাৎ অস্বীকৃত। স্মৃতরাং তিনি প্রতিবাদীর ঐ আপত্তিকে ইষ্টাপত্তি বুলিতে পারিবেন না। উক্ত স্থলে প্রতিবাদী দকল পদার্থের অনিভাত্বপ্রযুক্ত অর্থাৎ উহার আপত্তি প্রকাশ করিয়া, উক্তরূপ প্রতাবস্থান করায় ইহার নাম অনিতাসম প্রতিষেধ। ভাষাকারের এই ব্যাখ্যার দ্বারা বুঝা বার যে, তাঁহার মতে সমস্ত পদার্থের অনিতান্থাপত্তি স্থকেই "অনিতাসম" প্রতিষেধ হয়। পুত্রে মহর্ষির "সর্বানিভাত্বপ্রসঞ্জাৎ" এইরূপ উক্তির হারাও তাহাই বুঝা যায়। বার্তিককার উদ্ধোতকরেরও ইহাই মত বুঝা যায়। কারণ, পুর্বোক্ত "অবিশেষসনা" জাতি হইতে এই "অনিতাসমা" জাতির তেদ কিরণে হর ? এতছস্তারে উন্দ্যোতকর বলিয়াছেন বে, "অবিশেষসমা" জাতির প্রানেত্রনে প্রতিবাদী সামান্ততঃ সকল পদার্থের অবিশেষের আপত্তি প্রকাশ করেন, কিন্ত এই "অনিভাসমা" জাতির প্রয়োগস্থলে প্রতিবাদী বিশেষ করিয়া সকল পদার্থের অনিভাত্তের আপত্তি প্রকাশ করেন। স্বতরাং ভেদ আছে।

কিন্ত মহানৈয়ায়িক উদয়নাচার্য্য হক্ষ বিচার করিয়া বলিয়াছেন যে, এই হত্তে
মাধর্ম্মা শব্দটী উপলক্ষণ। উহার ছারা বৈধর্ম্মাও বিবক্ষিত। এবং হত্তে মহর্ষির "সর্বানিতান্ধপ্রসঙ্গাং" এই বাকাও প্রদর্শন মাত্র। অর্থাং যেখানে কোন পদার্থে অনিতান্ধই সাধাধর্ম, সেই
হল গ্রহণ করিয়াই মহর্ষি উদাহরণ প্রদর্শনার্থ ঐরপ বাক্য বলিয়াছেন। উহার ছারা সকল
পদার্থের সাধাধর্মবন্ধ প্রসঙ্গই মহর্ষির বিবক্ষিত। "তার্কিকরক্ষা"কার বরদরাল ইহা সমর্থন
করিতে বলিয়াছেন যে, মহর্ষি ভাহার ঐরপ অভিপ্রায় হতনার জন্মই পুর্বেষ্ঠ বলিয়াছেন,—

"তুলাধর্মোপপত্তে:"। কেবল অনিতাত্বধর্মই মহর্ষির বিবন্ধিত হইলে তিনি."অনিতাত্বোপপত্তে:" এই কথাই বলিতেন। স্থতরাং "ভুলাধর্ম" শব্দের বারা বাদীর দৃষ্টান্তের সহিত তাঁহার সাধাধর্মীর তুলাধর্ম দাধাধর্মবন্ধই মহর্বির বিবক্ষিত ব্রা বার। তাহা হইলে স্থতার্থ ব্রা বার বে, বাদী কোন সাধর্মা অথবা বৈধর্মাত্রণ হেতৃর দ্বারা কোন ধর্মীতে তাঁহার সাধ্যধর্মের সংস্থাপন করিলে প্রতি-বাদী যদি বলেন বে, তোমার ক্থিত এই দাধর্ম্ম। অথবা বৈধর্ম্মাপ্রযুক্ত বদি তোমার দাধাংশ্মীতে ভোষার দুষ্টান্তের তুলাধর্ম অর্থাৎ তোমার অভিনত সাধাধর্ম দিন হয়, ভাহা হইলে তোমার ঐ দৃষ্টাস্কের কোন সাধর্ম্ম অথবা বৈধর্ম্ম প্রযুক্ত সকল পদার্থই ভোমার ঐ সাধাধর্মবিশিষ্ট হউক १ এইরূপ আপত্তি প্রকাশ করিরা যে প্রতাবস্থান, তাহাকে বলে "অনিতাসমা" লাতি। উক্ত মতে কোন वानो "भर्त्तराठा विक्रमान मुमार गया महानमः" এই क्रम প্রব্রোগ করিলেও প্রতিবাদী यनि বলেন य. মহানদের সহিত সমস্ত পদার্থেরই সন্তা বা প্রমেয়ত্ব প্রভৃতি সাধর্ম্ম থাকায় তৎপ্রযুক্ত সমস্ত পদার্থই মহানদের স্থার বহ্নিমান হউক १ এইরূপ উত্তরও "অনিতাদমা" লাতি। ভারাকার প্রভৃতির বাাথাাত্র-সারে উক্তরূপ উত্তর জাত্যন্তর হইতে পারে না অথবা অন্ত জাতি স্বীকার করিতে হয়। বৃদ্ধিকার বিখনাথ ইহাই বলিয়া প্রাচীন বাাখ্যার খণ্ডন করিয়াছেন। উক্ত মতে "মনিতাসমা" জাতির প্রয়োগন্তলে প্রতিবাদী সমস্ত পদার্থেই বাদীর সাধ্যধর্মবন্ধার আপত্তি প্রকাশ করিয়া, সমস্ত বিপক্ষেরও সপক্ষত্বাপতি সমর্থন করেন, উহাই তাঁহার উদ্দেশ্র। কিত্ত "অবিশেষসমা" জাতির প্ররোগন্থলে প্রতিবাদীর ঐক্লণ উদ্দেশ্য বা তাৎপর্য। নহে। স্বতরাং ঐ উভর জাতির ভেদ আছে 10 বা

ভাষ্য। অস্ফোত্তরং। অমুবাদ। এই "অনিত্যসম" প্রতিষ্ঠের উত্তর।

#### সূত্র। সাধর্ম্যাদসিদ্ধেঃ প্রতিষেধাসিদ্ধিঃ প্রতিষেধ্যসাধর্ম্যাৎ ॥৩৩॥৪৯৪॥

অনুবাদ। সাধর্ম্মপ্রযুক্ত অসিন্ধি হইলে তৎপ্রযুক্ত "প্রতিষেধে"র অর্থাৎ প্রতিবাদীর প্রতিষেধক বাক্যেরও সিদ্ধি হয় না, যেহেতু প্রতিষেধ্য বাক্য অর্থাৎ প্রতিবাদীর প্রতিষেধ্য বাদীর স্বপক্ষস্থাপক বাক্যের সহিত (তাহার প্রতিষেধক বাক্যের) সাধর্ম্ম্য আছে।

ভাষা। প্রতিজ্ঞান্যবয়বযুক্তং বাক্যং পক্ষনিবর্ত্তকং প্রতিপক্ষলকণং প্রতিষেধঃ। তম্ম পক্ষেণ প্রতিষেধ্যেন সাধর্ম্মাং প্রতিজ্ঞাদিযোগঃ। তদ্-যদ্যনিত্যসাধর্ম্মাদনিত্যক্ষমাসিদ্ধিঃ, সাধর্ম্মাদসিদ্ধেঃ প্রতিষেধস্যাপ্যসিদ্ধিঃ, প্রতিষেধ্যেন সাধর্ম্মাদিতি। অনুবাদ। পক্ষনিষেধক প্রতিপক্ষলকণ প্রতিজ্ঞাদি অবয়বয়ুক্ত বাক্য "প্রতিষেধ",
অর্থাৎ প্রতিবাদীর উক্তরূপ বাক্যই সূত্রোক্ত "প্রতিষেধ" শব্দের অর্থ। প্রতিষেধ্য
পক্ষের সহিত অর্থাৎ বাদীর নিজপক্ষরাপক বাক্যের সহিত তাহার সাধর্ম্ম্য
প্রতিজ্ঞাদি অবয়বয়ুক্তর। তাহা হইলে যদি অনিত্য পদার্থের সাধর্ম্ম্য
প্রযুক্ত অনিত্যকের দিন্ধি না হয়—সাধর্ম্ম্যপ্রকু অসিদ্ধিবশতঃ প্রতিষেধক বাক্যেরও
সিদ্ধি হয় না,—যেহেতু প্রতিষেধ্য বাক্যের সহিত (উহার) সাধর্ম্ম্য আছে।

টিপ্লনী। পূর্বস্থােক "অনিভাদম" প্রতিবেধের উত্তর বলিতে প্রথমে মহর্বি এই স্তবের দারা বলিরাছেন,—"প্রতিবেধাসিদ্ধিঃ"। অর্থাৎ প্রতিবাদী পূর্ব্বোক্তরণ উত্তর করিলে তাঁহার প্রতি-বেধক বাকোরও দিন্ধি হর না। যে বাকোর দ্বারা প্রতিবাদী বাদীর পক্ষস্থাপক বাকোর প্রতি-ষেধ করেন, এই অর্থে প্রতিবাদীর দেই বাকাই স্থাত্ত "প্রতিষেধ" শব্দের বারা গৃহীত হইয়াছে। ভাষ্যকার প্রথমেই উহার ব্যাখ্যা করিতে বলিয়াছেন যে, পক্ষের নিবর্ত্তক অর্থাৎ বাদীর স্থপকস্থাপক বাকোর নিষেধক প্রতিজ্ঞাদি অবয়বযুক্ত যে বাকা, তাহাই সংখ্রোক্ত "প্রতিষেধ"। উহাকে "প্রতিপক"ও বলে, তাই বলিয়াছেন—"প্রতিপক্ষলক্ষণং"। প্রতিবাদী বাদীর নিজপক্ষস্থাপক বে বাক্যকে প্রতিষেধ করেন, উহাই তাঁহার প্রতিষেধ্য বাক্য। উহা বাদীর পক্ষস্থাপক বলিয়া "পক্ষ" নামেও কৰিত হয়। তাই ভাষাকার বলিয়াছেন,—"পক্ষেণ প্রতিষেধান"। ভাষাকারের মতে স্থাত্ত "প্রতিবেষ্য" শবের দ্বারা প্রতিবাদীর প্রতিবেষ্য বাদীর ঐ বাকাই গৃহীত হইয়াছে। জয়ন্ত ভট্টও উহা স্পষ্ট বলিয়াছেন। প্রতিবাদী বানীর ঐ বাক্যের প্রতিষেধ করিতে অর্থাৎ অসাধকত্ব সাধন করিতে গরে বলেন যে, তোমার এই বাকা অসাধক অর্থাৎ বিবক্ষিত অর্থের প্রতিপাদক নহে; যেহেতু উহাতে অসাধকের সাধর্ম্মা আছে ইত্যাদি। অর্গাৎ প্রতিবাদী উক্তরূপে পরে প্রতিজ্ঞানি অবয়বের প্রয়োগ করিয়াই বাদীর ঐ বাক্যের প্রতিবেধ করেন এবং তাহাই করিতে হইবে। নচেৎ প্রতিবাদীর অক্ত কোন কথার মধ্যস্থগণ উহা স্বীকার করিবেন না। ফলকথা, উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর ঐরপ বাকাই তাঁহার প্রতিবেধক বাকা। বাদীর স্থপকস্থাপক বাকা ধেমন প্রতিজ্ঞাদি অব্যবসূক্ত, তত্রপ প্রতিবাদীর ঐ প্রতিবেধক বাকাও প্রতিজ্ঞাদি অব্যবসূক্ত। স্থতরাং প্রতিষেধ্য বাক্য অর্থাৎ বাদীর বাকোর সহিত প্রতিবাদীর ঐ প্রতিষেধক বাকোর প্রতিজ্ঞাদি অবহুবযুক্তভুত্রপ সাধর্ম্মা আছে। তাহা হইলেও প্রতিবাদীর ঐ প্রতিষেধক বাক্যের কেন সিছি হয় না ? মংবি ইহা সমর্থন করিতে প্রথমে বলিয়াছেন,—"সাধর্ম্মাদসিকে:"। অর্থাৎ বে হেতু উক্ত প্রতিবাদীর মতে সাধর্মাপ্রযুক্ত সাধানিদ্ধি হয় না। তাৎপর্য্য এই যে, পূর্ব্বোক্ত স্থলে প্রতিবাদী অনিতা বটের সহিত সকল পদার্থেব্রই সন্তাদি কোন সাধর্ম্ম আছে বলিয়া, সকল পদার্থই ঘটের ভার অনিতা হটক ? এইরপ আপত্তি প্রকাশ করার তাঁহার বক্তবা বুঝা বার বে, ঘটের সহিত সাংশ্যাপ্রযুক্ত শব্দে অনিতাত্ব সাধোর দিন্ধি হয় না। কারণ, তাহা হইলে সকল পদার্থেরই অনিতাত্ব ত্বীকার করিতে হয়। মহর্ষি প্রথমে "সাংশ্যাদসিত্তে:" এই বাকোর হারা প্রতিবাদীর

ঐ বক্তব্য বা অভিমতই প্রকাশ করিয়াছেন। কিন্তু উক্ত প্রতিবাদী ঐরূপ বলিগে তাঁহার প্রতিষেধক বাকোর ও দিন্ধি হয় না, ইহাও তাঁহার স্বীকার্য্য। কারণ, তাঁহার নিজ মতামু-সারে তিনি অসাধকের সাধর্ম্যপ্রযুক্তও অসাধকত সিদ্ধ করিতে পারেন না। কারণ, তাঁহার মতে সাধর্মাপ্রযুক্ত কোন সাধাসিদ্ধি হয় না। প্রতিবাদী অবশুই বলিবেন যে, যে স্থলে আমার পুর্ব্বোক্তরণ কোন অনিষ্টাপতি হয়, দেই স্থলেই আমি সাধর্ম্মপ্রযুক্ত সাধাদিদ্ধি স্বীকার করি না। কারণ, এরণ স্থলে তাহা করা বার না। কিন্তু যে স্থলে কোন অনিষ্ঠাপত্তি হর না, সেই স্থলে কেন উহা স্বীকার করিব না ? এ জন্ত মহর্বি পরে চরম হেতু বলিয়াছেন, "প্রতিষেধাদাংশ্বাৎ"। স্বর্গাৎ তুলাভাবে প্রতিবাদীর প্রতিবেধক বাকোও অসাধকত্বের আপত্তি হর। কারণ, প্রতিবেধা বাকোর সহিত উহার দাধর্ম্ম। আছে। তাৎপর্য্য এই যে, উক্ত স্থলে তুলাভাবে বাদীও বলিতে পারেন যে, তোমার এই প্রতিষেধক বাকাও অসাধক হউক ? যদি অসাধকের সাধর্ম্মাপ্রযুক্ত আমার বাক্য অসাধক হয়, তাহা হইলে আমার বাকোর ক্রায় তোমার বাকাও কেন অসাধক হইবে না ? কারণ, তোমার মতে আমার বাক্য অসাধক এবং আমার বাক্যের সহিত ভোমার বাক্যের প্রতিজ্ঞানি অবয়ব-যুক্তত্বরূপ সাধর্মাও আছে। অতএব তোমার ন্যায় আমিও ঐরূপ আপত্তি সমর্থন করিতে পারি। কিন্তু ঐ আপত্তি তোমার ইষ্ট নহে। অত এব তোমার বাক্যেও উক্তরণ আপত্তিবশতঃ অসাধকের সাধর্ম্মা প্রযুক্ত আমার বাক্ষাও অসাধকত্ব দিন্ধ হয় না—ইহা তোমার অবশু স্বীকার্যা। তাহা হইলে তোমার ঐ প্রতিষেধকবাকোরও দিদ্ধি হয় না। অর্থাৎ তুমি ঐ বাক্যের দারা আমার বাকোর প্রতিষেধ করিতে পার না, ইহাও তোমার খীকার্যা। অত এব স্বথাবাতক স্ববশতঃ তোমার ঐ উত্তর জাতাত্তর, ইহা স্বীকার্যা। মুদ্রিত তাৎপর্যাটীকা ও "ন্তারস্ক্রোজার" প্রভৃতি কোন কোন পুস্তকে উদ্ধৃত স্ক্রশেষে "প্রতিবেধাসামর্থ্যাচ্চ" এইরূপ পাঠ দেখা বার। কিন্তু "গ্রারবার্ত্তিক", "ভারস্চীনিবক্ক" ও "ভারমঞ্জরী" প্রভৃতি গ্রন্থে উক্তৃত স্তর্নাঠে "চ" শব্দ নাই Ioon

# সূত্র। দৃষ্টান্তে চ সাধ্যসাধনভাবেন প্রজ্ঞাতস্ত ধর্মস্ত হেতুত্বাক্তম্য চোভয়থাভাবাল্লাবিশেযঃ ॥৩৪॥৪৯৫॥

অমুবাদ। এবং দৃষ্টান্ত পদার্থে সাধ্যধর্মের সাধনত্বরূপে প্রজ্ঞাত ধর্মের হেতুত্ববশতঃ এবং সেই ধর্মের (হেতুর) উভয় প্রকারে সন্তাবশতঃ অবিশেষ নাই।
[ অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত স্থলে বাদীর গৃহীত সাধর্ম্মা হেতু প্রযন্তজন্মত্ব হইতে প্রতিবাদীর
অভিমত সন্তা প্রভৃতি সাধ্যধর্ম্ম্যের বিশেষ আছে। কারণ, উহা সমস্ত পদার্থের
অনিত্যত্ব সাধনে কোন প্রকার হেতুই হয় না, উহা অনিত্যত্বের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট্রই
নহে।

ভাষ্য। দৃষ্টান্তে যং ধলু ধর্মঃ সাধ্যসাধনভাবেন প্রজ্ঞায়তে, স হেতুক্রোভিধীয়তে। স চোভয়থা ভবতি, কেনচিৎ সমানঃ কৃতশ্চিদ্বিশিষ্টঃ।
সামান্তাৎ সাধর্ম্মঃ বিশেষাক্ত বৈধর্ম্মঃ। এবং সাধর্ম্ম্যবিশেষো হেতুনাবিশেষণ সাধর্ম্মমাত্রং বৈধর্ম্মমাত্রং বা। সাধর্ম্মমাত্রং বৈধর্ম্মমাত্রঞ্চাপ্রত্য
ভবানাহ সাধর্ম্মাত্ত্র লাধের্ম্মোপপত্তেঃ সর্বানিত্যত্বপ্রসঞ্চাদনিত্যসম ইতি, এতদযুক্তমিতি। অবিশেষসমপ্রতিষেধে চ যতুক্তং তদপি
বেদিতব্যম্।

অনুবাদ। যে ধর্ম দৃষ্টান্ত পদার্থে সাধ্যসাধন ভাবে অর্থাৎ ব্যাপ্তিনিশ্চরবশতঃ সাধ্যধর্মের ব্যাপ্যবরূপে প্রজ্ঞাত হয়, সেই ধর্ম হেতুবরূপে কথিত হয় অর্থাৎ
ঐরূপ ধর্ম্মবিশেষকেই হেতু বলে। সেই ধর্ম অর্থাৎ হেতু, উভয় প্রকারে হয়।
(১) কোন পদার্থের সহিত সমান, (২) কোন পদার্থ হইতে বিশিষ্ট। সমানতাপ্রযুক্ত সাধর্ম্মা, এবং বিশেষপ্রযুক্ত বৈধর্ম্মা। (অর্থাৎ সাধর্ম্মা হেতু ও বৈধর্ম্মা
হেতু নামে হেতু উভয় প্রকার হয়) এইরূপ অর্থাৎ পূর্বেবাক্তরূপ হেতুলক্ষণাক্রান্ত
সাধর্ম্মা বিশেষ হেতু হয়, অবিশেষে সাধর্ম্মামাত্র অথবা বৈধর্ম্মামাত্র হেতু হয় না।
সাধর্ম্মামাত্র এবং বৈধর্ম্মামাত্রকে আশ্রেয় করিয়া আপনি "সাধর্ম্মাপ্রযুক্ত তুলাধর্ম্মের
উপপত্তিবশতঃ সকল পদার্থের অনিত্যত্বের আপত্তিপ্রযুক্ত অনিত্যসম", ইয়া অর্থাৎ
মহিষি গোতমের ঐ সূত্রোক্ত উত্তর বলিতেছেন, ইয়া অমুক্ত। এবং "অবিশেষসম"
প্রতিষেধে যাহা উক্ত হইয়াছে, তাহাও বুঝিবে অর্থাৎ উক্ত প্রতিষেধের বে উত্তর
ক্ষিত হইয়াছে, তাহাও এখানে উত্তর বলিয়া বুঝিতে হইবে।

টিপ্পনী। মহর্ষি পূর্বাহতের ধারা "অনিত্যসমা" জাতির সাধারণ ছইওমূল অব্যাঘাতকত্ব প্রদর্শন করিয়া, পরে এই হতের ধারা উহার অসাধারণ ছইওমূল যুক্তাকহানিও প্রদর্শন করিয়াছেন। মহর্ষির বক্তব্য এই যে, পূর্ব্বোক্ত "অনিত্যসমা" জাতির প্ররোগন্থলে প্রতিবাদী যে সকল পদার্থের সভা প্রভৃতি সাধর্মা প্রহণ করিয়া, তদ্ধারা সকল পদার্থের অনিত্যতের আপত্তি প্রকাশ করেন, ঐ সাধর্ম্য অনিত্যতের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট সাধর্ম্য নহে, উহা সাধর্ম্যমাত্র। হতরাং উহা অনিত্যতের সাধক হেতৃই হয় না। কারণ, উহাতে প্রকৃত হেতৃর যুক্ত অক যে ব্যাপ্তি, তাহা নাই। কিন্ত উক্ত হলে বাদী বে, শবদ অনিত্যত্ব সাধন করিতে প্রকৃত প্রত্মত্বর ব্যাপ্তি থাকার উহা অনিত্যতের সাধক হেতৃ হয়। মহর্ষি ইহাই সমর্থন করিতে প্রকৃত হেতৃর স্বরূপ প্রকাশ করিয়াছেন যে, যে ধর্মা দৃষ্টান্ত পদার্থে সাধের সাধন ভাবে অর্থাৎ ব্যাপাছরূপে ম্থার্থিরূপে জ্ঞাত হয়, তাহাই হেতৃ। যেমন "শক্তোহনিত্যঃ" এইরূপ অন্ধ্যানে প্রযুক্তকত্ব।

ঐ স্থলে দৃষ্টান্ত পদাৰ্থ ঘটানিতে ঐ প্ৰবন্ধভাত সাধাৰ্য অনিভাত্বের সাধন ধর্যাৎ ব্যাপ্য বলিরা যথার্থকাপে জ্ঞাত। কারণ, ঘটাদি পদার্থে প্রবন্ধতাত আছে এবং অনিভাত্বও আছে, ইহা বুঝা যায় এবং কোন নিত্য পদার্থে প্রবন্ধক্তত্ব আছে, ইহা কথনই বুঝা বায় না। স্থতরাং ব্যক্তিরজ্ঞান না থাকার ঘটানি দুষ্টাস্ত পনার্থে সহচার জ্ঞানজন্ত প্রবত্নজন্ত বে, অনিত্যবের দাধন বা ব্যাপ্য, এই রূপ নিশ্চর হর—উহার নাম অবরব্যাপ্তিনিশ্চর। এইরূপ ঐ স্থলে যে সমস্ত পরার্থ অনিতা নহে অর্থাৎ নিতা, দে সমস্ত পদার্থ প্রযন্ত্রন্ত নহে—বেমন আকাশ, এইরূপে বৈধর্ম্মা দুষ্টাস্ত ছারাও ঐ ছেতু যে অনিতাত্বের ব্যাপ্য, এইরূপ নিশ্চর হয়। উহার নাম ব্যতিরেক ব্যাপ্তিনিশ্চয়। তাই মহর্ষি পরে বণিয়াছেন বে, দেই হেতু উভয় প্রকারে হয়। ভাষাকারের মতে উক্ত ছলে ধটাদি দৃষ্টান্ত গ্রহণ করিলে ঐ প্রবন্ধনতাত্ব হেতু সাধর্ম্ম। হেতু। কারণ, উহা শব্দ ঘটাদির সমান ধর্ম বলিয়া জ্ঞাত হয়। এবং আকাশাদি কোন নিতা পদার্থকে দৃষ্টান্তরূপে এংশ করিলে দেখানে ঐ হেতৃই বৈধর্ম্মা হেতৃ। ভাষাকারের মড়ে ৰে ঐ একই হেতু দৃষ্টান্তভেদে পূৰ্ব্বোক্ত উভয় প্ৰকারে সাধর্ম্মা হেতু এবং বৈধর্ম্মা হেতু হয় এবং ঐ হলে হেতুবাকাও সাধর্ম্মা হেতু ও বৈধর্মা হেতু নামে শ্বিবিধ হয়, ইহা প্রথম अशादि अववव-अकदान छायाकादवर वार्थात चांबा वृत्रा वांब (अर्थम थण, २८৮-८८ भूकी দ্রষ্টবা)। উদ্যোতকর প্রভৃতি ভাষাকারের উক্ত মত গ্রহণ করেন নাই। কিন্তু এথানে এই স্ত্রের দারা ভাষাকারের উক্ত মত বে, মহর্ষি গোতমেরও সমত, ইহাও সমর্থন করা বার। মহর্বি বলিয়াছেন, দেই হেতু উভয় প্রকারে হয়। ভাষাকার উহা বুঝাইতে বলিয়াছেন যে, কোন পদাৰ্থের সহিত সমান এবং কোন পদার্থ হইতে বিশিষ্ট অর্থাৎ বাবিত। যেমন শব্দে পূর্বোক্ত প্রযুদ্ধভাত্তরূপ হেতু বটের সহিত সমান, এবং আকাশ হইতে ব্যাবৃত্ত। বে ধর্ম বাহাতে নাই, मिहे धर्मीक महे भार्थ इहेरिक वाक्ति धर्म वर्ल, धर डिहारक है महे भार्थन देवधर्मा वर्ल। প্রশন্তপাদ-ভাষ্যের "হুক্তি" টীকার প্রারম্ভে সাধর্ম্মা ও বৈধর্ম্মোর স্বরূপ ব্যাথায় নব্য নৈয়ায়িক জগদীশ তর্কাগঙ্কার ইতরবাবিত ধর্মকেই বৈধর্ম্মা বলিয়াছেন। ঐ ইতরবাবিত্তত্বরূপ বিশেষ-বশতঃ সৈই ধর্ম ইতরের বৈধর্ম্মা হয়। ভাষাকার ঐ তাৎপর্যোই বলিয়াছেন, "বিশেষাচ্চ বৈধর্মাং"। ফলকথা, পুর্ব্বোক্ত যে সাধর্ম্মাবিশেষ অর্থাৎ সাধাধর্মের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট যে সাধর্ম্মাবিশেষ, তাহাই হেতু এবং উহা কোন প্রার্থের বৈধর্ম্মা হইলেও উহা হেতু হয়, কিন্তু সাধাধর্মের ব্যাপ্তিশুল্ল সাধর্ম্ম মাত্র অথবা বৈধর্ম্ম মাত্র হেতৃ নহে। ভাষাকার পরে ইহা বলিয়া, পূর্ব্বোক্ত স্থলে প্রতিবাদী বে, সকল পদার্থের দাধর্ম্মা দত্তা ও প্রমেয়ত্বাদি ধর্মকে গ্রহণ করিয়া সকল পদার্থের অনিতাত্মণত্তি সমর্থন করেন, ঐ সাধর্ম্মা যে অনিতাত্ত সাধনে কোন প্রকার হেতৃই হয় না, ইহাই প্রকাশ করিরাছেন। তাই ভাষাকার পরে উহাই বাক্ত করিতে উক্ত স্থলে প্রতিবাদীকে লক্ষ্য করিয়া বাদীর বক্তব্য প্রকাশ করিয়াছেন যে, আপনি কেবল সাধর্ম্মা ও কেবল বৈধর্ম্মা অর্থাৎ অনিতাত্তের ব্যাপ্তিশ্ত সাধর্ম্মা বা বৈধর্ম্মানাত্র গ্রহণ করিয়া মহর্ষি গোতমের "সাধর্ম্মাত, লাধর্ম্মোপা-পতেঃ" ইত্যাদি (৩২শ) প্রোক্ত জাতাত্তর ব্যতিত্হেন, ইহা অযুক্ত। এখানে ভাষ্যকারের

এই কথায় মহর্ষির ঐ হজোক্ত "সাধর্মা" শব্দের বারা বে বৈধর্মাও প্রহণ করিতে হইবে, অর্থাৎ কোন বৈধর্ম্মাত্র গ্রহণ করিয়াও যে প্রতিবাদী উক্ত ভাতির প্রয়োগ করিতে পারেন, ইহা ভাষ্যকারেরও সন্মত বুঝা ধার। পুর্ব্বোক্ত স্থলে প্রতিবাদী বলিতে পারেন বে, আমি ত কোন সাধর্ম্মা মাত্র গ্রহণ করিয়া তদ্বারা সকল পদার্থের অনিতাত্ব সাধন করিতেছি না। কিন্ত ঘটের সাধর্ম্য প্রবন্ধজন্তত্ব আছে বলিয়া ঘটের ন্তার শব্দ অনিতা, ইহা বলিলে ঘটের সহিত সন্তাদি সাধর্মাপ্রযুক্ত সকল পদার্থের অনিভাত্বাপতি হয়। স্থভরাং ঘটের সাধর্ম্মপ্রযুক্ত শব্দে অনিভাত্ দিল হইতে পারে না, ইহাই আমার বক্তবা। মহর্ষি এই জন্ত স্তর্থেবে বলিয়াছেন যে, অবিশেষ নাই। কর্থাৎ উক্ত হলে বাদার গৃহীত সাধর্ম্ম প্রবত্নভত্ত এবং প্রতিবাদীর গৃহীত সাধর্ম্ম স্তাদিতে বিশেষ আছে। বাদীর গৃহীত ঐ সাধর্ম্ম অনিতাত্বের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট বনিয়া উহা বিশেষ হেতু। স্থতরাং উহার হারা শব্দে অনিতাত অবগ্রাই দিল্ল হইবে। কিন্ত সন্তাদি সাধন্মা ঐক্লপ না হওয়ার উহা অনিত্যত্বের সাধক হয় না। স্বতরাং প্রতিবাদীর ঐ আপত্তি সমর্থনে তাঁহার কোন প্রমাণই নাই। প্রমাণ বাতীত তিনি ঐরপ আপত্তি সমর্থন করিতেই পারেন না। তিনি যদি পরে বাধা হইরা আবার সন্তাদি সাধর্ম্মাকেই হেতুরূপে গ্রহণ করিয়া, উহা দ্বারা সকল পদার্থের অনিতাৰের সাধন করিতে প্রবৃত্ত হন, তাহা হইলে আবার বলিব, উহা অনিতাত সাধনে কোন প্রকার হেতুই হয় না। উহা সাধর্ম্ম হেতুও নহে, বৈধর্ম্ম হেতুও নহে। পরস্ত সকল পদার্থের অনিভাত সাধন করিতে গেলে প্রতিবাদী কোন উদাহরণ প্রদর্শন করিতে পারিবেন না। কারণ, সমন্ত প্রাথই তাঁহার প্রতিজ্ঞার্থ। পরত সকল প্রাথের অনিতাত্ব সাধন করিলে শক্ষের অনিতাত্ব ত্বীকৃতই হইবে। স্নতবাং প্রতিবাদী আর উহার প্রতিষেধ করিতেও পারিবেন না। পূর্বোক "অবিশেষসমা" জাতির উত্তরস্ত্রের ভাষ্যে ভাষ্যকার এই যে সমস্ত কথা বলিয়াছেন, তাহাও এখানে এই "অনিতাদমা" জাতির উত্তর বুঝিতে হইবে। ভাষাকার নিজেও পরে এখানে তাহাও বলিয়াছেন 1081

অনিতাসম-প্রকরণ সমাপ্ত 1261

## সূত্র। নিত্যমনিত্যভাবাদনিত্যে নিত্যত্বোপ-পত্রেনিত্যসমঃ ॥৩৫॥৪৯৬॥

অমুবাদ। নিত্য অর্থাৎ সর্বনদা অনিত্যত্বশতঃ অনিত্য পদার্থে নিত্যত্বের সন্তাপ্রযুক্ত প্রত্যবস্থান (২৩) নিত্যসম প্রতিষেধ।

ভাষ্য। অনিত্যঃ শব্দ ইতি প্রতিজ্ঞায়তে। তদনিত্যত্বং কিং শব্দে নিত্যমধানিত্যং ? যদি তাবং সর্ব্বদা ভবতি, ধর্মস্ত সদাভাবাদ্ধশ্মিণোহপি সদাভাব ইতি নিত্যঃ শব্দ ইতি। অথ ন সর্বাদা ভবতি, অনিত্যত্বস্থাভাবা-নিত্যঃ শব্দঃ। এবং নিত্যত্বেন প্রত্যবস্থানানিত্যসমঃ।

অমুবাদ। শব্দ অনিত্য, ইহা প্রতিজ্ঞাত হইতেছে। দেই অনিত্যত্ব কি
শব্দে নিত্য অথবা অনিত্য ? অর্থাৎ দেই অনিত্যত্ব কি শব্দে সর্বাদা থাকে
অথবা সর্ববদা থাকে না ? যদি সর্ববদা থাকে, ধর্ম্মের সর্ববদা সন্তাবশতঃ ধর্ম্মারও
অর্থাৎ শব্দেরও সর্ববদা সন্তা স্বীকার্য্য, এ জন্ম শব্দ নিত্য। আর যদি সর্ববদা না
থাকে অর্থাৎ কোন সময়ে শব্দে অনিত্যত্ব না থাকে, তাহা হইলে অনিত্যত্বের
অভাববশতঃ শব্দ নিত্য, (অর্থাৎ পূর্বোক্ত উভয় পক্ষেই শব্দের নিত্যত্ব স্বীকার্য্য)
নিত্যত্বপ্রযুক্ত প্রত্যবস্থানবশ্তঃ (২৩) নিত্যসম্ব প্রতিষ্কে।

টিপ্লনী। ক্রমান্থলারে এই স্থক্রের বারা "নিভাসম" প্রভিষেধের কক্ষণ কথিত হইরাছে। পূর্বাবৎ এই প্রেও "প্রভাবস্থানং" এই পদের অনুবৃত্তি বা অধাহার মহর্ষির অভিপ্রেত ! ভাষা-কার তাঁহার পূর্ব্বোক্ত স্থনেই ইহার উদাহরণ প্রদর্শন ছারা হুত্রার্থ ব্যক্ত করিয়াছেন। তাৎপর্য্য এই বে, কোন বাদী "শংলাহনিতাঃ" এইরূপ প্রতিজ্ঞাবাকা প্রয়োগ করিয়া শঙ্গে অনিতাত সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, তোমার প্রতিজ্ঞার্থ যে, শব্দের অনিতান্ত, তাহা কি শব্দে সর্ব্বাদাই বর্তমান থাকে ? অথবা সর্বাদা বর্তমান থাকে না ? বদি বল, সর্বাদাই বর্তমান থাকে, তাহা হইলে ধর্মা শব্দুও সর্বাদা বর্তমান থাকে, ইহা স্বীকার্য্য। কারণ, ধর্মী না থাকিলে আশ্ররের অভাবে ধর্ম থাকিতে পারে না। স্থতরাং শব্দের সর্বাদা সভা খীকার্য্য হওরার শব্দ নিতা, ইহাই খীকার্য্য। আর যদি বল, অনিতাত্ব সর্বাদা শব্দে বর্জমান থাকে না, তাহা হইলেও শব্দ নিতা, ইহা স্বীকার্যা। কারণ, যে সময়ে শব্দে অনিভাত্ব নাই, তথন তাহাতে নিত।ত্বই আছে। কারণ, অনিভাত্বের অভাবই নিতাত। উক্তরপে নিতাত্বপ্রযুক্ত অর্থাৎ শক্তে নিতাত্ব সমর্থন করিয়া প্রতাবস্থান করায় উহাকে বলে "নিতাদম" প্রতিবেষ। পূর্বোক্ত উভদ্ন পক্ষেই শব্দের নিতাত্ব ত্বীকার্য্য হইলে আর তারতে ব্দনিতাক্ষের সাধন করা বার না, ইহাই উক্ত হলে প্রতিবাদীর বক্তবা। স্থতরাং বাদীর উক্ত অন্তমানে বাধ অথবা সংপ্রতি-পক্ষদোবের উদ্ভাবনই উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর উদ্দেশ্য। তাই বৃত্তিকার প্রভৃতি এই জাতিকে বলিয়াছেন,—"বাধসংপ্রতিপক্ষান্ততরদেশনাভাষা"। স্থ্যে "নিতাং" ইহার ব্যাথ্যা সর্বাদা। "অনিভাভাব" শক্ষের অর্থ অনিভাত।

মহানৈয়ায়িক উদয়নাচার্য্য "প্রবোধনিদ্ধি" এছে এই "নিতাসমা" জাতির স্বরূপ বাাথ্যায় বহ প্রকারে প্রতিবাদীর প্রতাবস্থান প্রদর্শন করিয়া, ঐ সমস্তই "নিতাসমা" জাতি বলিয়ছেন এবং তদমুদারে মহবির এই স্থান্তেরও দেইরূপ তাৎপর্য্য ব্যাথ্যা করিয়ছেন। কারণ, তাঁহার উদ্ভাবিত দেই সমস্ত প্রতাবস্থান অন্ত কোন জাতির লক্ষণাক্রাস্ত না হওয়ায় জাত্যান্তর হইতে পারে না, অথচ উহা সহত্ররও নহে। কিন্ত অন্তান্ত জাতির নায়ই স্বব্যাধাতক উত্তর। "তাকিকরক্ষা"কার

বরদরাজ উক্ত মতারুসারে এই "নিত্যসমা" জাতির স্বরূপ বাাথা করিতে পরে আরও কএক প্রকার প্রত্যবস্থান প্রদর্শন করিয়াছেন। যেমন পূর্ব্বোক্ত স্থলে প্রতিবাদী যদি বলেন বে, শব্দের অনিতাত যদি নিতা হয়, তাহা হইলে ঐ নিতা ধর্ম অনিতাত্ব শব্দকে কিরূপে অনিতা করিবে? যাহা প্রয়ং নিতা, তাহা অপরকে অনিতা করিতে পারে না। রক্তবর্ণ জবাপুলের সম্বন্ধবশত: ক্টিক মণি ব্ৰক্ত হইতে পারে, কিন্তু নীল হইতে পারে না। যদি বল, ঐ অনিভারও অনিতা, স্তুতরাং উহার সম্বন্ধবশতঃই শব্দ অনিতা হইতে পারে। কিন্তু তাহা হইলে বেমন রক্তজ্বা-পুলোর সম্বন্ধবশতঃ ক্ষাটিক মণিতে রক্ত রূপের ভ্রম হয়, তজ্ঞপ, ঐ অনিতাত্বের সম্বন্ধবশতঃ শব্দ অনিতা, এইরূপ ভ্রম হয়, ইহা তীকার্যা। কারণ, অন্ত পদার্থের সমন্ধপ্রযুক্ত যে জ্ঞান, তাহা ভ্রমই হইয়া থাকে। আর যদি তদাকার বস্তর সহিত সহন্ধবশতঃ তদাকারত্ব স্বীকার কর, তাহা হইলে ঘটাকার দ্রবার সমন্ধ হইলে তৎ প্রযুক্ত পটেরও ঘটডাপত্তি হয়। পরত্ত অনিতা বস্তু কি অপর অনিতা বন্তর সহন্ধ প্রযুক্ত অনিতা অথবা অভাবতঃই অনিতা। প্রথম পক্ষে অনবস্থাদোষ। কারণ, দেই অপর অনিতা বস্তুও অপর অনিতা বস্তুর সম্মপ্রযুক্ত অনিতা, এইরূপই বলিতে বইবে। স্বভাবত:ই অনিতা, এই দিতীয় পকে বটাদি পদার্থের অনিভাগ হইতে পারে না। কারণ, অনিতাত্ব বটাদির স্বভাব বলা বায় না। কারণ, নিতাত্বের অভাবই অনিতাত্ব। উহা অভাব পদার্থ। উহা ঘটাদি লব্যের স্থভাব বলিলে তাহাতে ভাবরূপ ক্রবাছের ব্যাঘাত হয়। এইরূপ কোন বাদী "শক্ষো নিভাঃ" এইরূপ প্রতিবাকা প্রয়োগ করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, শব্দ যে নিতাতের সহজ্ঞবশতঃ নিতা, ঐ নিতাত শব্দ হইতে ভিন্ন, কি অভিন্ন ? ভিন্ন বলিলে ভিন্নত্ব ধর্মের সম্বন্ধবশতঃ ভিন্ন, ইহা বক্তবা। দেই ভিন্নত্ব ধর্মাও অপর ভিন্নত্ব ধর্মোর সম্বন্ধবশতঃ ভিন্ন, এইক্লপ বলিতে হইবে। স্নতরাং অনবস্থাদোষ। নিতাত ধর্মকে শব্দ হইতে অভিন, ইহা বলিলে ধর্ম ও ধর্মীর মধ্যে একটা মাত্রই পদার্থ, ইহা স্বীকার্য। তন্মধ্যে নিভাত্বধর্ম মাত্রই স্বীকার করিলে শব্দরূপ श्यों ना शाकात डेक अल्पान आधारिकि लाव। आत रिन श्यों अल मार्के चीकार्या इत्र, অর্থাৎ নিত্যত্ব ধর্মাই না থাকে, তারা হইলে সাধ্য ধর্মোর অভাববশতঃ বাধদোর। এইরূপ "শব্দোহনিতাঃ" এইরূপ প্রতিজ্ঞাবাক্য প্রয়োগ করিলে প্রতিবাদী বদি বলেন যে, অনিতাম্ব কি শব্দে উৎপন্ন হয় ? অথবা উৎপন্ন হয় না। উৎপন্ন হইলেও উহা কি শব্দের সহিত উৎপন্ন হয় অথবা শক্ষের পূর্বের অথবা শক্ষের পশ্চাৎ উৎপন্ন হয় ? শব্দরাপ কারণ পূর্বেনা থাকার শব্দের সহিত অথবা শব্দের পূর্বেই তাহাতে অনিভাত্ব উৎপন্ন হইতে পারে না। শব্দের পরে তাহাতে অনিতাত্ব উৎপল্ল হয়, এই ভূতীর পক্ষ প্রহণ করিলে অনিত্যত্বের উৎপত্তির পূর্মেে শব্দের নিতাতা স্বীকার্যা। তাহা হইলে আর উহাতে অনিভাত্ব সাহন করা বার না। আর বলি ঐ অনিভাত্তের উৎপত্তি না হয়, ভাষা ইইলে সে পক্ষেও শব্দের নিভাতা স্বীকার্যা। কারণ, তাহা হইলে শব্দও উৎপন্ন হয় না, উহাও সর্মানা আছে, ইহা স্বীকার করিতে হইবে। এইরূপ বাদী "ঘট:" এই বাক্যের প্রয়োগ করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন বে, ঘটছের সহক্ষণতঃই ঘট। কিন্ত ঐ ঘটছ কি নিতা অধ্বা অনিতা ? নিতা হইলে নিতাধর্মের আত্রর বলিয়া বটও নিতা হউক ? অনিতা হইলে উহার জাতিত ব্যাবাত হয়। কারণ, ঘটতাদি জাতি নিতা, ইহাই সিদ্ধান্ত। বরদরাজ এই সমস্ত প্রতাবস্থান প্রদর্শন করিয়া বলিরাছেন, "ইত্যাদি স্বতাৎপর্যার্থ:"।

"দর্বনর্শনদংগ্রহে" পূর্ণপ্রজ দর্শনে মাধবাচার্য্যও মাধবমতের ব্যাথ্যার এই "নিত্যদমা" জাতির উল্লেখ করিয়া, উদয়নাচার্য্যের মতামূদারেই ব্যাথ্যা ও বিচার করিয়াছেন। তিনি দেখানে বরদরাজের "তার্কিকরকা"র কারিকা উক্ত করিয়া, পরে উদয়নাচার্য্যের "প্রবোধনিন্ধি"র দল্পত্ত উক্ত করিয়াছেন এবং তাঁহার ব্যাথ্যামূদারেই জাতির ত্রিবিধ হুইছমূল প্রকাশ করিয়াছেন। স্করাং জাতিত্ব বিষয়ে উদয়নাচার্য্যের স্কল বিচারমূলক মতই বে পরে অন্ত সম্প্রদায়ও প্রহণ করিয়াছিলেন, ইহাও আমরা ব্বিতে পারি। ৩৫।

ভাষ্য। অস্ত্রোভরং।

অমুবাদ। এই "নিত্যসম" প্রতিষেধের উত্তর।

### ্সূত্র। প্রতিবেধ্যে নিত্যমনিত্যভাবাদনিত্যেই-নিত্যত্বোপপত্তঃ প্রতিবেধাভাবঃ ॥৩৬॥৪৯৭॥

অনুবাদ। প্রতিষেধ্য পদার্থে সর্বদা "অনিত্যভাব" অর্থাৎ অনিত্যত্ববশতঃ অনিত্য পদার্থে অনিত্যত্বের স্বীকারপ্রযুক্ত অর্থাৎ ঐ অনিত্যত্ব স্বীকৃতই হওয়ায় প্রতিষেধ হয় না।

ভাষ্য। প্রতিষেধ্যে শব্দে নিত্যমনিত্যত্বস্থ ভাবাদিত্যুচ্যমানেহকুজ্ঞাতং শব্দস্যানিত্যত্বং। অনিত্যহোপপত্তেশ্চ নানিত্যঃ শব্দ ইতি প্রতিষেধাে নোপপদ্যতে। অথ নাভ্যপগম্যতে নিত্যমনিত্যত্বস্য ভাবাদিতি হেতুর্ন ভবতীতি হেত্বভাবাং প্রতিষেধাকুপপত্তিরিতি।

উৎপন্নস্য নিরোধাদভাবঃ শব্দস্যানিত্যত্বং, তত্র পরিপ্রশানুপপত্তিঃ। সোহয়ং প্রশ্না, তদনিত্যত্বং কিং শব্দে সর্বাদা ভবতি ?
অথ নেতানুপপন্নঃ। কন্মাৎ ? উৎপন্নস্থ যো নিরোধাদভাবঃ শব্দস্থ
তদনিত্যত্বম্ । এবঞ্চ সত্যধিকরণাধেয়-বিভাগো ব্যাঘাতানাজীতি । নিত্যানিত্যত্ববিরোধাচ্চ। নিত্যত্বমনিত্যত্বঞ্চ একন্ম ধর্মিণো ধর্মাবিতি
বিরুধ্যেতে ন সম্ভবতঃ। তত্র যত্বক্তং নিত্যমনিত্যত্বস্থ ভাবানিত্য এব,
তদবর্ত্তমানার্থস্ক্রমিতি ।

অনুবাদ। প্রতিষেধ্য শব্দে অর্থাৎ পূর্ব্বোক্ত হুলে অনিত্যহরূপে প্রতিবাদীর প্রতিষেধ্য শব্দে সর্ববদা অনিত্যহের সন্তাপ্রযুক্ত, এই কথা বলিলে অর্থাৎ প্রতিবাদী ঐ হেতু বলিলে শব্দের অনিত্যহ স্বীকৃতই হয়। অনিত্যহের স্বীকারপ্রযুক্তই 'শব্দ অনিত্য নহে' এই প্রতিষেধ উপপন্ন হয় না। আর যদি স্বীকৃত না হয় অর্থাৎ প্রতিবাদী যদি শব্দে সর্ববদা অনিত্যহের সন্তা অস্বীকার করেন, তাহা হইলে সর্ববদা অনিত্যহের সন্তা—এই হেতু নাই, স্কৃতরাং হেতুর অভাববশতঃ প্রতিষেধের উপপত্তি হয় না।

উৎপন্ন শব্দের নিরোধপ্রযুক্ত অভাব অনিত্যন্ত। তরিষয়ে প্রশ্নের উপপত্তি হয় না। বিশাদর্থি এই যে, সেই অনিত্যন্ত কি শব্দে সর্ববদা থাকে অথবা সর্ববদা থাকে না ? এইরূপ সেই এই প্রশ্ন উপপন্ন হয় না। (প্রশ্ন) কেন ? (উত্তর) উৎপন্ন শব্দের নিরোধপ্রযুক্ত যে অভাব অর্থাৎ শব্দের উৎপত্তির পরে উহার ধ্বংস হওয়ায় উহার যে অভাব সিদ্ধ হয়, তাহা (শব্দের) অনিত্যন্ত। এইরূপ ইইলে ব্যাঘাতবশতঃ আধারাধেয় বিভাগ নাই। [অর্থাৎ শব্দের অভাব বা ধ্বংসই যথন উহার অনিত্যন্ত, তথন শব্দ ঐ অনিত্যন্তের আধার হইতে পারে না, স্কুতরাং ঐ অনিত্যন্তও শব্দে আধেয় হইতে পারে না। কারণ, শব্দের ধ্বংসরূপ অনিত্যন্ত যথন জব্দে, তথন শব্দই থাকে না। অতএব পূর্বেবাক্তরূপ প্রশ্নই উপপন্ন হয় না]।

নিতাত্ব ও অনিত্যত্বের বিরোধপ্রযুক্তও (পূর্বেক্তি প্রতিষেধ উপপন্ন হয় না)।
বিশাদার্থ এই যে, নিতাত্ব ও অনিতাত্ব একই ধর্মীর ধর্ম্মবয়, ইহা বিরুদ্ধ হয়, সম্ভব
হয় না অর্থাৎ একই শব্দে নিতাত্ব ও অনিতাত্ব বিরুদ্ধ বলিয়া থাকিতে পারে না।
তাহা হইলে যে উক্ত হইয়াছে—'সর্ববদা অনিতাত্বের সন্তাপ্রযুক্ত (শব্দ) নিতাই,'
তাহা অবর্ত্তমানার্থ উক্ত হইয়াছে অর্থাৎ উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর ঐ কথার অর্থ
অবর্ত্তমান বা অসৎ অর্থাৎ উহার কোন অর্থই নাই।

নিগ্রনী। পূর্বস্থানে "নিতাসম" প্রতিষেধের উত্তর বলিতে মহর্ষি এই স্থানের ছারা বলিয়াছেন বে, প্রতিষেধ হয় না। অর্থাৎ পূর্ব্বোক্ত স্থানে শব্দ মনিতা নহে, এইরূপ বে প্রতিষেধ প্রতিবাদীর অভিমত, তাহা উপপন্ন হয় না। কেন হয় না? তাই প্রথমে বলিয়াছেন, "প্রতিষেধে নিতামনিতাভাবাৎ"। উক্ত স্থলে অনিতাছরূপে শব্দই বাদীর সাধ্যধর্মী। স্থতরাং অনিতাছরূপে শব্দই প্রতিবাদীর প্রতিষেধ্য ধর্মী। তাই ঐ তাৎপর্য্যে স্ত্রে উক্ত স্থলে শব্দই "প্রতিষেধ্য" শব্দের ছারা গৃহীত হইয়ছে। প্রতিবাদীর প্রতিষেধ্য শব্দে নিতা অর্থাৎ সর্ব্বাদীর অনিতাভাব (অনিতাছ) থাকিলে উক্ত প্রতিষেধ কেন উপপন্ন হয় না ? ইয়া ব্রাইতে মহর্ষি

পরে বলিয়াছেন,—"অনিতাহনিতাঝোপপতেঃ"। অর্থাৎ তাহা হইলে অনিতা শক্ষে অনিতাছের উপপতি অর্থাৎ থালারপ্রযুক্ত উক্ত প্রতিষেধ উপপর হয় না। ভাষ্ট্রার প্রভৃতির মতে মহর্ষি ঐ বাক্যের ছারা অনিতা পদার্থে অনিতাছের উপপত্তিই বলিয়াছেন। ভাষ্ট্রার মহর্ষির তাৎপর্যা প্রবাক্ত করিয়া বলিয়াছেন যে, প্রতিবাদী উক্ত স্থলে শক্ষের অনিতাছের প্রতিষেধ করিতে শক্ষে সর্বাক্ত করিয়া বলিয়াছেন যে, প্রতিবাদী উক্ত স্থলে শক্ষের অনিতাছের প্রতিষেধ করিতে শক্ষে সর্বাক্ত ওঁহার খ্রীকৃতই হয়। মতের মান্তে শক্ষে সর্বাক্ত তাহার প্রতিবাদী শক্ষে সর্বাদা অনিতাছ আছে, ইহা থালার না করেন, ভাহা হইলে ওঁহার ক্ষিত্র ঐ হতু ওাহার মতের নাই। স্মতরাং হেতুর অভাববশতঃ ও তাহার ঐ প্রতিষেধ উপপর হয় না। তাৎপর্য্য এই যে, প্রতিবাদী যদি তাহার ঐ হতু খ্রীকার করেন, তাহা হইলে তাহার শক্ষ অনিতা নহে', এই প্রতিজ্ঞা বাহিত হয়; আর যদি ঐ প্রতিজ্ঞা খ্রীকার করেন, তাহা হইলে তাহার ঐ হতু বাহিত হয়। ফল কথা, প্রতিবাদীর ঐ উত্তর উক্তরূপে খ্রায়াতক হওয়ায় উহা সহজ্রর নহে, উহা জাত্যান্তর। বর্মনাজ প্রভৃতি কেহ কেহ এই স্থ্রে "অনিতো নিতাছোপপনতঃ" এইরূপই পাঠ গ্রহণ করিয়া, অনিতা পদার্থে নিতাছের আগতির প্রকাশ করিয়া, প্রতিবাদীর কৃত্ব যে প্রতিষেধ, তাহা হয় না, এইরূপেই স্থ্রের ঐ শেষোক্ত অংশের ব্যাখ্যা করিয়াছেন। ব্যক্তিকার বিখনাণ্ড পরে উক্ত ব্যাখ্যান্তরের উল্লেখ করিয়া গিয়াছেন।

ভাষ্যকার পরে নিজে স্বতন্ত্রভাবে উক্ত প্রতিষেধের থণ্ডন করিতে বলিয়াছেন যে, শব্দে व्यनिष्ठाष कि गर्सिताई थाटक व्यथता गर्सिताई थाटक ना १ धारेकार धार्मरे छेल्पन इस ना। कांबन, শক্ষের উৎপত্তির পরে তাহার নিরোধ অর্থাৎ ধ্বংস হওয়ার তৎ প্রযুক্ত উহার যে অভাব দিছ হয়, তাহাই শব্দের অনিতাত্ব। অর্থাৎ উৎপত্তির পরে শব্দের ধ্বংসনামক অভাবই উহার অনিতাত্ব। তাহা হইলে শব্দ ও অনিত্যক্তের আধারাধেয়ভাবই নাই, ইহা স্বীকার্যা। তাৎপর্য্য এই যে, শব্দের ধ্বংসের সহিত শব্দের প্রতিযোগির সম্বর্গতাই শব্দের ধ্বংস বা শব্দের অনিতাত, এইরূপ ক্রিত হয়। কিন্তু একই সমূরে শব্দ ও উহার ধ্বংদের সভা বাহত বা বিকৃত্ব বলিয়া, ঐ উভয়ের আধারাধের-ভাব সম্ভবই হর না। প্রতিবোগিত সম্বন্ধে বিভিন্ন কালীন প্রাথবিধের আধারাধেরভাব হইতে পারে না। স্কুতরাং শব্দের ধ্বংদরূপ যে অনিতাত, তাহা শব্দে বর্ত্তমানই না থাকার উহা কি भारत मर्खना वर्खभान थारक अथवा मर्खना वर्खभान थारक ना, धरेक्वल अवहे रहेराज शास्त्र ना। যাহা শব্দে বর্ত্তমানই থাকে না, শব্দ যাহার আধারই নহে, ত্রিবরে ঐরণ প্রশ্ন উপপন্ন হর না। জয়ন্ত ভট্ট ইহা সমর্থন করিতে বণিয়াছেন যে, অনিতাত, নিরোধ ও ধ্বংসাভাব একই পদার্থ। অনিতাত্বপ্রযুক্ত অভাব, ইহা বে বলা হয়, উহা ব্যবহার মাত্র। শব্দের পক্ষে দেই অনিতাত শব্দে থাকে না, অর্থাৎ শব্দ উহার আধার নহে। শব্দের ধ্বংসরূপ অনিতাত্ব উহার প্রতিযোগি শক্ষকে আশ্রন্ন করিয়া থাকে না। বস্ততঃ শক্ষের আধার আকাশই উহার ধবংদের আধার। ভাষ্যকার পরে প্রকৃত কথা বলিয়াছেন যে, নিতাম্ব ও অনিত্যম্বের বিরোধবশতঃও পূর্ব্বোক্ত প্রতিষেধ উপপন্ন হয় না। তাৎপর্যা এই বে, একই ধর্মাতে নিতার ও অনিতাত বিক্লম অর্থাৎ উহা সম্ভব হয়

না। স্থতরাং শক্ষকে নিতা বলিলে অনিতা বলা বাইবে না। অনিতা বলিলেও নিতা বলা বাইবে না। স্থতরাং উক্ত স্থলে প্রতিবাদী যে বলিয়াছেন, শব্দে দর্মদাই অনিভাব থাকিলে তৎপ্রযুক্ত শব্দ নিভাই হয়, এই কথার কোন অর্থ নাই। কারণ, শব্দে সর্বাদা অনিত্যন্ত থাকিলে তাহার নিতাত অসম্ভব। যাহা অসম্ভব, তাহা কোন বাকার্থ হইতে পারে না। প্রতিবাদী বলিতে পারেন বে, আমি ড একই শব্দের নিতাত্ব ও অনিতাত্ব স্থাকার করিতেছি না। কিন্তু তুমি শব্দ অনিতা, এই কথা বলায় ভোমার পক্ষেই শব্দের নিভাছাপত্তি প্রকাশ করিয়া উক্ত বিরোধ দোষ প্রদর্শনই আমার উদ্দেশ্য। এতছতারে উদ্যোতকর বনিরাছেন বে, প্রতিবাদীর কবিত ঐ দোষ বাদীর পক্ষ-দোষও নতে, হেতু-দোষও নতে। কারণ, প্রতিবাদী বাদীর প্রতিজ্ঞাদি বাক্যের কোন দোষ উদ্ভাবন করেন নাই। তবে তিনি বিরোধ-দোষের উদ্ভাবন করিলে তাহার উত্তর পূর্বেই কথিত হইয়াছে। সে উত্তর এই যে, তাঁহার পুর্ম্নোক্তরপ প্রশ্নই উপপন্ন হয় না। উদয়নাচার্য্যের মতামুদারে "তাকিকরক্ষা"কার বরদরাজ উক্ত স্থলে আরও বে প্রত্যবস্থান প্রদর্শন করিয়া উহাকেও "নিতাদমা" জাতি বলিরাছেন, এই স্থানের ছারা তাহারও উত্তর স্থাচিত হইরাছে, ইহাও তিনি বলিয়াছেন এবং সংক্ষেপে তাহা প্রকাশও করিয়াছেন। যেমন প্রতিবাদী যখন বাদীকে বলিবেন যে, ভোমার এই বাকা অথবা হেড় ও দুষ্টাস্ত প্রভৃতি অসাধক, তথন প্রতিবাদীর ল্রায় বাদীও তাঁহাকে প্রশ্ন করিতে পারেন যে, অসাধকত্ববিশিষ্ট হইলে তাহাকে অসাধক বলে। কিন্ত ঐ অসাধকত্ব কি ভদাকার অথবা ভদাকার নহে ? এবং উহা কি ধর্মী হইতে ভিন্ন অথবা অভিন্ন ? অথবা উহা কি कार्या व्यवना व्यक्तार्या; कार्या इहेरन छेहा कान मगरह झरना हैछानि। कन क्या, श्रानितानीत নিজের পূর্ব্বোক্ত যুক্তি অনুসারে তিনিও উহার কোন পক্ষই সমর্থন ক্রিতে না পারিয়া নিরস্ত হুইবেন। সর্বাত্র ধর্মধর্মিভাব স্থাকার না করিলে তাঁহারও হেচুও সাধা থাকিবে না। উহা স্বীকার করিলেও প্রতিবাদীর ঐ সমস্ত প্রতিষেধ উপপন্ন হইবে না। সর্বব্রে প্রতিবাদীর অভিমত হৈততে তাঁহার সাধাধর্মের বাাপ্তি না থাকার যুকাক্ষানি প্রযুক্তও তাঁহার ঐ সমস্ত উত্তর সভত্তর হুইতে পারে না। সাধারণ ছুইড্রুল স্বব্যাঘাতকত সর্ব্বেই আছে ॥০৭॥

নিতাদন-প্রকরণ দমাপ্ত 1১৫1

#### সূত্র। প্রয়ত্ত্বকার্য্যানেকত্বাৎ কার্য্যসমঃ ॥৩৭॥৪৯৮॥

অনুবাদ। প্রবন্ধকার্য্যের অনেকত্বপ্রযুক্ত অর্থাৎ প্রযন্ত্রসম্পাদ্য পদার্থের নানা-বিধত্বপ্রকু প্রত্যবস্থান (২৪) কার্য্যসূত্র প্রতিবেধ।

ভাষ্য। প্রয়ানন্তরীয়কত্বাদনিত্যঃ শব্দ ইতি। যশ্ম প্রয়ান নত্তরমাত্মলাভন্তং খল্পত্না ভবতি, যথা ঘটাদিকার্যাং। অনিত্যমিতি চ পুষান ভবতীত্যেতদ্বিজ্ঞায়তে। এবমবস্থিতে প্রয়াকুকার্য্যানেকত্বা- দিতি প্রতিষেধ উচাতে। প্রযন্তানন্তরমাত্মলাভ\*চ দৃষ্টো ঘটাদীনাম্। ব্যবধানাপোহাচ্চাভিব্যক্তিব্যবহিতানাম্। তৎ কিং প্রযন্তানন্তরমাত্মলাভঃ শব্দস্থাহোহভিব্যক্তিরিতি বিশেষো নাস্তি। কার্য্যাবিশেষেণ প্রত্যবস্থানং কার্য্যসমঃ।

অমুবাদ। শব্দ অনিত্য, যেহেতু (শব্দে) প্রযন্থানস্তরীয়কত্ব আছে। প্রযন্তর বাব বস্তর আত্মলাভ হয়, তাহা (পূর্বের) বিদ্যান না থাকিয়া জন্মে, যেমন ঘটাদি কার্য্য। "অনিত্য" এই শব্দের ঘারাও উৎপন্ন হইয়া থাকে না অর্থাৎ বিনষ্ট হয়, ইহা বুঝা যায়। এইরূপে (বাদী) অবস্থিত হইলে অর্থাৎ পূর্বেরাক্তরূপে হেতু ও উদাহরণাদি প্রদর্শনপূর্বেক বাদী শব্দে অনিত্যত্বরূপ নিজ্প পক্ষ স্থাপন করিলে (প্রতিবাদী কর্ত্ত্বক) প্রযন্তর আনক্রন্থ, এই হেতুপ্রযুক্ত প্রতিষেধ কথিত হয়। যথা—প্রযন্তের অনক্তর ঘটাদি কার্য্যের আত্মলাভ অর্থাৎ উৎপত্তিও দৃষ্ট হয়। ব্যবধানের অপোহ অর্থাৎ ব্যবধায়ক দ্রব্যের অপসারণপ্রযুক্ত ব্যবহিত পদার্থ-সম্বরের অভিব্যক্তিও দৃষ্ট হয়। তবে কি প্রযন্তের অনক্তর শব্দের আত্মলাভ (উৎপত্তি) হয় १ অথবা অভিব্যক্তি (উপলব্ধি) হয় १ ইহাতে বিশেষ নাই, [অর্থাৎ প্রযন্ত্রনারা পূর্বের অবিদ্যমান শব্দের উৎপত্তি হয়, ইহা যেমন বলা হইতেছে, তক্রপ, প্রযন্ত্রনারা বিদ্যমান শব্দেরই অভিব্যক্তি হয়, ইহাও বলিতে পারি। শব্দে এমন কোন বিশেষ অর্থাৎ বিশেষক ধর্ম্ম নাই, যদ্বারা উহা প্রযন্ত্রনারা উৎপন্নই হয়, ইহা নির্ণয় করা যায়] কার্য্যের অবিশেষপ্রযুক্ত প্রত্যবস্থান (২৪) কার্য্যসম্ম প্রতিষেধ।

টিয়নী। মহর্ষি এই সূত্র বারা "কার্য্যসম" প্রতিবেধের লক্ষণ বলিয়াছেন। ইহাই তাঁহার কথিত চতুর্ব্বিংশতি জাতির মধ্যে সর্ব্বশেষাক্ত চতুর্ব্বিংশ জাতি। পূর্ব্বং এই স্ব্রেপ্ত "প্রত্যবস্থানং" এই পদের অন্তর্গত্তি বা অধ্যাহার মহর্ষির অভিপ্রেত। প্রথমে বাদী বে নিজপক্ষ স্থাপন করেন, তাহাকে বলে বাদীর অবস্থান। পরে প্রতিবাদীর যে প্রতিধেধ বা উত্তর, তাহাকে বলে প্রতিবাদীর প্রত্যবস্থান। বাদী প্রথমে কিন্তাপে অবস্থিত হইলে অর্থাৎ নিজপক্ষ স্থাপনরূপ অবস্থান করিলে প্রতিবাদী এই স্ব্রোক্ত প্রতিষেধ বলেন, অর্থাৎ কিন্তাপ স্থাপনরূপ অবস্থান করিলে প্রতিবাদী এই স্ব্রোক্ত প্রতিষেধ বলেন, অর্থাৎ কিন্তাপ স্থাপনরূপ অবস্থান করিলে প্রতিবাদী এই স্ব্রোক্ত প্রতিষেধ বলেন, অর্থাৎ কিন্তাপ স্থাক্ত করিয়াসমা" জাতির প্রয়োগ হয়, ইহা প্রথমে প্রকাশ করিয়া, ভাষাকার উক্ত প্রতিষেধের স্থান্ধপ বাক্ত করিয়াছেন। বাদী প্রথমে "অনিতাঃ শব্দঃ" এইরূপ প্রতিজ্ঞাবাক্যের প্রয়োগ করিয়া পরে "প্রবাদস্তরীয়কস্থাৎ" এই হেতুবাক্যের প্রয়োগ করিলেন। পরে উদাহরণ প্রদর্শন করিতে বলিলেন যে, প্রস্তর্গর অনজ্ঞর যে বস্তর আত্মলাক অর্থাৎ উৎপত্তি হয়, তাহা পূর্ব্বে বিদামান না থাকিয়া জন্মে, যেমন বটাদি কার্য্য। অর্থাৎ ঘটাদি কার্য্য পূর্ব্বে কোনান্ধণ্ট বিদামান থাকে না।

কর্ত্তার প্রবন্ধত্তকত পূর্বের অসৎ বা অবিদাদান ঘটাদি কার্য্য উৎপন্ন হয়। স্থতরাং শব্দও বখন প্রাত্মের অনন্তর উৎপন্ন হয়, তথন উহাও উৎপত্তির পূর্বের কোনজপেই বিদামান থাকে না। প্রযুদ্ধন্ত অবিদামান শব্দেরই উৎপত্তি হয়। অতথ্য শব্দ অনিতা। বাহা উৎপন্ন হইয়া চিরকাল থাকে না অর্থাৎ কোন কালে বিনষ্ট হয়, ইহাই অনিত্য শক্ষের অর্থ। উৎপন্ন বস্তুর ধ্বংসই তাহার অনিভাপ, ইহা পূর্বস্ত্রভাষো ভাষাকার বণিয়াছেন। বাদী উক্তরপে "প্রথম্মানস্ত-রীয়কত্ব" হেতু ও ঘটানি দুষ্টান্ত হারা শব্দে অনিতাহরণ নিজপক্ষ হাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি বালন বে, কৃষ্ণকার প্রভৃতি কর্তার প্রবঃবিশেষের অনস্তর অর্থাৎ ভজ্জা অবিদামান ঘটাদি কার্য্যের উৎপত্তি দেখা বার। কিন্তু প্রবত্তবিশেষপ্রযুক্ত ব্যবধারক দ্রব্যের অপসারণ হইলে বিদামান বাবহিত পদার্থের অভিবাক্তিও দেখা যায় অর্থাৎ উহাও স্বীকার্য্য। যেমন ভুগর্ভে জলাদি বহু পদার্থ বিদামানই আছে; কিন্তু মৃত্তিকার ছারা ব্যবহিত বা আছোদিত থাকার উহার প্রভাক্ত হয় না। মৃত্তিকারণ ব্যবধারক জবোর অপদারণ করিলে তথন ঐ সমস্ত বিদামান পদার্থেরই অভিবাক্তি বা প্রভাক্ষ হয়। স্থভরাং প্রথত্তকার্য্য অর্থাৎ যে সমস্ত পদার্থ কাহারও প্রমন্ত্র বাতীত প্রকাশিত হয় না, তাহা অনেক অর্থাৎ অনেক প্রকার। কারণ, তন্মধ্য কোন পদার্থ পুর্বের বিদাসান থাকে না। কিন্ত কর্তার প্রহত্ববিশেষজ্ঞ তাহার উৎপত্তি হয় এবং কোন পদার্থ পুর্বে বিদ্যমানই থাকে,—কিন্তু প্রযন্ত্রবিশেষজন্ত ব্যবধায়ক স্রব্যের অপসারণ হইলে তথন তাহার অভিবাক্তি বা প্রতাক্ষ জ্বো। স্থতরাং বক্তার প্রবত্নবিশেষপ্রযুক্ত বিদামান শব্দেরই অভিবাক্তি হয়, ইহাও বলিতে পারি। প্রবাদ্ধের অনন্তর কি ঘটাদি কার্য্যের ভার অবিদ্যমান শব্দের উৎপত্তিই হয় অথবা ভূগর্ভস্থ জগাণির স্তায় বিদ্যমান শব্দের অভিব্যক্তিই হয়, এ বিষয়ে কোন বিশেষ নাই। অর্থাৎ শব্দে এমন কোন বিশেষ বা বিশেষক ধর্মা নাই, ষদবারা অবিদামান শব্দের উৎপত্তিই হয়, এই পক্ষেরই নির্ণয় করা যায়। উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর উক্তরূপ প্রভাবস্থানকে বলে "কার্য্যদম" প্রভিষেধ বা "কার্য্যদম।" জাতি। ভাষ্যকার উক্তরূপে ইহার স্থানপুৰা কৰিয়া শেষে বলিয়াছেন যে, কাৰ্য্যের অবিশেষপ্রযুক্ত এক্রপ প্রস্তাবস্থান হওয়ায় উহার নাম "কার্যাদম"। তাৎপর্য্য এই বে, স্থকে "প্রবন্ধকার্য্য" শব্দের দারা প্রবন্ধ ব্যতীত বাহার প্রকাশ হয় না, সেই সমস্ত প্রার্থই গৃহীত হইয়াছে, এবং "কনেকত্ব" শব্দের ঘারা অনেক-প্রকারত্বই মহর্বির বিবক্ষিত। অর্থাৎ প্রবত্ন বাতীত বে সমস্ত পদার্থের অরূপ প্রকাশ হয় না, তল্মধো অবিদামান বছ পদার্থের উৎপত্তি এবং বিদামান বছ পদার্থের অভিব্যক্তি, এই উভয় প্রকারই আছে। স্থতরাং প্রবন্ধ কার্য্য পরার্থগুলি অনেক অর্থাৎ অনেক প্রকার, এক প্রকার নহে। তন্মধ্যে ভূগর্ভস্থ জনাদি পদার্থন্নপ বে সমস্ত কাহ্য অর্থাৎ প্রহত্বকার্য্য, তাহার সহিত শব্দের কোন বিশেব প্রমাণ দিন্ধ না হওয়ার অবিশেবপ্রযুক্তই প্রতিবাদী শব্দে ঐ সমন্ত প্রবত্নকার্য্যের সাম্য সমর্থন করিয়া উক্তরূপ প্রতাবস্থান করায় উহার নাম "কার্য্যদ্রম"।

তাৎপর্যাটীকাকার উক্ত হলে প্রতিবাদীর বক্তব্য ব্যক্ত করিয়া বনিয়াছেন যে, বাদীর হেতু যে প্রবন্ধানস্তরীয়কত্ব, তাহা কি প্রবাহের অনস্তর উৎপত্তি অথবা প্রবাহের অনস্তর উপলব্ধি। প্রবল্পের অনস্তর উৎপত্তি বলিলে ঐ হেতু অদির। কারণ, প্রবল্পন্ত যে অবিদামান শব্দের উৎপত্তিই হয়, ইয়া নিগাঁত বা দিল য়য় নাই। স্কতরাং প্রবড্রের অন য়য় উপলব্দিই বাদীর হেত্ পদার্থ, ইহাই বলিতে হইবে। কিন্ত বিদ্যমান পদার্থেরও বর্থন প্রবত্নজন্ত অভিব্যক্তি হইয়া থাকে, তথ্ন শব্দ যে ঐকপ বিদামান পদার্থ নহে, ইহা নিশ্চিত না হইলে বাদীর ঐ হেতুর বারা শব্দে অনিতাত্ব সিদ্ধ হইতে পারে না। ভাষাকারও এখানে প্রবড়ের অনস্তর শব্দের কি উৎপত্তি হয় ? অথবা অভিব্যক্তি হয় ? এইরূপ সংশব্ধ বাক্ত করিবা প্রতিবাদীর পূর্ব্বোক্তরূপ তাৎপর্যাই বাক্ত করিয়াছেন। "ভারমঞ্জরী"কার জয়ন্ত ভট্টও এখানে প্রতিবাদীর উক্তরূপ তাৎপর্যাই ব্যক্ত করিতে শব্দে উক্তরূপ সংশব জ্বা, ইহা স্পষ্ট বলিয়াছেন। প্রশ্ন হইতে পারে যে, তাহা হইলে পূর্বেজ "দংশরদমা" জাতি হইতে এই "কার্য্যদমা" জাতির বিশেষ কি ৽ এতহন্তরে জয়স্ত ভট্ট বলিয়াছেন বে, "সংশয়সমা" জাতির প্রয়োগস্থলে প্রতিবাদী কোন নিত্য পদার্থের দাধর্ম্মাবিশেষের উল্লেখ করিয়া তৎপ্রযুক্ত শব্দে নিতাত্ব ও অনিতাত্ব বিবরে সংশব সমর্থন করেন। কিন্তু এই "কার্যাসমা" জাতির প্ররোগন্থলে প্রতিবাদী বাদীর কথিত হেতু পদার্থের বিকল্প করিয়া অর্থাৎ প্রযন্তারীয়কত্ত কি প্রয়ন্ত্রের অনস্তর উৎপত্তি অথবা অভিবাক্তি, এইরূপ বিকল্প করিয়া উহার নিরূপণ কারা প্রবাদ্ধর অনস্তর শব্দের কি উৎপত্তি হয় ? অথবা অভিব্যক্তি হয় ? এইরূপ সংশয় সমর্থন করেন। স্কুতরাং পুর্ব্বোক্ত "সংশয়সম।" জাতি হইতে এই "কার্যাসমা" জাতির বিশেষ আছে। বস্তুতঃ উক্ত খলে প্রবাদের অনন্তর উৎপত্তিমত্ই বাদীর অভিমত হেতু। কিন্ত প্রতিবাদী উহা অনিন্ধ বলিয়া প্রয়ন্ত্রর অনস্তর উপলব্ধিকেই বাদীর হেতু বলিয়া আরোপ করিয়া উক্ত হেতৃতে "অনৈকান্তিকত্ব" দোষের উদ্ভাবন করেন। উক্তরণ স্থানই প্রতিবাদীর এরূপ প্রভাবস্থানকে "কার্যাসম" প্রভিষেধ বলা হইয়াছে। উদ্যোতকর ইণা বাক্ত করিয়া বলিয়াছেন। তিনি উক্ত খলে প্রতিবাদীর "অনৈকান্তিকদেশনা"র উল্লেখ করিয়া উহা স্পষ্টরূপে বাক্ত করিয়াছেন যে, প্রবাহের অনস্তর উপলব্ধিরণ যে হেতু, তাহা অনৈকান্তিক, অর্থাৎ বাদীর সাধাধর্ম অনিতাত্তের ব্যতিচারী। কারণ, প্রথলের অনস্তর বাহার উপলব্ধি হয়, তাহা অনিত্য ও নিতা, এই বিবিধ দৃষ্ট হয়। বিদামান অনেক নিতা পদার্থেরও প্রকালের অনন্তর উপলব্ধি হইগা থাকে। স্বতরাং ঐ হেতুর বারা শব্দে অনিতাত্ব দিল্ধ হইতে পারে না। আর যদি প্রবাদ্রের অনন্তর উৎপত্তিমত্তই বাদীর হেতু পদার্থ হয়, তাহা হইলে উহা শব্দে অসিন্ধ। স্তুতরাং উহার ঘারা শব্দে অনিভাত দিল হুইতে পারে না। এই পক্ষে বানীর হেতুতে প্রতিবাদীর অধিন্ধি দোবের উদ্ভাবনকে উদ্দোত্তকর বণিয়াছেন—"অদিদ্দদেশনা"। উদ্দোতকর পরে পুর্ব্বোক্ত "দাংশ্যাদমা" ও "দংশয়দমা" জাতি হইতে এই "কার্যাদমা" জাতির ভেদ প্রদর্শন-করিতে বলিয়াছেন যে, উভর পদার্থের সাধর্ম্যপ্রযুক্ত "সংশাদসমা" জাতির প্রয়োগ হয়। এই "কার্য্যদমা" লাভি ঐরপ নহে। এবং বাদীর বাহা অভিমত হেতু নহে, তাহাই বাদীর অভিমত হৈতু বলিরা আরোগ করিরা এই "কার্য্যসমা" জাতির প্রয়োগ হয়। কিন্ত পূর্ব্বোক্ত "দাধর্ম্মসমা" জাতির ঐন্নপে প্ররোগ হয় না। বস্ততঃ "সংশহসমা" জাতিরও ঐন্নপে প্ররোগ হয় না।

মহানৈয়ায়িক উদয়নাচাৰ্য্যের ব্যাথ্যানুসারে "তার্কিকরক্ষা"কার বরদররাজ বলিয়াছেন বে, প্রতিবাদী যদি বাদীর হেতু অথবা পক্ষ অথবা দৃষ্টান্ত, ইহার যে কোন পদার্থের অসিম্বন্ধ প্রকাশ ক্রিয়া পরে নিজে উহার সাধকরণে কোন হেতুর উল্লেখপুর্বক তাহাতেও ব্যক্তিগর দোবের উদ্ধাবন করিয়া, তাহার পুর্ব্বোক্ত হেতু প্রভৃতির অসিদ্ধত্ব সমর্থন করেন, তাহা হইলে সেই স্থলে প্রতিবাদীর সেই উত্তরের নাম "কার্য্যসম" প্রতিবেধ। বেমন বাদী "শব্দোহনিতাঃ কার্য্যভাৎ" এইরুপ প্রয়োগ করিলে প্রতিবাদী যদি বংগন বে, শব্দে কার্য্যন্ত অদিদ্ধ। উহার সাধক হেতু বে প্রয়নস্তরীয়ক্ষ, তাহাও উহার বাভিচারী। কারণ, ভূগর্ভস্থ জলাদিতে প্রবঙ্গের অনন্তর অভি-বাক্তি আছে। তাহাতে কার্যাত্ত অর্থাৎ প্রবছের অনন্তর উৎপত্তিমন্ত নাই। স্কুতরাং শব্দে ঐ কার্য্যন্ত হেতুর কোন অব্যতিচারী সাধক না থাকার উহা অসিছ। এইরূপ বাদীর গৃহীত পক্ষ শব্দ এবং দৃষ্টান্ত ঘটকে অনিতাত্বরূপে অসিত্ত বলিয়া প্রতিবাদী যদি ঐ অনিতাত্বের সাধকরূপে কোন হেতুর উল্লেখপূর্বাক তাহাতে অনিভাবের ব্যভিচার সংর্থন করিয়া, ঐ পক্ষ এবং দৃষ্টাস্তেরও অসিদ্ধি দমর্থন করেন, তাহা হইলে তাহার ঐ উত্তরও দেখানে "কার্য্যদম" প্রতিষেধ হইবে। মহবির এই স্ত্র দারা উক্তরপ অর্থ কিরুপে বুঝা যায় ? ইহা বুঝাইতে বরদরাজ বলিয়াছেন যে, সূত্রে "প্রবন্ধ কার্য্য" শবেদর বারা বাহা প্রবত্তের কার্য্য অর্থাৎ বিষয় হয় অর্থাৎ বে সমস্ত পদার্থ হের অথবা প্রাহ্ম বলিয়া প্রবাজের বিষয় হয়, তাহাই বুঝিতে হইবে। তাহা হইলে উহার ছারা বাদীর হেতুর ভাষ পক্ষ ও দৃষ্টান্তও বুঝা বাইবে। সর্বতি বাতাব সভা ও অসভাই ঐ সমন্ত পদার্থেয় অনেকত্ব। কথবা পূর্ব্বোক্ত হলে জন্তত্ব ও বাঙ্গাহরণ নানাত্বই উহার অনেকত্ব। সেই অনেকত্ব-প্রযুক্ত ব্যক্তিচার দোবের উদ্ভাবন দারা প্রতিবাদীর যে প্রতাবস্থান, তাহাকে বলে "কার্যাদম" প্রতিষেধ্য ইহাই শুদ্রার্থ।

বৃত্তিকার বিখনাথ এখানে পূর্ব্বোক্ত ব্যাখ্যা গ্রহণ করেন নাই। তিনি প্রথমে স্থাত্রাক্ত "প্রযন্ত্রকার্য্য" শব্দের অর্থ বলিরাছেন—প্রবহ্নস্পান্য, এবং "অনেকত্ব" শব্দের অর্থ বলিরাছেন অনেকবিরয়ত্ব। কিন্তু পরে তিনি অভিনব ব্যাখ্যা করিরাছেন বে, প্রযন্তর্কাপ যে কার্য্য অর্থাৎ কর্ত্তব্য যে সমন্ত প্রযন্তর অনেকত্ব কর্ত্তাৎ আনকপ্রকারত্বন্যতঃ যে সমন্ত প্রান্তরক উত্তর হয়, তাহাকেই মহর্ষি সর্ব্বাশের "কার্য্যসম" নামক প্রতিষেধ বলিরাছেন। জিনীয় প্রতিবাদী বাদীকে নিরন্ত করিতে আরপ্ত অনেক প্রকারে প্রযন্তর করেন। স্কতরাং তাহার ঐ বিষয়ে প্রযান্তর অনেকপ্রকারত্বন্যতঃ আরপ্ত অনেক প্রকার জাত্যন্তর হইতে পারে ও হইরা থাকে। মহর্ষি সেই সমন্ত না বলিলে তাহার যাক্তব্যের নানতা হয়। স্বতরাং তাহার এই স্থান্তর উক্তর্কপই অর্থ বৃত্তিতে হইবে। ইহাই বৃত্তিকারের শেষে উক্তর্জণ স্থ্তার্থ ব্যাখ্যার মূল্যুক্তি। বৃত্তিকার পরে ইহা বাক্ত করিয়া বলিরাছেন যে, এই স্থান্তেক জাতি "আরুতিগণ"। অর্থাৎ ইহার দারা ইহার সমানাকার বা তুল্য অনেক জাতি, যাহা মহর্ষির অন্তান্ত স্থান্ত উক্ত হয় নাই, দেই সমন্ত জাতিও সংগৃহীত হইরাছে। বৃত্তিকার ইহার উদাহরণস্বর্জণে বলিরাছেন যে, প্রতিবাদী যেখানে বাদীর

পক্ষের কোন দোষ প্রদর্শন করিতে না পারিয়া বলেন যে, তোমার পক্ষেও কোন দোষ থাকিতে পারে। তোমার পক্ষে যে কোন দোষ্ট নাই, ইহা নিশ্চয় করিবার কোন উপায় না থাকায় সর্বাদা উহার শঙ্কা বা সন্দেহ থাকিবেই। প্রতিবাদীর উক্তরপ উত্তরকে বৃত্তিকার বলিয়াছেন,—"পিশাচী-সমা" জাতি। যেমন পিশাচীর প্রাধান করিতে না পারিলেও অনেকে উহার শকা করে, তদ্রুপ প্রতিবাদী বাদীর পক্ষের দোষ প্রদর্শন করিতে না পারিলেও উহার শকা করায় উক্তরণ জাতির নাম বলা হইরাছে—"পিশাচীসমা"। বৃত্তিকার এইরূপ "ৰুমুপকারসমা" ইত্যাদি নামেও অভ্ জাতির উল্লেখ করিয়াছেন। তাঁহার মতে ঐ সমস্ত জাতিই মহবির এই স্থেরে বারা কথিত "স্তারস্ত্তবিবরণ"কার রাধামোহন গোস্বামী ভট্টাচার্য্যও এথানে বৃত্তিকারের ব্যাথ্যারই অমুবাদ করিয়া গিয়াছেন। ফলকথা, বৃত্তিকারের চরম ব্যাথ্যার বারা তাঁহার নিজমত বুঝা যায় যে, মহর্ষির অফুক্ত আরও বৃদ্পাকারে যে সমস্ত আত্যুত্তর হইতে পারে, তাহাও মহর্ষি এই স্ত্ৰেৰ স্বারা স্চনা করিয়া গিয়াছেন। সেই সমস্ত অনুক্ত জাতির সামাত্ত নাম "কার্যাসনা" এবং বিশেষ নাম "পিশাচীসমা", "অনুপ্কারসমা" ইত্যাদি। অবশ্ব বৃত্তিকারের উক্তরূপ ব্যাখ্যায় কহক দর্মপ্রকার জাতিরই এই স্তারে দারা সংগ্রহ হয়। এবং প্রতিবাদী বাদীর হেতু প্রভৃতিতে অনবস্থাতাদের উদ্ভাবন করিলে উদয়নাচার্য্য উহাকেও "প্রসঙ্গদমা" জাতি বলিয়াছেন। কিন্ত ভাষাকার প্রভৃতি তাহা না বলায় তাঁহাদিগের মতে উহা এই স্বোক্ত আকৃতিগণের অন্তভূতি, ইহাও ( পূর্ববর্ত্তা নবম স্থারের থাঝার ) বৃত্তিকার বলিয়াছেন। কিন্তু ভাষাকার প্রভৃতি এই স্ত্রের উক্তরণ অর্থ ব্যাখ্যা করেন নাই। তাঁহারা এই ছাতিকে আরুতিগণও বলেন নাই। মহর্বির এই স্তের দারা সরলভাবে ভাঁহার উক্তরণ তাৎপর্য্য ব্রাও যায় না। অভাভ বহু প্রকারে অনেক জাত্যভর সম্ভব হইলেও সেই সমন্তেরই "কার্য্যম" এই নামকরণও সংগত হয় না। তাহা হইলে মহর্ষির পূর্বোক্ত অক্তাক্ত জাতাভরকেও "কার্যাসম" বলা বাইতে পারে। স্থাপণ প্রাণিধান করিয়া এই সমস্ত কথা চিম্ভা করিবেন।

বৌদ্ধ নৈয়ায়িকগণ এই "কার্য্যদা" জাতির অন্তর্মপ ব্যাথ্যা করিয়াছেন। বরদরাজ দেই ব্যাথ্যা গণ্ডন করিতে পরে "বৌদ্ধান্ত" বলিয়া যে কারিকাটী উদ্ধৃত করিয়াছেন, তাহা তৎপর্য্যান্তিকাকার "কীর্ত্তিরপ্যাহ" বলিয়া উদ্ধৃত করিয়াছেন'। তাৎপর্য্যানীকাকার অন্তন্ত্রও কেবল "কীর্ত্তি" বলিয়া প্রথাত বৌদ্ধান্যায় ধর্মকীর্ত্তির উল্লেখ করিয়াছেন। তিনি যেন উহার বহু কীর্ত্তি শ্রীকার করিলেও উহাকে ধর্মকীর্ত্তি বলিয়া স্বীকার করিতে প্রস্তুত নহেন। যে বাহাই হউক, ধর্মকীর্ত্তি যে প্রস্তুত্ত কারিকাটী বলিয়াছেন, তাহা এখন আমরা দেখিতে পাই না। তাঁহার "স্থায়বিন্দু" প্রস্তুর সর্মানেবে তিনি সংক্ষেপে জাতির স্বন্ধপ বলিয়া গিয়াছেন। কিন্তু তাঁহার সম্মত জাতির বিভাগ ও বিশেষলক্ষণাদি বলেন নাই। উক্ত কারিকার দ্বায়া তাঁহার সম্মত "কার্য্যদম"

শ্রীতিরপাহে--সাধোনাকুগমাৎ কার্যসামাজেনাপি সাধনে।
সম্বন্ধিতেরান্তেবোকিন্দিবিং কার্যসমে। মতঃ।"

প্রতিষ্পের লক্ষণ বুঝা যায় বে, সাধাধর্ম অনি চাত্তের সহিত অনুগম অর্থাৎ বাাপ্তিবশতঃ কার্যা সামাজ অর্থাৎ সামাজত: কার্য্যত্ব হেতুর দারা অনিত্যত্বের সাধন করিলে প্রতিবাদী যদি ঐ কাৰ্যাত্ত হেতুর সম্বন্ধি-তেল প্রযুক্ত তেল বলিয়া ঐ হেতু পক্ষে নাই অর্থাৎ উহা পক্ষে অদিদ্ধ, এইকপ লোফ বলেন, তাহা হইলে তাঁহার ঐ উত্তরের নাম "কার্য্যসম" প্রতিষের। যেমন বাদী "শক্ষোহনিতাঃ কার্যাতাৎ ঘটবং" এইরপ প্রয়োগ করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, ঘটের যে কার্যাত্ত, তাহা অন্তর্জণ অর্থাৎ মৃত্তিকা ও কণ্ড দিপ্রযুক্ত। কিন্তু শব্দের যে কার্যাত্ত, তাহা অন্যরূপ অর্থাৎ কণ্ঠ তালু প্রভৃতির ব্যাপারপ্রযুক। স্বতরাং উক্ত স্থান কার্যাছের সম্বন্ধি যে ঘট ও শব্দ তাহার ভেনপ্রযুক্ত কার্যাত্ত ভিন্ন। অর্থাৎ ঘটে যে কার্যাত্ত আছে, তাহা শব্দে নাই। স্থতরাং ঘটকে দৃষ্টান্তরূপে এহণ করিয়া যে কার্যান্তকে হেতৃ বলা হইয়াছে, তাহা শব্দে না থাকায় উহা অরুণানিক। পক্ষে হেতু না থাকিলে স্বরুণাসিদ্ধি দোষ হয়। স্বতরাং উক্ত কার্যাত্তহেতু শব্দে অনিভাত্তের সাধক হয় না। প্রতিবাদীর এইরূপ প্রতাবস্থানই উক্ত স্থলে "কার্যাসম" প্রতিবেধ। তাৎ পর্যা-টীকাকার প্রথমে এইরণে উক্ত মতের প্রকাশপূর্ম্মক উক্ত মতপ্রতিপাদক একটা কারিকার পূর্মাদ্ধ উদ্ভ করিয়া নিধিয়াছেন,—"তৎকার্যাসম্মিতি ভদস্তেনোক্তং"। পরে ধর্মকীর্ত্তির কারিকাও উক্ত করিয়া উক্ত মতের পশুন করিতে প্রথমে বণিয়াছেন বে, যদি "কার্যাসমা" জাতি উক্তরূপই হয়, তাহা হইলে ধর্মকীর্ত্তি যে আমানিগের ঈশরসাধক অনুমানের (ক্ষিতিঃ সকর্ত্তকা কার্যাতাৎ) পঞ্জন করিতে পূর্ব্বোক্তরূপে কার্য্যক্ষ হেতুর ভের সমর্থন করিয়া দোব বলিয়াছেন, উহাও তাঁহার এই কার্য্যদমা জাতি, অর্থাৎ উহাও তাঁহার জাতান্তর, সভ্তর নহে, ইহা তাঁহার নিজেরই স্বীকার্য্য হয়। তাৎপর্যাদীকাকার পরে কার্যাত্ত হেতুর হারপ যে অভিন্ন, সর্ব্যঞ্জই উহা একরূপ, ইহাও প্রতিপাদন করিয়া উক্ত মতের খণ্ডন করিয়াছেন। সর্বশেষে চরমকথা বলিয়াছেন বে, বদি "কার্য্যদমা" জাতি উত্তরপই হয়, তাহা হইলে পুর্বোক্ত "উৎকর্ষদমা" ও "অপকর্ষদমা" জাতি হইতে উহার ভেদ থাকে না। স্থতরাং মহর্ষি গোতমোক্ত "কার্যাদমা" জাতিই অনংকীর্ণ অর্থাৎ শ্নানা জাতি হইতে ভিন্ন বলিয়া উহাই আহে। "তার্কিকরক্ষা"কার বরদরাজ্ও এইরূপ বলিয়া এবং উহা বুঝাইরা উক্ত মতের খণ্ডন করিয়াছেন। বাছলাভরে এখানে তাঁহাদিগের কথা সংক্ষেপেট লিখিত হইল ।০৭া

ভাষ্য। অস্ফোত্তরং। অমুবাদ। এই "কার্য্যসম" প্রতিষেধের উত্তর।

# সূত্র। কার্য্যান্ডাত্বে প্রয়ন্তাহেতুত্বমর্পলব্ধি-কারণোপপতেঃ ॥৩৮॥৪৯৯॥

অমুবাদ। কার্য্যের ভেদ থাকিলে অর্থাৎ শব্দ কার্য্য বা জন্ম পদার্থ না হইয়া অভিব্যস্ক্য পদার্থ হইলে (শব্দের অভিব্যক্তিতে) অমুপল্যজি-কারণের অর্থাৎ অনুপলনির প্রয়োজক আবরণের সন্তাপ্রযুক্ত প্রয়ন্তের হেতৃত্ব নাই। [ অর্থাৎ যে পদার্থের অনুপলনির প্রয়োজক কোন আবরণ থাকে, তাহারই অভিব্যক্তির নিমিত্ত প্রয়ন্ত্র আবশ্যক হয়। স্কৃতরাং সেখানে উহার অভিব্যক্তিতে প্রয়ন্ত্রের যে হেতৃত্ব, তাহা উহার অনুপলনির প্রয়োজক, আবরণের সন্তাপ্রযুক্ত। কিন্তু উচ্চারণের পূর্বেশ শব্দের কোন আবরণ না থাকায় উহার অভিব্যক্তিতে প্রয়ন্ত্র হেতৃ হইতে পারে না। স্কৃতরাং শব্দের উৎপত্তিই হয়, তাহাতেই প্রয়ন্ত্র হেতৃ।

ভাষ্য। সতি কাৰ্য্যান্সত্তে অনুপলিকিবারণোপপত্তেঃ প্রযক্ত্রন্থাহেতৃহং
শব্দক্ষাভিব্যক্তে। যত্র প্রযক্তানন্তরমভিব্যক্তিস্তত্তানুপলিকিবারণং ব্যবধানমুপপদ্যতে। ব্যবধানাপোহাচ্চ প্রযক্তানন্তরভাবিনোহর্থক্যোপলিকিলক্ষণাহভিব্যক্তির্ভকতীতি। নতু শব্দক্যানুপলিকিবারণং কিঞ্চিত্রপপদ্যতে।
যক্ত প্রযক্তানন্তরমপোহাচ্ছক্ষক্যোপলিকিলক্ষণাহভিব্যক্তির্ভবতীতি। তক্ষাছৎপদ্যতে শব্দো নাভিব্যজ্যত ইতি।

অমুবাদ। কার্য্যের ভেদ থাকিলে অর্থাৎ শব্দ কার্য্য বা জন্ম পদার্থ না ইইলে অমুপলব্রির কারণের উপপত্তিপ্রযুক্ত অর্থাৎ অমুপলব্রিপ্রয়োজক আবরণের সন্তা-প্রযুক্ত শব্দের অভিব্যক্তিতে প্রয়য়ের হেতুই নাই। (তাৎপর্য্য) যে পদার্থ বিষয়ে প্রয়য়ের অনন্তর অভিব্যক্তি হয়, তাহাতে অমুপলব্রিপ্রয়োজক ব্যবধান অর্থাৎ কোন আবরণ থাকে। কারণ, ব্যবধানের অপসারণপ্রযুক্ত প্রয়য়ের অনন্তরভাবী অর্থাৎ প্রয়ন্ত্রবার উপলব্রির প অভিব্যক্তি হয়। কিন্তু শব্দের অমুপলব্রিপ্রযোজক কিছু অর্থাৎ কোন আবরণ নাই, যাহার প্রয়য়ের অনন্তর অর্থাৎ প্রয়ন্ত্রক্ত অপসারণপ্রযুক্ত শব্দের উপলব্রিরূপ অভিব্যক্তি হয়। অভএব শব্দ উৎপন্ন হয়, অভিব্যক্ত হয় না।

টিপ্লনা। মহর্ষি এই স্থান্তরারা পূর্বস্থানেক "কার্যাদন" প্রতিবেশের উত্তর বলিয়া জাতি
নিরূপণ সমাপ্ত করিয়াহেন। "কার্যান্তর" শব্দের হারা বুঝা বার কার্যান্তরাহ। কার্যা শব্দের অর্থ
এখানে জন্ত পদার্থ। স্থান্তরাং বাহা জন্ত নহে, কিন্ত বালা, তাহাকে কার্যান্ত বলা বার। পূর্ব্বোক্ত
স্থানে বালার মতে শব্দ প্রবন্ধনত, কিন্ত প্রতিবাদার মতে উহা প্রবন্ধনতা। অর্থাৎ বক্তার
প্রবন্ধন্য হারা বিদ্যান শব্দের অভিবাক্তিই হর, উৎপত্তি হর না। স্থান্তরাং প্রতিবাদার মতে
শব্দ কার্যান্ত। তাই মহর্ষি এই স্থান্তর হারা বলিয়াছেন বে, কার্যান্তর থাকিলে অর্থাৎ শব্দের
উৎপত্তি অন্তাকার করিয়া অভিবাক্তিই স্থাকার করিলে শব্দের অভিবাক্তিতে প্রবন্ধের হেতৃত্ব নাই
অর্থাৎ উহাতে প্রবন্ধ হেতৃ হইতে পারে না। কারণ, অভিবাক্তিতে বে প্রবন্ধের হেতৃত্ব, তাহা

অনুপলন্ধির কারণের অর্থাৎ যে আধরণপ্রযুক্ত বিদামান পদার্থেরও উপলন্ধি হয় না, সেই আবরণের সভাপ্রযুক্ত। কিন্তু উচ্চারণের পূর্ব্বে শব্দের কোন আবরণই না থাকায় আবরণের সভাপ্রযুক্ত যে প্রবছের হেতৃত্ব, তাহা শব্দের অভিবাজিতে নাই। স্থতরাং শব্দ প্রবছবাকা, ইহা বলা যায় না । ভাষাকারের ব্যাথাানুদারে মহর্ষির এই ক্তরের দারা তাঁহার উক্তরূপই তাৎপর্য্য বুঝা বার । ভাষাকার পরে এই তাৎপর্যা বাক্ত করিয়া বলিয়াছেন বে, বে বিষয়ে প্রযক্তরন্ত অভিবাক্তি হয়, তাহাতে অনুপ্লিক্সিবোজক ব্যবধান অর্থাৎ কোন আবরণ থাকে। কারণ, দেই আবরণের অপ্সারণপ্রযুক্ত প্রবন্ধান্তা দেই পদার্থের উপন্যন্তিরপ অভিব্যক্তি হয়। তাৎ পর্যা এই যে, এরপ স্থলে দেই আবরপের অপদারণের ক্রাই প্রবত্ব আবশ্রাক হয়। তাহার পরে দেই বিদ্যমান পদার্থের প্রত্যক্ষরণ অতি-ব্যক্তি হয়। স্বতরাং তাহাতে পরম্পরায় প্রবন্ধ হেতু হয়। বেমন ভূগর্ভে জলাদি অনেক পদার্থ বিদামান থাকিলেও মৃত্তিকারপ বাবধান বা আবরণবশতঃ উহার প্রত্যক্ষরপ অভিবাজি হয় না। কিন্ত প্রযাত্তবিশেষের ছারা ঐ আবরণের অপসারণ করিলেই সেই বিদামান জলাদি পদার্থের প্রত্যক্ষ-রূপ অভিব্যক্তি হর। স্মতরাং ভাহাতে পরম্পরার প্রবত্ব হেতু হর। কিন্তু উচ্চারণের পূর্বের শব্দের এক্রপ কোন আবরণ নাই, প্রবত্নবিশেষের হারা যাহার অপসারণপ্রযুক্ত শব্দের প্রবণক্রপ অভিব্যক্তি হইবে। অতএব বিদামান শব্দেরই অভিয়ক্তি হয়, ইহা বলা যায় না। স্থতরাং বকার প্রযন্ত্র-বিশেষজন্ত অবিদামান শব্দের উৎপত্তিই হয়, ইহাই স্বীকার্য।। কলকথা, বেখানে পদার্থের কোন ব্যবধান বা আবরণ বিষয়ে কিছু দাত প্রমাণ নাই, দেখানে প্রযত্ত্বত উহার অভিবাক্তি সমর্থন করা यात्र मा। উচ্চারণের পূর্বে শব্দের আবরণ বিষয়ে কোন প্রমাণই নাই।

তাৎপর্যাটীকাকার এই স্থ্রের তাৎপর্য্যবাখ্যা করিয়ছেন বে, "কার্যান্তথ" হইলে অর্থাৎ অভিবাক্তিরপ কার্য্য হইতে উৎপত্তিরপ কার্য্যের ভেদ থাকার অভিবাক্তির প্রতি প্রবছের হেতৃত্ব নাই। কেন হেতৃত্ব নাই । তাই মহর্ষি বনিয়ছেন,—"অমুপলন্ধি কারণোপপত্তেঃ"। মহর্ষির তাৎপর্য্য এই বে, অমুপলন্ধির কারণের উপপত্তিপ্রযুক্ত অর্থাৎ অমুপলন্ধি প্রবাজক আবরণাদির সন্তা থাকিলেই তৎপ্রযুক্ত অভিবাক্তির প্রতি প্রবছের হেতৃত্ব হইতে পারে। কিন্তু শক্ষের অমুপলন্ধি বা অপ্রবণের প্রযোজক কোন আবরণাদি নাই। তাৎপর্য্যটিকাকার মহর্ষির স্ব্যোক্ত হেতৃবাক্যের পরে "প্রযুক্ত তার্যান্তিবছেতৃত্বং স্থাৎ" এই বাক্যের অব্যাহার করিয়া, ক্রিন্স স্থার্থ ব্যাখ্যা করিয়াছেন ব্যা বায়। তিনি "সতি কার্য্যান্তবে" ইত্যাদি ভাষ্যদলর্ভেরও উক্তরূপ তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা করিয়াছেন ইয়া বলিয়াছেন এবং পরে ভাষ্যে "য়ত্র" ও "তত্র" শক্ষের বিপরীত ভাবে যোজনা করিয়া "তত্র"

নাৰ্যান্ত উৎপত্তিমন্ত্ৰ অন্তৰ্ভতি জনকৰাৎ কাৰ্যাৎ প্ৰবন্ধতাতিবাজিং প্ৰতাহত্বং । ক্মাণ্ডিৱাজিং প্ৰতি হৈত্বং ন ভৰতীতাত বাং অপুণলন্ধিকাৰণভাবৰণাদেকণপত্তেরভিবাজিহেত্বং ভাং, এগন্ধ নাভীতি বাতিবেকপৰং অষ্ট্ৰাং। "গতি কাৰ্যান্তৰে" ইতি ভাৰাং প্ৰবন্ধান্তৰী ইং। "গত্ৰ প্ৰবন্ধান্তৰ" মতাত্ৰ প্ৰত্ৰুদ্ধা 'বাতামাঃ। তাৰ প্ৰবন্ধানত্তমতিবাজ্পনন্তিকাৰণ্য বাৰ্যানমূপপদতে। ক্মাণমূপনন্তিকাৰণোপত্তেঃ প্ৰবন্ধানিত্বিভাল্পনন্তিকাৰণ্য বাৰ্যানমূপপদতে। ক্মাণমূপনন্তিকাৰণোপত্তঃ প্ৰবন্ধানিত্বিভাল্পনিত্ৰত আহ "বাৰ্যানপোহাজে" তি। চো হেবংগি। প্ৰবন্ধানত্ত্ৰভাবিন ইতি বিৰন্ধে বিষ্ট্ৰিপমূপনক্ষয়তি" ইত্যাদি।

—তাৎপৰ্যানীকা।

অর্থাৎ সেই বিষয়ে প্রবাদ্ধর অনন্তর অভিবাক্তি হয়, যে বিষয়ে অনুপদ্ধিপ্রযোজক আবরণ থাকে, এইরূপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। কিন্ত ভাব্যকারের ঐরূপই তাৎপর্য্য হইলে তিনি প্রথমে "তত্র" না বলিয়া "ষত্ৰ" বলিবেন কেন ? এবং তাঁহার উক্ত সন্দর্ভের উরূপ ব্যাখ্যার এখানে প্রয়োজনই বা কি? ইহা স্থীগণ বিচার করিবেন। পরস্ত ভাষাকার তাৎপর্যাতীকাকারের স্থায় স্থান্ত্রাক্ত হেত্রাকোর পরে উক্ত বাক্যের অধ্যাহার না করায় সূত্রার্থ ব্যাখ্যায় তাহারও বে উক্তরূপই তাৎপর্য্য, ইহা কিন্ধপে বৃথিব, ইহাও চিন্তা করা আবস্তাক। ভাষাকার সূত্রার্থ ব্যাখ্যার "শব্দকাভিব্যক্তৌ" এই বাক্যের অধাহার করিয়াছেন। মহর্ষির বক্তব্যান্ত্রদারে উহা তাঁহার অভিপ্রেত বুঝা বার। কারণ, শব্দের আবরণ না থাকার শব্দের অভিব্যক্তিতে বক্তার প্রয়ন্ত্রে হেতৃত্ব নাই, ইহাই তাঁহার বক্তবা। ভাষ্যকারের ব্যাখ্যার দারা আমরা ব্ঝিতে পারি যে, এই স্থত্রে মহবির নিধেধা যে প্রমত্ন হেতৃত্ব, ভাহা অত্পল্জিপ্রয়েজক আবরণের সভাপ্রযুক্ত, ইহাই মহর্ষি পরে ঐ হেত্থাকোর দারা প্রকাশ করিয়া, প্রবোজকের অভাবনশতটে প্রবোজ্য প্রবন্ধ-কেতৃত্বের অভাব সমর্থন করিয়াছেন। স্থ্যে অনেক স্থলে এরপ একদেশাখনও স্তকারের অভিপ্রেত থাকে। স্তরাং ভাষাকার স্থোক হেতুবাক্যের পরে উহার সংগতির জন্ম অন্ম কোন বাক্যের অধ্যাহার করেন নাই। স্থারমঞ্জরীকার ব্যস্ত ভট্ট কিন্ত পূৰ্ব্বোক্ত স্ত্ৰপাঠ অসংগত বুৰিয়া 'অমুপন্ধিকারণামূপপত্তেঃ' এইরপই স্ত্র-পাঠ প্রহণ করিরাছেন। অবখ্য উক্ত পাঠে উচ্চারণের পূর্ব্বে শব্দের অনুপলন্ধি প্রয়োজক আবরণানির অমূপণত্তি অর্থাৎ অসন্তাবশতঃ শব্দের অভিব্যক্তিতে বক্তার প্রবঙ্কের হেতৃত্ব নাই, এইরূপে সরল ভাবেই মহর্ষির বক্তব্য ব্যক্ত হওয়ায় সরল ভাবেই স্থত্রার্থ সংগত হয়। কিন্তু আর কেহই এক্রপ স্থ্রপাঠ গ্রহণ করেন নাই। "অমুপণন্ধিকারণোগপত্তে:" এইরুণ স্ত্রপাঠই ভাষাকার প্রভৃতির পরিগৃহীত।

ফলকথা, মহর্ষি এই স্থান্তের হারা শব্দের অভিবাক্তি পক্ষের খণ্ডন হারা উৎপত্তি পক্ষের সমর্থন করিয়া, পূর্ব্বোক্ত স্থালে বাদীর গৃথীত হেতু "প্রয়ন্তান্তরীয়ক্ত" যে প্রয়ন্তের অনন্তর উৎপত্তি,— অভিবাক্তি নহে, এবং ঐ হেতু বাদীর গৃথীত সাধাধর্মী শব্দে সিন্ধ, ইহা সমর্থন করিয়াছেন। তদ্বারা উক্ত স্থাল প্রতিবাদীর উদ্ভাবিত স্বরূপাসিন্ধি ও বাভিচার দোব খণ্ডিত হইয়াছে। করিল, শব্দে প্রয়ন্তের অনন্তর উৎপত্তিমক্তরূপ হেতু সিন্ধ হওয়ার উহাতে স্বরূপাসিন্ধি-দোব নাই। প্রয়ন্তর অভিবাক্তি বাদীর অভিমত হেতুই নহে, স্থতরাং বাভিচারদোবের আপত্তিরও কোন সন্তাবনা নাই। কারণ, বাদী বাহা হেতু বলেন নাই, তাহাতেই বাদীর হেতু বলিরা আরোপ করিয়া তাহাতে বাদীর সভিমত হেতু ছাই হয় না। পরন্ত প্রতিবাদী যদি ঐরপ আরোপ করিয়াই বাভিচার-দোব প্রদর্শন করেন, তাহাতেও ঐরপ আরোপ করিয়া বাভিচার-দোব প্রদর্শন করা বাহাবে। স্থতরাং তাহার নিজের সেই হেতুরও ছাইছ সিন্ধ হালে তিনি আর তদ্বারা বাদীর হেতুর অসাধকত্ব সাধন করিতে হেতু বলিবেন, তাহাতেও ঐরপ আরোপ করিয়া বাভিচার-দোব প্রদর্শন করা বাদীর হেতুর অসাধকত্ব সাধন করিতে গারিবেন না। স্থতরাং তাহার ঐ উত্তর স্ববাাবাতক হওয়ার উহা সন্থন্তর হাতেই পারে না। উহা আড়ান্তর, ইহা তাহারও স্বীবার্য্য। প্র্যুবি স্ববাাবাতকত্বই এই "কার্য্যন্তর স্থাধার সাধারণ ক্ষ্তুত্বসূল।

মহর্বির শেষোক্ত এই "কার্যাদমা" জাতি আকৃতিগণ, এই মতেও বৃত্তিকার বিশ্বনাথ এই স্থতের বাগো করিয়াছেন। কিন্ত তাহাও প্রকৃতার্থ-ব্যাথ্যা বহিয়া বুঝা বার না। তবে গৌতমোক্ত চতুর্বিবংশতি প্রকার জাতির আন্তর্গণিক তের যে বহু প্রকারে সম্ভব হর কর্থাৎ উহা অনস্ত প্রকার, ইহা উদ্যোতকর প্রভৃতি প্রাচীনগণও বণিরাছেন। স্থপ্রাচীন আলছারিক ভামহও "দাধর্ম্মসমা" প্রভৃতি জাতির প্রকার-ভেদ বে, অতি বহু, ইহা বলিয়া গিয়াছেন । মহানৈয়ায়িক উদয়নাচার্য্য গৌতমের স্ত্তের ব্যাথা করিরাই ঐ সমস্ত জাতির বহ প্রকার ভেদ ও তাহার উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন। অবৈতবাদী সম্প্রদায় যে জগতের মিগাভি সমর্থন করিয়াছেন, ভাহার থণ্ডন করিতে মাধ্ব সম্প্রদায় বলিয়াছেন যে, ঐ মিথ্যাত কি মিথ্যা অথবা সভা ? জগতের মিথাাছ মিথা। হইলে জগতের সভাত্বই ত্রীকার করিতে হয়। আর ঐ মিথাাত্ব সভা হইলে ব্ৰহ্ম ও মিথাতি, এই সভাৰত-ত্বীকারে অবৈতসিদ্ধান্তের হানি হয়। এতছত্তরে উদ্যুদাচার্য্যের ব্যাথ্যান্ত্র্যারেই অবৈতবাদী সম্প্রদার মাধ্ব সম্প্রদারের ঐ উত্তরকে "নিতাসমা" জাতি বলিয়াছিলেন। ওছত্তরে মাধ্ব সম্প্রদায় বলিয়াছিলেন বে, আমাদিগের ঐ উত্তর জাত্যতর নহে। কারণ, জাত্যতরের যে সমস্ত ছুইত্মুল, তাহা কিছুই উহাতে নাই। "সর্বনশ্নসংগ্রহে" মাধ্বমতের ব্যাখ্যার মাধ্বাচার্য্য মাধ্ব সম্প্রানরের ঐ কথাও বলিয়াছেন। মাধ্বদক্ষালাবের প্রধান আচার্য্য মহানৈয়ারিক ব্যাসভার্থ "ভারাস্ত" গ্রন্থে নিজ মত সমর্থন করিয়াছেন। পরে অকৈতবাদী মহানৈরায়িক মধুস্থান সরস্বতী "ককৈতসিজি" এছে ভাহার প্রতিবাদ করিরাছেন। কিন্ত ঐ দমন্ত গ্রন্থ কুইলে গৌতমোক্ত "জাতি"-তত্ত দম্যক বুঝা আবশুক। প্রাচীন কাল হইতেই সমস্ত সম্প্রদায়ের দার্শনিকগণই এবং প্রাচীন আলক্ষারিকগণও অত্যাবগুক্তশতঃ পূর্বোক্ত "ভাতি"তত্ত্বের বিশেষ চর্চা করিয়া গিয়াছেন। ওজ্জন্ত উক্ত বিষয়ে নানা মত ভেনও হইরাছে। বাছলা ভরে সম্ভ মত ও উদাহরণ প্রদর্শন করিতে পারিলাম না। শতঃপর "কথাভাদে"র কথা বলিতে হইবে। ৩৮।

#### কার্যাসম-প্রকরণ সমাপ্ত ।১৬।

ভাষ্য। হেতোশ্চেদনৈকান্তিকত্বমুপপাদ্যতে, অনৈকান্তিকত্বাদসাধকঃ স্থাদিতি। যদি চানৈকান্তিকত্বাদসাধকং —

অমুবাদ। যদি হেতুর অর্থাৎ প্রতিবাদী যদি বাদীর হেতুর অনৈকাত্তিকত্ব

ভাতরো দুরণাভালান্তাঃ সাধপ্রাসমানতঃ।
 তাসাং প্রগঞ্জে বছরা ভূমপ্রাদিক নোদিকঃ।

ভাষহপ্ৰণীত কাবালভাৱ, হম গঃ, ২৯শ।

২। তদেত্ব প্রেৰিভারপান ভাষাং—"হেভোজেননৈকান্তিকবৃদ্পগানতে" প্রতিবাদিনা—"বাদকান্তিকবা-সুসাধক: আগিতি। যদি চানৈকান্তিকবৃদ্ধান্ত্রং "বাদিনো বনেং "প্রতিবেংংহপি সুমানো লোকঃ" ইজাদি তাৎপর্যাসকা।

(ব্যভিচারির) উপপাদন করেন, অনৈকান্তিকরপ্রযুক্ত অসাধক হয়। কিন্তু যদি অনৈকান্তিকরপ্রযুক্ত (বাদীর বাক্য) অসাধক হয়, (তাহা হইলে)—

# সূত্র। প্রতিষেধংপি সমানো দোষঃ ॥৩৯॥৫০০॥

অনুবাদ। প্রতিষেধেও (প্রতিষেধক ব্যাক্যেও) দোষ সমান, অর্থাৎ প্রতিবাদীর জাত্যুত্তররূপ প্রতিষেধবাক্যও অনৈকান্তিকত প্রযুক্ত অসাধক হয়।

ভাষ্য। প্রতিষেধাঽপ্যনৈকান্তিকঃ, কিঞ্চিৎ প্রতিষেধতি কিঞ্চিন্নেতি।
অনৈকান্তিকস্বাদসাধক ইতি। অথবা শব্দফ্যানিত্যস্বপক্ষে প্রযন্তারন্তরমূৎপাদো নাভিব্যক্তিরিতি বিশেষহেস্কভাবঃ। নিত্যস্বপক্ষেহপি প্রযন্তারমভিব্যক্তির্নোৎপাদ ইতি বিশেষহেস্কভাবঃ। সোহয়মূভরপক্ষসমাে বিশেষহেস্কভাব ইত্যুভরমপ্যনৈকান্তিকমিতি।

অমুবাদ। "প্রতিষেধ"ও অর্থাৎ প্রতিবাদীর কথিত প্রতিষেধক বাক্যও অনৈকান্তিক। (কারণ) কিছু প্রতিষেধ করে, কিছু প্রতিষেধ করে না। অনৈকান্তিকত্বপ্রযুক্ত অসাধক। [ অর্থাৎ প্রতিবাদীর কথিত প্রতিষেধক বাক্যও বাদীর কথিত হেতু বা বাক্যের অসাধকত্ব সাধন করিতে পারে না। কারণ, ঐ বাক্য নিজের স্বরূপের প্রতিষেধ না করায় সমস্ত পদার্থেরই প্রতিষেধক নহে। অত্রব প্রতিষেধ্ব পক্ষে উহা ঐকান্তিক হেতু নহে, উহা অনৈকান্তিক অর্থাৎ ব্যভিচারী।

অথবা শব্দের অনিতার পক্ষে প্রযন্তের অনন্তর উৎপত্তি, অভিব্যক্তি নহে, এ বিষয়ে বিশেষ হেতু নাই। নিতার পক্ষেও প্রযন্তের অনন্তর অভিব্যক্তি, উৎপত্তি নহে, এ বিষয়েও বিশেষ হেতু নাই। সেই এই বিশেষ হেতুর অভাব উভয় পক্ষে তুল্য, এ জন্ম উভয়ই অর্থাৎ বাদীর বাক্যের শ্রায় প্রতিবাদীর বাক্যও অনৈকান্তিক।

টিগ্ননী। মহর্ষি তাঁহার উদিষ্ট চত্রিবংশতি প্রকার জাতির নিরূপণ করিয়া, পরে এই ক্রন্ত্র হারা "কথাভাস" প্রদর্শন করিয়াছেন। তাই শেষোক্ত এই প্রকরণের নাম "কথাভাস"-প্রকরণ। বাদী ও প্রতিবাদীর ন্তায়াহণত বে সমস্ত বিচারবাকা তত্ত্ব-নির্ণন্ন অথবা একতরের জয়লাভের বোগ্যা, তাহার নাম "কথা"। উহা "বাদ", "জন্ন" ও "বিভণ্ডা" নামে তিবিধ (প্রথম থণ্ড, ০০৬ পূর্চা ক্রন্তর্য)। কিন্তু যেথানে বাদী ও প্রতিবাদীর বিচারবাক্যের লারা কোন তত্ত্ব নির্ণন্নও হয় না, একতরের জয়লাভও হয় না, হইতেই পারে না, সেই স্থলে তাহাদিগের ঐ বিচারবাক্য "কথা" নহে, তাহাকে বলে "কথাভাদ"। এই কথাভাসে বাদীর প্রথমোক্ত বাক্য হইতে ছয়টী পক্ষ হইতে পারে। এ জন্তা, ইহার অপর নাম "বট্পক্ষী"।

"বর্গাং পক্ষাণাং সমাহার:" এই বিগ্রহ্বাক্যান্ত্সারে "বট্পক্ষী" শব্দের অর্থ বট্পক্ষের সমাহার।
কিন্নপ হলে বাদী ও প্রতিবাদীর "বট্পক্ষী"রূপ "কথাভাস" হয়, ইয়া প্রদর্শন করিতে
মহর্ষি প্রথমে এই হুত্রের দ্বারা বাদীর বক্তব্য তৃতীর পক্ষ্যী প্রকাশ করিয়াছেন। তাৎপর্যা
এই য়ে, বাদী প্রথমে নিজ পক্ষ স্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি পূর্ব্বোক্ত কোন প্রকার
জাত্যক্তর করেন, তাহা হইলে বাদী তথন সত্তরের দ্বারাই তাহার থগুন করিবেন। তাহা হইলে
তাহার জয়লাভ হইবে, তর্নির্গরও হইতে পারে। কিন্তু বাদীও যদি সত্তর করিতে অসমর্থ হইয়া
প্রতিবাদীর ভায় জাত্যক্তরই করেন, তাহা হইলে পূর্ব্বোক্ত ফল্ছয়ের মধ্যে কোন ফলই হইবে না।
পরস্ত ঐরূপ স্থলে মধাত্রগণের বিচারে প্রতিবাদীর ভায় বাদীও নিগৃহীত হইবেন। স্বতরাং
ঐরূপ বার্থ ও নিগ্রহজনক বিচার একেবারেই অকর্ত্বির, ইয়া উপদেশ করিবার জ্ঞাই মহর্ষি গোতম
শিষ্যগণের হিতার্থ পরে এথানে পূর্ব্বোক্ত "কথাভাম" বা "য়ট্পক্ষী" প্রদর্শন করিয়াছেন"।

প্রতিবাদী জাত্যন্তর করিলে বাদী কিরূপে জাত্যন্তর করিতে পারেন ? অর্থাৎ বাদী কিরপ উত্তর করিলে তাঁহার জাতাত্তর হইবে ? মহর্ষি ইহাই ব্যক্ত করিতে স্থ্র বলিয়াছেন, "প্রতিষেধ্ছিপি সমানো দোষ:।" অর্থাৎ বাদী প্রতিবাদীকে যদি বলেন বে, তোমার প্রতিষেধক বাকোও অনৈকান্তিকত্বদোষ তুলা, তাহা হইলে বাদীর ঐ উত্তর জাত্যুত্তর হইবে। মহর্দি এই স্তুত্রের দারা তাঁহার পুর্বোক্ত "কার্য্যসমা" জাতির প্রয়োগস্থনেই বাদীর জাত্যভর প্রদর্শন করিয়াছেন। অর্থাৎ বানী "শক্ষোহনিতাঃ প্রবদ্ধানম্ভরীয়কত্বাৎ" ইত্যাদি বাক্য প্রয়োগ করিয়া শক্ষে অনিত্যত্ব পক্ষ স্থাপন করিলে, প্রতিবাদী বদি প্রবংজর অনস্তর অভিব্যক্তিই বাদীর হেতু বণিয়া সমর্থন করিয়া, তাহাতে অনৈকান্তিকত্ব অর্থাৎ ব্যক্তিচারিত্ব দোষের উদ্ভাবন করেন, তাহা হইলে সেখানে বাদী মহর্ষির পূর্বাস্থান্তে সত্তর করিতে অসমর্থ হইরা যদি বলেন যে, "প্রতিষেধ্ছপি সমানো দোষ:"—তাহা হইলে উহা বাদীর জাতাভর হইবে। ভাষাকার ইহা ব্যক্ত করিবার জন্ম এই স্ত্রের অবতারণা করিতে প্রথমে বলিয়াছেন বে, প্রতিবাদী যদি বাদীর হেতুর অনৈকাস্তিকত্ব উপপাদন करवन, छाहा इहेरल करेनकाञ्चिक प्रश्रमुक छहा समाधक इस । अर्था भूर्याक ग्राम বাদীর হেতু অনিতাত্তরূপ সাধ্যথর্শের বাভিচারী হওরার উহা অনিতাত্তের সাধক হর না, স্থতরাং বাদীর নিজ পক্ষপ্রাপক বাকাও সেই বাকার্যের বাভিচারী হওয়ায় উহাও তাঁহার নিজ পক্ষের সাধক हम मा, हेराहे छेक ऋल बाजाखन्नवानी अधिवानीत कथा, छेराहे खारान अधित्वसक वाका अवर छेराहे উক্ত বিচারে বিতীয় পক্ষ। বাদী ও প্রতিবাদীর বিচারবাকাই এখানে "পক্ষ" শব্দের ছারা গৃহীত হইরাছে। ভারাকার পূর্ব্বোক্ত বিতীয় পক্ষ প্রকাশ করিয়া, পরে উক্ত স্থলে বাদীর জাত্যভরত্বপ ততীয় পক্ষের প্রকাশ করিতে "যদি অনৈকান্তিকত্বপ্রযুক্ত বাদীর নিজপক্ষয়াপক বাক্য অসাধক

সম্ভাবেশ লাভীনাম্ভাবে তক-নিশ্ব:। লাকেডববাববেতি সিংখাদেতৎ ফলছবং।
পাওনজোগত্লাঃ হাবলবা নিফলাঃ হবা:। ইতি বলিকিত্ং হটেব: গট্পকীমাহ পোডমঃ ঃ
অসমভবরশা সা লাইবা পাবিশিকত: 

---ভাকিকবলা।

হয়"—এই কথা বলিয়া এই স্তের অবতারণা করিরাছেন। তাৎপর্যা এই যে, উক্ত স্থলে বাদী প্রতিবাদীকে বলিতে পারেন বে, অনৈকান্তিকত্বপ্রযুক্ত আমার বাক্য অসাধক হইলে তোমার পুর্ম্বোক্ত যে প্রতিষেধ মর্থাৎ প্রতিষেধক বাকা, তাহাও মদাধক। কারণ, উহাও ত ন্দ্রিক। প্রতিবাদী যে বাক্যের ছারা বাদীর বাক্যের সাধকত্বের প্রতিষেধ অর্থাৎ অভাবের সমর্থন করেন, এই আর্থ স্থাত্র "প্রতিষেণ" শাস্তব আর্থ প্রতিবাদীর সেই প্রতিষেধক বাকা। প্রতিবাদী উহাকে অনৈকান্তিক বলিবেন কিল্লপে ? ইহা বুঝাইতে ভাষাকার বলিয়াছেন বে, কিছু প্রতিষেধ করে, কিছু প্রতিষেধ করে না। তাৎপর্যা এই বে, প্রতিবাদীর ঐ প্রতিষেধক বাকা বাদীর হেতুর বা বাকোর সাধকত্বের প্রতিষেধ করিলেও নিজের স্বরূপের श्रीकार्य करत ना, देश श्रीकारोत्र अवश्र श्रीकार्या। स्वाताः वानी कांशांक विनाक পারেন বে, তোমার ঐ বাকা বধন নিজের স্বরূপের প্রতিবেধক নহে, তধন উহা প্রতিবেধমাত্তের সাধক না হওরার সামান্ততঃ প্রতিষেধের পক্ষে উহা অনৈকান্তিক। উহা বনি সমস্ত পদার্থেরই প্রতিবেণক হইত, তাহা হইলে অবশ্র উহা প্রতিবেধ-সাধনে একান্তিক হেতু হইত। কিন্তু তাহা না হওয়ার উহাও অনৈকান্তিক, স্নতরাং উহা বস্ততঃ প্রতিবেধক বাকাই নহে। অতএব উহা আমার হেতু বা বাকোরও সাধকত্বের প্রতিষেধ করিতে পারে না। ভাষাকার পরে প্রকারান্তরে প্রতিবাদীর প্রতিবেধক বাকোর অনৈকান্তিকত্ব প্রদর্শন করিতে অন্তর্জণ তাৎপর্যা ব্যাখ্যা করিয়াছেন বে, অথবা শক্ষের অনিতাত্ব পক্ষে প্রবড়ের অনস্তর উৎপত্তিই হয়, অভিবাক্তি হয় না, এ বিবারে যেমন বিশেষ ছেতু নাই, ভজাপ নিতাত্ব পক্ষেও প্রযান্তের অনন্তর শব্দের অভিব্যক্তিই হর, উৎপত্তি इम्र ना, এ विषद्भिष्ठ विरमव (इक् नाहे। छा९१र्था अहे त्य, वानी शृद्धीक "প্রযন্তানস্তরীয়কত্ব" হেতুর ছারা শব্দের অনিতাত্ব পক্ষ স্থাপন করিলে, প্রতিবাদী বলেন হে, প্রয়ত্তর অনন্তর শক্ষের যে উৎপত্তি হয়, অভিবাক্তি হয় না, ইহা অসিদ্ধ। কারণ, কোন বিশেষ হেতুর বারা উহা দিন্ধ করা হয় নাই। উহার সাধক কোন বিশেষ হেতুও নাই। স্থতরাং জুলাভাবে বাদীও পরে বলিতে পারেন যে, ভোমার অভিমত যে শব্দের নিতাত্বপক্ষ, ভাহাতে ভ প্রয়ন্তর অনন্তর শব্দের অভিব্যক্তিই হয়, উৎপত্তি হয় না, এ বিষয়ে কোন বিশেষ হেতু নাই। কোন বিশেষ হেতুর বারা উহা দিন্ধ করা হয় নাই। অত এব বিশেষ হেতুর অভাব উভয় পক্ষেই তুলা। স্থতরাং আমার বাক্য অনৈকান্তিক হইলে তোমার বাকাও অনৈকান্তিক হইবে। কারণ, তোমার প্রতিষেধক বাকাও প্রবড়ের অনস্তর শব্দের অভিবাক্তি পক্ষেরই সাধন করিতে পারে না। কারণ, শব্দের উৎপত্তি পক্ষেও প্রয়ত্ত্বের সাফন্য উপপন্ন হর। শব্দের উৎপত্তি সাধনে আমি বেমন কোন বিশেষ হেতু বলি নাই, তজ্ঞ পুত্ৰিও শব্দের অভিব্যক্তি-সাধনে কোন বিশেষ হেতু বল নাই। স্থতরাং তোমার কথিত বুক্তি অনুসারে আমার বাক্য ও তোমার বাক্য, এই উভয়ই অনৈকান্তিক, ইহা তোমার অবশ্র খীকার্যা। ভাষাকারের চরম ব্যাখ্যার মহর্বির এই হুত্রের উক্তরপই ভাৎপর্যা। ফলকথা, পূর্ব্বোক্ত স্থলে প্রতিবাদীর উত্তরের স্থার বাদীর উক্তরূপ উত্তরও লাতাত্তর াওমা

### সূত্ৰ। সৰ্ব তৈবং ॥৪০॥৫০১॥

অমুবাদ। সর্বত্র অর্থাৎ "সাধর্ম্ম্যসমা" প্রভৃতি সর্বব্রেকার জাতি স্থলেই এইরূপ অর্থাৎ বাদীর পূর্বেবাক্তি উত্তরের তুল্য অসত্তর সম্ভব হয়।

ভাষা। সর্বেষ্ ''নাধর্ম্মাসম'প্রভৃতিব্ প্রতিষেধহেতুর্ যত্রাবিশেষো দুর্মতে তত্রোভরোঃ পক্ষরোঃ সমঃ প্রসজ্ঞত ইতি।

অমুবাদ। "সাধর্ম্মসম" প্রভৃতি সমস্ত প্রতিষেধহেতুতে অর্থাৎ সর্ববপ্রকার জাত্যুত্তর স্থলেই যে বিষয়ে অবিশেষ দৃষ্ট হয়, সেই বিষয়ে উভয় পক্ষে তুল্য অবিশেষ প্রসক্ত হয় অর্থাৎ বাদা যে অবিশেষ দেখেন, সেই অবিশেষেরই তুল্যভাবে আপত্তি প্রকাশ করেন।

টিপ্লনী। প্রশ্ন হইতে পারে যে, কেবল কি পূর্ব্বোক্ত "কার্য্যনমা" জাতির প্রয়োগস্থলেই বাদী উক্তরূপে জাতাত্তর করিলে "কথাতাস" হয় ? অত কোন জাতির প্রয়োগন্তলে উহা হয় না ? তাই মহর্ষি পরে এথানেই এই স্থাত্তর দ্বারা বলিয়াছেন বে, সর্ব্বপ্রকার জাতির প্রয়োগন্তলেই বাদী পর্ব্ববহু কোন প্রকার জাতান্তর করিতে পারেন। স্মতরাং দর্মব্রই উক্তরূপে "কথাভাদ" হয়। প্রতিবাদী ভাতান্তর করিলে বাদী যে সর্মজই পূর্মোক্ত হলের ভার প্রতিবাদীর প্রতিবেধক বাকোর অনৈকান্তিকত্ব দোষের উদ্ভাবন করিতে পারেন, ইহা মহর্ষির তাৎপর্যা নহে। কারণ, সর্বব্য উল্ল সম্ভব হয় না। তাই ভাষাকার হুৱোক্ত "এবং" শব্দের অভিমতার্থ ব্যাথা। করিতে বলিয়াছেন বে, বে বিষয়ে অবিশেষ দৃষ্ট হয়, অৰ্থাৎ প্ৰতিবাদী জাতান্তৱ কৰিলে বাদী দেখানে বে বিষয়ে যে অবিশেষ বুঝেন, দেখানে দেই অবিশেষেরই তুগাভাবে আগতি প্রকাশ করিয়া জাতাত্তর করেন। বেমন পূর্ব্বোক্ত স্থলে প্রতিবাদীর বাক্যে নিজবাকোর দহিত অনৈকাম্ভিকত্বরূপ অবিশেষ বুরিয়াই তুল্য-ভাবে উহারই আপত্তি প্রকাশ করেন। এইরূপ অন্ত জাতির প্ররোগস্থলে অন্তরূপ অবিশেষের আপত্তি প্রকাশ করেন। হলকথা, প্রতিবাদীর জাত্যন্তরের পরে বাদীও জাত্যন্তর করিলে সর্প্রতই কথা ভাস হয়, ইহাই মহবির বক্তবা। বেমন কোন বাদী "শক্ষোহনিতাঃ কার্য্যভাদবটবৎ" ইত্যাদি বাক্য প্রয়োগ করিয়া, শব্দে অনিতাত্ব পক্ষ স্থাপন করিলে প্রতিবাদী বলিলেন বে, যদি ঘটের দাধর্মা কার্যাত্তপ্রকু শব্দ অনিতা হয়, তাহা হইলে আকাশের দাধর্মা অমুপ্তত্প্রযুক্ত শব্দ নিতা হটক । উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর ঐ উত্তর জাত্যুত্তর, উহার নাম "সাংশ্যাসমা" জাতি। মহর্ষি গোতম পূর্ব্বোক্ত তৃতীয় ক্ষেত্র বারা উক্ত জাতির বে সত্তর বলিরাছেন, তদ্বারাই উহার খণ্ডন कब्र वानोत कर्छवा। किछ वानोत के मङ्खः तत कृष्टि ना स्ट्रेशन जिनि यनि भदानव-स्टब नीतव ना থাকিয়া বলেন বে, শব্দ বলি আকাশের সাধর্ম্যা অমুর্ভিছপ্রযুক্ত নিত্য হয়, তাহা হইলে শব্দ আকাশের ভার বিভূও হউক ? উক্ত খলে বাদীর ঐ উত্তরও জাত্যতর। উক্ত খলে বাদী শক্ষে

শ্বিদামান ধর্ম বিভূত্বের আপত্তি প্রকাশ করায় তাঁহার ঐ উত্তরের নাম "উৎকর্ষদা" জাতি।
স্কতরাং উক্ত স্থলেও "কথা দ্রান" হইবে। এইরূপ উক্ত স্থলে এবং অ্যান্স স্থলে বাদী আরও শ্বেক প্রকার জাত্যান্তর করিতে পারেন এবং পূর্ত্ববিং ঘট প্রকাও হইতে পারে। স্কতরাং দেই সমন্ত স্থলেও "কথা দ্রান" হইবে। "তার্কি কর্মা"কার বরদরান্ত ইহার অ্যা উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন।

এখানে প্রশ্ন হর বে, মহর্দ্ এই স্থান্তর বারা বাহা বলিরাছেন, তাহা ত "বইপক্ষী"রূপ কথাভাস প্রদর্শন করিয়া, তাহার পরেই উাহার বলা উচিত। তিনি "বটপক্ষী" প্রদর্শন করিতে তৃতীয় পক্ষ প্রকাশ করিয়াই মধ্যে এই স্থান্তর বিলয়াছেন কেন ? এতছ ছরে বৃত্তিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতি বলিয়াছেন বে, "ত্রিপক্ষী" প্রভৃতি স্থানা করিবার জন্তই মহর্দি এখানেই এই স্থান্তর পরে প্রতিবাদী আর কোন উত্তর করিতে অসমর্থ হইলে সেথানেই বিচারের সমাপ্তি হইবে। তাহা হইলে সেথানে বাদী ও প্রতিবাদীর ঐ পর্যান্ত বিচারবাকাও "কথাভাস" হইবে, উহার নাম "ত্রিপক্ষী"। আর যদি প্রতিবাদী ঐ স্থান্ত বিচারবাকাও "কথাভাস" হইবে, উহার নাম "ত্রিপক্ষী"। আর যদি প্রতিবাদী ঐ স্থান্ত বিদারবাকাও "কথাভাস" হইবে দেখানেই ঐ বিচারের সমাপ্তি হওয়ার ঐ পর্যান্ত বিচার বাকাও "কথাভান" হইবে, উহার নাম "চতুপ্রক্রী"। এইরূপে বাদীর বাকা হইতে ক্রমশ: বট্পক্ষ পর্যান্ত হইবে পারে। তাই মহর্দি পরে ক্রমশ: চতুর্গ, পঞ্চম ও মন্ত পক্ষের প্রকাশ করিয়া "বট্পক্ষী" প্রদর্শন করিয়াছেন। মন্ত পক্ষের পরে মধ্যস্থান আর ঐরূপ বার্থ বিচার প্রবাশ করেন না। তাহারা তখন নিজের উদ্ভাব্য নিগ্রহন্থানের উত্তাবন করিয়া বানী ও প্রতিবাদী, উভয়েরই পরাজর বোষণা করেন। সেখানেই ঐ কথাভাবের সমাপ্তি হয়। পরে ইহা ব্যক্ত হইবে 1801

#### সূত্র। প্রতিষেধ-বিপ্রতিষেধে প্রতিষেধ-দোষবদ্যোষঃ ॥৪১॥৫০২॥

অমুবাদ। প্রতিষেধের বিপ্রতিষেধে অর্থাৎ প্রতিবাদীর কথিত দ্বিতীয় পক্ষরপ "প্রতিষেধে"র সম্বন্ধে বাদীর কথিত তৃতীয় পক্ষরপ যে প্রতিষেধ, তাহাতেও প্রতিষেধের দোষের হ্যায় দোষ। ( অর্থাৎ বাদীর ঐ তৃতীয় পক্ষরপ প্রতিষেধক বাক্যও অনৈকান্তিক। প্রতিবাদী পুনর্ববার এইরূপ উত্তর করিলে উহা উক্ত স্থলে চতুর্থ পক্ষ)।

ভাষ্য। যোহয়ং প্রতিষেধেহপি সমানো দোষোহনৈকান্তিকত্ব-মাপাদ্যতে সোহয়ং প্রতিষেধস্য প্রতিষেধেহপি সমানঃ।

তত্রানিত্যঃ শব্দঃ প্রয়ত্রানন্তরীয়কত্বাদিতি সাধনবাদিনঃ স্থাপনা

প্রথমঃ পক্ষঃ। প্রয়ক্তর্য্যানেকত্বাৎ কার্য্যসম ইতি দূষণবাদিনঃ প্রতিষেধহেতুনা দ্বিতীয়ঃ পক্ষঃ। স চ প্রতিষেধ ইত্যুচ্যতে। তস্থাস্থ প্রতিষেধহিপি সমানো দোষ ইতি তৃতীয়ঃ পক্ষো বিপ্রতিষেধ উচ্যতে। তন্মিন্ প্রতিষেধবিপ্রতিষেধেহিপি সমানো দোষোহ-নৈকান্তিকত্বং চতুর্ধঃ পক্ষঃ।

অমুবাদ। এই যে, "প্রতিষেধে"ও অর্থাৎ প্রতিবাদীর প্রতিষেধক বাক্যেও সমান দোষ অনৈকান্তিকত্ব (বাদা কর্তুক) আপাদিত হইতেছে, সেই এই দোষ প্রতিষেধের প্রতিষেধেও অর্থাৎ প্রতিবাদীর উক্ত প্রতিষেধক বাক্যের প্রতিষেধক বাদীর বাক্যেও সমান। অর্থাৎ বাদীর অভিমত যুক্তি অমুসারে তাঁহার নিজবাক্যও অনৈকাস্তিক। সেই স্থলে অর্থাৎ বাদী ও প্রতিবাদীর পূর্বেবাক্তরূপ "কথাভাস" স্থলে (১) "অনিত্যঃ শব্দঃ প্রয়ত্মানন্তরীয়কত্বাৎ" ইত্যাদি বাক্যের দ্বারা সাধনবাদীর স্থাপনা অর্থাৎ বাদীর নিজপক্ষস্থাপক "অনিত্যঃ শব্দঃ" ইত্যাদি আয়বাক্য প্রথম পক্ষ। (২) "প্রযত্নকার্যানেকরাৎ কার্য্যসমঃ" এই (৩৭শ) সূত্রোক্ত প্রতিষেধহেতুর দারা ("কার্য্যসম" নামক জাত্যুত্তরের দারা ) দূষণবাদীর (প্রতিবাদীর) দিতীয় পক্ষ অর্থাৎ প্রতিবাদীর উক্ত জাত্যুত্তররূপ বাক্যই ঐ স্থলে বিতীয় পক্ষ। তাহাই "প্রতিষেধ" ইহা কথিত হইয়াছে অর্থাৎ প্রতিবাদীর উক্ত জাত্যুত্তরই এই সূত্রে "প্রতিষেধ" শব্দের ছারা গৃহীত হইয়াছে। (৩) "প্রতিষেধেহপি সমানো দোষঃ" এই তৃতীয় পক্ষ অর্থাৎ ঐ দূভোক্ত বাদার প্রতিষেধক বাক্য, সেই ইহার অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত প্রতিবাদীর বাক্যরূপ দিতীয় পক্ষের "বিপ্রতিষেধ" উক্ত হইয়াছে অর্থাৎ এই সূত্রে "বিপ্রতিষেধ" শব্দের দারা পূর্ব্বোক্ত বাদীর বাক্যরূপ তৃতীয় পক্ষ গৃহীত হইয়াছে। (৪) সেই প্রতিষেধ-বিপ্রতিষেধেও অর্থাৎ বাদীর ঐ বাক্যরূপ তৃতীয় পক্ষেও সমান দোষ অনৈকান্তিকত্ব, অর্থাৎ প্রতিবাদীর এইরূপ বাক্য চতুর্থ পক্ষ।

টিগ্ননী। পূর্বপ্রের নারা বানীর যে উত্তর কথিত হইয়াছে, তত্ত্তরে প্রতিবাদী বলিতে পারেন যে, আমার প্রতিষেধর বে বিপ্রতিষেধ আগনি বলিতেছেন, তাহাতেও ঐ প্রতিষেধর দোষের আয় দোর অর্থাং অনৈকান্তিকছনোর। তাংপর্যা এই যে, আমার প্রতিষেধক বাক্য যেমন নিজের স্বরূপের প্রতিষেধক না হওয়ায় প্রতিষেধক নাই প্রতাষ্ট্রেক নহে—অনৈকান্তিক, ইহা আগনি বনিরাছেন, তাহা হইলে তত্ত্রপ আগনার ঐ প্রতিষেধক বাক্যও নিজের স্বরূপের প্রতিষেধক না হওয়ায় প্রতিষেধ-সাধনে ঐকান্তিক নহে; স্বতরাং অনৈকান্তিক, ইহাও স্বাকার্যা। স্বতরাং উক্ত বাক্যের আগনি আমার বাক্যের সাধকছের প্রতিষেধ করিতে পারেন না। মহর্ষি এই স্ব্রের

ষারা উক্ত স্থনে প্রতিবাদীর উক্তরণ উত্তর ব্যক্ত করিয়াছেন। উক্ত "কথাভাদ" স্থলে প্রতিবাদীর এই উত্তরই চতুর্থ পক্ষ। স্থরে "প্রতিবেদ্ধ" শব্দের বারা প্রতিবাদীর পূর্ব্বোক্ত জাত্যুত্তররূপ দিতীয় পক্ষ গৃহীত হইয়াছে। পরে "বিপ্রতিবেদ্ধ" শব্দের বারা বাদীর পূর্ব্বোক্ত জাত্যুত্তররূপ ভূতীর পক্ষ গৃহীত হইয়াছে। প্রতিবাদী তাহাতেও প্রতিবেদ্ধের দোবের ভার দোব ক্র্যাছ ক্রানকান্তিকত্বদোর, ইহা বলিলে তাঁহার ঐ উত্তর হইবে চতুর্থ পক্ষ। সর্ব্বাঞ্জে বাদীর নিজ্ঞ পক্ষস্থাপক "ক্ষনিতাঃ শব্দঃ" ইত্যাদি ভারবাক্য প্রথম পক্ষ। তার্যকার পরে এখানে বথাক্রমে ঐপক্ষচতুষ্টর বাক্ত করিয়া বলিয়াছেন ৪১॥

## সূত্র। প্রতিষেধং সদোষমভ্যুপেত্য প্রতিষেধবিপ্রতি-ষেধে সমানো দোষপ্রসঙ্গো মতারুজ্ঞা ॥৪২॥৫০৩॥

অমুবাদ। প্রতিষেধকে সদোষ স্বীকার করিয়া অর্থাৎ প্রতিবাদী তাঁহার পূর্ববক্ষিত বিতীয় পক্ষরপ "প্রতিষেধ"কে বাদীর কথামুসারে অনৈকান্তিক বলিয়া স্বীকার করিয়াই প্রতিষেধের বিপ্রতিষেধে অর্থাৎ বাদীর কথিত তৃতীয় পক্ষরপ প্রতিষেধক বাক্যেও তুল্য দোষপ্রসঙ্গ "মতামুজ্ঞা।" (অর্থাৎ প্রতিবাদী উক্ত স্থলে নিজ পক্ষে অনৈকান্তিকত্ব দোষ স্বীকার করিয়া বাদীর পক্ষেও ঐ দোষের প্রসঞ্জন বা আপত্তি প্রকাশ করায় তাঁহার "মতামুজ্ঞা" নামক নিগ্রহস্থান হয়। উক্ত স্থলে পরে বাদীর এইরূপ উত্তর পঞ্চম পক্ষ)।

ভাষ্য। "প্রতিষেধং" দ্বিতীয়ং পক্ষং "দদোষসভ্যপেত্য" তছুদ্ধার-মক্তবাহসুজ্ঞায় "প্রতিষেধবিপ্রতিষেধে" তৃতীয়পক্ষে সমানমনৈকান্তিকত্ব-মিতি সমানং দূষণং প্রদক্ষয়তো দূষণবাদিনো মতাসুজ্ঞা প্রসজ্যত ইতি পঞ্চমঃ পক্ষঃ।

অমুবাদ। প্রতিষেধকে (অর্থাৎ) বিতীয় পক্ষকে সদোষ স্বীকার করিয়া (অর্থাৎ) তাহার উদ্ধার না করিয়া, মানিয়া লইয়া প্রতিষেধের বিপ্রতিষেধে (অর্থাৎ) তৃতীয় পক্ষে অনৈকান্তিকত্ব সমান, এইরূপে তুল্য দূষণপ্রসঞ্জনকারী অর্থাৎ বাদার কথিত তৃতীয় পক্ষও অনৈকান্তিক, এইরূপ আপত্তিপ্রকাশকারী দূষণবাদার (প্রতিবাদীর) "মৃতামুজ্ঞা" প্রসক্ত হয়, ইহা পঞ্চম পক্ষ।

টিগ্ননী। পূর্বাস্থ্যের বারা প্রতিবাদীর দে উত্তর (চতুর্ব পক্ষ) কবিত হইরাছে, তত্ত্তরে বানীর বাহা বক্তব্য (পঞ্চম পক্ষ), তাহা এই স্থয়ের বারা কবিত হইরাছে। স্থয়ে "প্রতিবেদ"
শক্ষের অর্থ পূর্ব্বোক্ত বিতীয় পক্ষ অর্থাৎ প্রতিবোদীর জাত্যুত্তরন্ত্রপ প্রতিবেদক বাক্য। "প্রতিবেদক

বিপ্রতিষেধ" শব্দের অর্থ পূর্ব্বোক্ত তৃতীয় পক্ষ অর্থাৎ "প্রতিষেধেংপি সমানো দোবঃ" এই (৩৯শ) স্ত্রোক্ত বাদীর উত্তরবাকা। বাদী ঐ তৃতীয় পক্ষের হারা প্রতিবাদীর হিতীয় পক্ষরপ প্রতিবেধক বাকো প্রতিবাদীর ভার যে অনৈকান্তিকন্তনোয় বলিয়াছেন, প্রতিবাদী উহার গগুন না করিয়া অর্থাৎ স্বীকার করিরাই বাদীর কথিত তৃতীয় পক্ষরণ উত্তরবাকোও তুগাভাবে ঐ দোষেরই আপত্তি প্রকাশ করিয়াছেন। স্বতরাং উক্ত হলে প্রতিবাদীর "মতাসূজ্ঞা" নামক নিপ্রহয়ান প্রদক্ত হওয়ায় তিনি নিগৃহীত হইয়াছেন, ইহাই ঐ স্থলে বাদীর বক্তবা পঞ্চম পক্ষ। পরবর্ত্তী বিতীর আহ্নিকে "অপকে দোষাভূপিগমাৎ পরপক্ষে দোষপ্রদক্ষো মতামুক্তা" এই (২০শ) সূত্রের দারা মহর্ষি "মতাহজা" নামক নিঞাহহানের উক্তরণ কক্ষণ বলিয়াছেন। ভদরুগারেই এখানে মহর্বি বাদীর পূর্কোক্তরাপ উত্তর (পঞ্চম পক্ষ) প্রকাশ করিয়াছেন। তাৎপর্য্য এই বে, উক্ত স্থলে বাদী মধ্যস্থগণের নিকটে বলিবেন যে, আমি প্রতিবাদীর পক্ষেও যে অনৈকান্তিকত্ব দোষ বলিয়াছি, তাহা তিনি খণ্ডন করেন নাই। তিনি ঐ দোব খণ্ডনে সমর্থ হইলে অবশ্রই তাহা করিতেন। স্মৃতরাং তিনি যে তাঁহার পক্ষেও ঐ দোষ খীকার করিয়াই তুলাভাবে আমার পক্ষেও ঐ দোৰ বলিয়াছেন, ইহা তাঁহার স্বীকার্যা। স্থতরাং তাঁহার পক্ষে "নতাভুজ্ঞা" নামক নিগ্রহ-স্থান প্রসক্ত হওরায় তাঁহার নিগ্রহ স্বীকার্যা। লয়স্ত ভট্ট দুষ্টান্ত হারা ইহা ব্যক্ত করিয়াছেন যে, কোন ব্যক্তি অপরকে চোর বলিলে, সেই অপর ব্যক্তি যে চোর নছেন, ইহাই তাঁহার প্রতি-পন্ন করা কর্ত্তবা। কিন্ত তিনি তাহা করিতে অসমর্থ হইয়া যদি সেই ব্যক্তিকে বলেন যে, ভূমিও চোর, তাহা হইলে তাঁহার নিজের চৌরত ত্বীকৃতই হয়। স্থতরাং সে স্থলে তিনি অবশ্রই নিগৃহীত হইবেন। এইরূপ উক্ত স্থলে প্রতিবাদী তাঁহার নিজ পক্ষে বাদীর ক্থিত দোৰ খণ্ডনে অসমৰ্থ হইয়া, উহা মানিয়া লইয়াই বাদীর পক্ষেও তুলাভাবে ঐ দোবের আপত্তি প্রকাশ করার তিনি নিগৃথীত হইবেন। তাঁহার পক্ষে ঐ নিগ্রহস্থানের নাম "মতাক্সজা" ইহা মনে রাখিতে হইবে 18২1

# সূত্র। স্বপক্ষ-লক্ষণাপেকোপপত্যুপসংহারে হেতু- > নির্দ্দেশে পরপক্ষদোষাভ্যুপগমাৎ সমানো দোষঃ॥

1800100811

অনুবাদ। "স্বপক্ষলক্ষণে"র অর্থাৎ বাদার প্রথম কথিত নিজপক্ষ হইতে উথিত দোষের (প্রতিবাদার বিতীয় পক্ষোক্ত দোষের) "অপেক্ষা"প্রযুক্ত অর্থাৎ সেই দোষের উদ্ধার না করিয়া, উহা মানিয়া লইয়া, "উপপত্তি"প্রযুক্ত "উপসংহার" করিলে অর্থাৎ "প্রতিষেধেহিপি সমানো দোষঃ" এই কথা বলিয়া বাদা প্রতিবাদীর পক্ষেও উপপদ্যমান দোষ প্রদর্শন করিলে এবং হেতুর নির্দেশ করিলে অর্থাৎ উক্ত উপসংহারে অনৈকান্তিকত্ব হেতু বলিলে পরপক্ষের দোষের স্বীকারবশতঃ

অর্থাৎ বাদী প্রতিবাদীর পক্ষে যে দোষ বলিয়াছেন, নিজ পক্ষেও তাহা স্বীকার করায় সমান দোষ। (অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত বাদীর পক্ষেও "মতামুজ্জা" নামক নিগ্রহস্থান প্রসক্ত হয়। প্রতিবাদীর এই উত্তর উক্ত স্থলে যন্ত পক্ষ)।

ভাষ্য। স্থাপনাপক্ষে **প্রযত্নকার্য্যানেক**ত্বাদিতি দোষঃ স্থাপনা-হেতুবাদিনঃ স্বপক্ষলক্ষণো ভবতি। কমাৎ ? স্বপক্ষমমুখতাৎ। সেইয়ং অপকলকণং দোষমপেক্ষমাণোইমুদ্তানুজ্ঞায় প্রতি-ষেধেহিপি সমানো দোষ ইত্যুপপদ্যমানং দোষং পরপক্ষে উপসংহরতি। ইথঞ্চানৈকান্তিকঃ প্রতিষেধ ইতি হেতং নিদ্দিশতি। তত্র স্বপক্ষলকণাপেক্ষ্মোপপদ্যমানদোষোপসংহারে হেতুনির্দ্ধেশ চ সভ্যনেন প্রপক্ষদোষোহভ্যুপগতো ভবতি। কথং কৃত্বা ? যঃ পরেণ প্রযুক্ত্বার্য্যানেকত্বাদিত্যাদিনাইনৈকান্তিক-দোষ উক্তত্তমনুজ্তা প্রতিষেধ্বংপি সমানো দোষ ইতাহ। এবং স্থাপনাং সদোষামভ্যূপেত্য প্রতিষেধেহপি সমানং দোষং প্রসঞ্জয়তঃ পরপক্ষাভূাপগমাৎ সমানো দোযো ভবতি। যথাপরস্থ প্রতিষেধং সদোষমভ্যূপেত্য প্ৰতিষেধবিপ্ৰতিষেধেহপি সমানো দোষপ্ৰসঞ্জো মতারুক্তা প্রদল্জত ইতি তথাহস্থাপি স্থাপনাং সদোবামভ্যূপেত্য প্রতিষেধেহপি সমানং দোষং প্রসঞ্জয়তো মতাকুজা প্রসজ্যত ইতি। म थवा यके शकः शकः।

তত্র খলু স্থাপনাহেত্রাদিনঃ প্রথম-তৃতীয়-পঞ্চম-পক্ষাঃ। প্রতিষেধহেত্রাদিনো দ্বিতীয়-চতুর্থ-ঘঠ-পক্ষাঃ। তেষাং সাধরসাধৃতায়াং মীমাংস্থামানায়াং চতুর্থ্যঠয়োরর্থাবিশেষাং পুনরুক্তদোষপ্রসঙ্গঃ। চতুর্থপক্ষে সমানদোষত্বং পরস্থোচ্যতে প্রতিষেধবিপ্রতিষেধে প্রতিষেধদোষবদ্দোষ ইতি। ষঠেইপি পরপক্ষদোষাভ্যুপগমাৎ সমানো
দোষ ইতি সমানদোষভ্রমেবোচ্যতে, নার্ধবিশেষঃ কন্চিদন্তি। সমানতৃতীয়পঞ্চময়োঃ পুনরুক্তদোষপ্রসঙ্গঃ। তৃতীয়পক্ষেইপি প্রতিষেধিইপি
সমানো দোষ ইতি সমানভ্রমভ্যুপগম্যতে। পঞ্চমপক্ষেইপি

প্রতিষেধবিপ্রতিষেধে সমানো দোষপ্রসঙ্গে হলুপগন্যতে।
নার্থবিশেষঃ কশ্চিছ্চ্যত ইতি। তত্র পঞ্চমষষ্ঠপক্ষােরর্থাবিশেষাং
পুনক্রজ্বােষপ্রসঙ্গঃ। তৃতীয়-চতুর্থয়াের্যতাকুজ্রা। প্রথমদ্বিতীয়য়াের্বিশেষহেস্কভাব ইতি ষট্পক্যামুভয়ােরসিদ্ধিঃ।

কদা ষট্পক্ষী ? যদা প্রতিষেপ্রেইপি সমানো দোষ ইত্যেবং প্রবর্ততে। তদোভয়োঃ পক্ষারেসিদ্ধিঃ। যদা তু কার্য্যান্সত্বে প্রযক্তা-হেতুত্বমনুপলিকিকারণোপপত্তিরিত্যনেন তৃতীয়পক্ষো যুজ্যতে, তদা বিশেষহেত্বচনাৎ প্রযন্তানন্তরমাত্মলাভঃ শব্দশ্য নাভিব্যক্তিরিতি সিদ্ধঃ প্রথমপক্ষো ন ষট্পক্ষী প্রবর্তি ইতি।

ইতি শ্রীবাৎস্থায়নীয়ে স্থায়ভাষ্যে পঞ্চমাধ্যায়স্থাদ্যমাহ্নিকম্॥

অনুবাদ। "স্থাপনাপক্ষে" ( বাদীর কথিত প্রথম পক্ষে ) "প্রযত্নকার্য্যানেকত্বাৎ" ইত্যাদি সূত্রোক্ত দোষ অর্থাৎ প্রতিবাদীর কথিত অনৈকান্তিকত্ব দোষ, স্থাপনার হেতুবাদার (প্রথমে নিজপক্ষস্থাপনকারী বাদার) "স্বপক্ষলকণ" হয়। (প্রশ্ন) কেন ? (উত্তর) যে হেতু স্থপক্ষ হইতে সমূখিত হয়। (অর্থাৎ বাদী পক্ষ স্থাপন করিলেই প্রতিবাদী বাদার ঐ স্বপক্ষকে লক্ষ্য করিয়া উক্ত দোষের আপত্তি প্রকাশ করার ঐ স্বপক্ষ হইতেই উক্ত দোষের উত্থিতি হয়। 'স্কুতরাং ঐ তাৎপর্য্যে সূত্রে "স্বপক্ষলক্ষণ" শব্দের দারা প্রতিবাদীর কথিত ঐ দোবই গৃহীত হইয়াছে)। সেই এই বাদা "স্থপক্ষলক্ষণ" দোষকে অপেক্ষা করতঃ ( অর্থাৎ ) উদ্ধার না করিয়া স্বীকার করিয়া "প্রতিষেধ্যেপি সমানো দোবঃ" এই বাক্যের দারা উপপদ্যমান দোষকে পরপক্ষে অর্থাৎ প্রতিবাদীর পক্ষে উপসংহার করিতেছেন। এইরূপই প্রতিষেধ অর্থাৎ প্রতিষেধক বাক্য অনৈকান্তিক, এই হেতু নির্দ্ধেশ করিতেছেন। "স্বপক্ষলক্ষণে"র অর্থাৎ প্রতিবাদীর কথিত পূর্বেবাক্ত দোষের অপেক্ষা (স্বীকার)প্রযুক্ত সেই উপ-পদ্যমান দোষের উপসংহার এবং হেতুর নির্দেশ হইলে এই বাদী কর্তৃক প্রপক্ষের দোৰ অর্থাৎ প্রতিবাদীর পক্ষে তাঁহার নিজের কথিত দোব স্বীকৃত হয়। (প্রশ্ন) কেমন করিয়া ? (উত্তর) পরকর্তৃক অর্থাৎ প্রতিবাদী কর্তৃক "প্রায়ত্ত্বকার্য্যা-নেকত্বাৎ" ইত্যাদি বাক্যের দারা যে অনৈকান্তিকত্বনোষ উক্ত হইয়াছে, সেই দোষকে উদ্ধার না করিয়া ( বাদা ) "প্রতিষেধেহ পি সমানো দোবঃ" ইহা বলিয়াছেন। এইরূপ

হইলে স্থাপনাকে অর্থাৎ নিজ পক্ষস্থাপক বাক্যকে সদোষ স্থীকার করিয়া প্রতিষেধেও অর্থাৎ প্রতিবাদীর কথিত প্রতিষেধক বাক্যেও তুল্য দোষ-প্রসঞ্জনকারীর (বাদীর) পর-পক্ষ স্থীকারবশতঃ তুল্য দোষ হয়। (তাৎপর্য) যেমন প্রতিষেধকে সদোষ স্থীকার করিয়া প্রতিষেধের বিপ্রতিষেধেও তুল্যদোষপ্রসঙ্গরূপ "মতামুজ্ঞা" পরের অর্থাৎ প্রতিবাদীর সম্বন্ধে প্রসক্ত হয়, তত্রপ স্থাপনাকে অর্থাৎ নিজের পক্ষস্থাপক বাক্যকে সদোষ স্থীকার করিয়া প্রতিষেধেও (প্রতিবাদীর প্রতিষেধক বাক্যেও) তুল্য দোষপ্রসঞ্জনকারী এই বাদীর সম্বন্ধেও "মতামুজ্ঞা" প্রসক্ত হয়। সেই ইহা ষষ্ঠ পক্ষ অর্থাৎ উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর এই শেষ উত্তর ষষ্ঠ পক্ষ।

তন্মধ্যে (পূর্বেরাক্ত ষ্ট্পক্ষের মধ্যে ) স্থাপনার হেত্বানীর অর্থাৎ প্রথমে নিজ পক্ষাপক বাদীর-প্রথম, তৃতীয় ও পঞ্চম পক্ষ। প্রতিষেধ-হেত্বাদীর অর্থাৎ জাত্যুত্তরবাদী প্রতিবাদীর বিতীয়, চতুর্থ ও ষষ্ঠ পক্ষ। সেই ষ্ট্পক্ষের সাধুতা ও অসাধুতা মামাংস্যমান হইলে চতুর্থ ও ষষ্ঠ পক্ষের অর্থের অবিশেষপ্রযুক্ত পুনরুক্ত-দোষের প্রসঙ্গ হয়। (কারণ) চতুর্থ পক্ষে "প্রতিষেধের বিপ্রতিষেধে প্রতিষেধের দোষের তার দোষ" এই বাক্যের দারা (প্রতিবাদী কর্তৃক) পরের অর্থাৎ বাদীর সম্বন্ধে সমানদোষত্ব কথিত হইতেছে। ষষ্ঠ পক্ষেও "পরপক্ষ-দোষের স্বীকারবশতঃ সমান দোষ," এই বাক্যের দারা সমানদোষত্বই কথিত হইতেছে, কোন অর্থবিশেষ নাই। তৃতীয় ও পঞ্চম পক্ষেও পুনরুক্ত-দোষপ্রসঙ্গ সমান। (কারণ) তৃতীয় পক্ষেও "প্রতিষেধেও দোষ তুল্য" এই বাক্যের বারা সমানত্ব স্বীকৃত হইতেছে। পঞ্চম পক্ষেও প্রতিষেধের বিপ্রতিষেধে সমান-দোষ-প্রসঙ্গ স্বীকৃত হইতেছে। কোন অর্থ বিশেষ কথিত হইতেছে না। তন্মধ্যে পঞ্চম ও ষষ্ঠ পক্ষেরও অর্থের অবিশেষপ্রযুক্ত পুনরুক্ত-দোষ-প্রদক্ষ। তৃতীয় ও চতুর্থ পক্ষে মতাকুজা। প্রথম ও বিতীয় পক্ষে বিশেষ হেতুর অভাব, এ জন্ম ষট্পকী স্থলে উভয়ের অসিন্ধি, অর্থাৎ উক্ত স্থলে বাদী ও প্রতিবাদী উভয়েরই পক্ষসিদ্ধি হয় না।

(প্রশ্ন) কোন্ সময়ে ষট্পক্ষী হয় ? (উত্তর) যে সময়ে "প্রতিষেধেও সমান দোষ" এইরূপ উত্তর প্রস্তুত হয় অর্থাৎ বাদীও ঐরূপ জাত্যুত্তর করেন। সেই সময়ে উভয় পক্ষের সিদ্ধি হয় না। কিন্তু যে সময়ে "কার্যাগ্রহে প্রযন্তাহতুত্ব-মনুপলব্রিকারণোপপত্তেঃ" এই (৩৮শ) স্ত্রের দারা অর্থাৎ মহর্ষির ঐ স্ত্রোক্ত য়ুক্তির দ্বারা তৃতীয় পক্ষ যুক্ত হয় অর্থাৎ বাদী প্রতিবাদীর জাত্যুত্তর খণ্ডন করিতে তৃতীয় পক্ষে ঐ সূত্রোক্ত সত্তরই বলেন, সেই সময়ে প্রয়ন্তর অনন্তর শব্দের আজ্মলাভ অর্থাৎ উৎপত্তিই হয়, অভিব্যক্তি হয় না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতৃ কথিত হওয়ায় প্রথম পক্ষ সিদ্ধ হইয়া যায়। ( স্ততরাং ) "ষট্পক্ষী" প্রবৃত্ত হয় না।

শ্রীবাৎস্থায়নপ্রণীত ন্যায়-ভাষ্যে পঞ্চম অধ্যায়ের প্রথম আহ্নিক সমাপ্ত 🗈

টিপ্লনী। মহর্ষি শেষে এই স্থাত্তের বারা উক্ত "কথাভাদ" স্থান প্রতিবাদীর বক্তবা ষষ্ঠ পক্ষ প্রকাশ করিতে বলিরাছেন,—"পরপক্ষােরাভাগগমাৎ সমানাে দােব:"। অর্থাৎ প্রতিবাদীর কথা **बहे ए, बामि वांनीत शक्क एव लाय विनिधाद्यि, वांनी अ बामां व लाय के लायत है बात ना कदिया,** উহা মানিয়া লইয়া, আমার পক্ষেও আবার ঐ দোবের আগত্তি প্রকাশ করায় সমান দোষ। অর্থাৎ আমার নার বালীর পক্ষেও "মতানুজা" নামক নিগ্রহত্তান প্রদক্ত হওরায় তিনিও নিগৃহীত ছইবেন। উক্ত স্থলে বাদী প্রতিবাদীর ক্থিত দোষ স্বীকার করিয়াছেন, ইহা কিরূপে বুঝিব ? ইহা প্রদর্শন করিতে মহর্ষি হৃত্তের প্রথমে বলিয়াছেন,—"অপকলক্ষণাপেকোপপভাগেদহারে ছেত্নির্দেশে।" অপক বলিতে এখানে বাদীর পক্ষ, অর্থাৎ বাদীর প্রথম কথিত "শব্দোহনিতাঃ প্রবন্ধানস্তরীয়কত্বাৎ" ইত্যাদি স্থাপনাবাকা। বাদী ঐ স্বপক্ষ বলিলে প্রতিবাদী পূর্ব্বোক্ত "প্রবন্ধকার্য্যানেকড়াৎ" ইত্যাদি (৩৭শ) সুরোক্ত জাত্যন্তরের বারা বাদীর হেতু এবং স্থপক্ষরণ বাকো বে অনৈকান্তিকত্বদোষ বলিয়াছেন, তাহাই ভাষাকারের মতে পুত্রে "অপক্ষলক্ষণ" শব্দের দারা গুঠীত হইয়াছে। পূর্ব্বাচার্য্যগণ বিষয় অর্থেও "লক্ষণ" শব্দের প্রয়োগ করিয়া গিয়াছেন। তাহা হইলে স্থপক বাহার লক্ষণ অর্থাৎ বিষয়, ইহা "স্থপকলক্ষণ" শব্দের ছারা বুঝা হায়। স্থতরাং স্থপক্ষকে বিষয় করিয়াই যে দোষের উথান হয় অর্থাৎ বাদী প্রথমে স্থপক না বলিলে প্রতিবাদী যে দোষ বলিতেই পারেন না, এই তাৎপর্যো উক্ত দোষকে "স্বপক্ষলক্ষণ" বলা বার । তাই ভাষাকার বলিয়াছেন,—"অপক্ষসমূখতাও।" অয়ন্ত ভট্টও লিখিয়াছেন,—"ভলক্ষণতংসমূখান-ভিছিষয়:।" কিন্তু বাচম্পতি মিশ্র, জরস্ত ভট্ট, বরদরাজ এবং বর্জমান উপাধ্যায় প্রভৃতি উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর জাতান্তররূপ বিতীয় পক্ষকেই স্থানোক্ত "অপক্ষক্ষকণ" শব্দের বারা গ্রহণ করিয়াছন।° পূর্ব্বোক্ত "অপক্ষণক্ষণে"র অর্থাৎ প্রতিবাদীর কথিত অনৈকাম্বিকত্ব দোষের

১। খপকেশ লকাতে তত্ত্বানহাজ্ঞাতিঃ খপকলক্ষণা অনৈকান্তিকহোদ্ভাবনলক্ষণা, তামভূপেতা, অনুভ্তা,
অতিবেবেংপি আতিলক্ষণে সমানোহনৈকান্তিকহবোৰ ইত্যুপপদামানং খপকেংশি দোষং পরপকে আতিবাদিপকে
সাধনবাত্মাপমহেরতি, তত্ত্ব চানৈকান্তিকং হেতুং জতে ইজাদি তাৎপ্রাচীকা। অপকো মুলসাধনবাত্মাক্তঃ প্রযন্তানন্তরীহকহাদনিতাঃ শক্ষ ইতি। তল্পকশ্তংসমুখানন্তবিবঃঃ "প্রযন্তকার্যানেকরা"দিতি প্রতিবেধঃ। তমপেক্ষমাণতমপুদ্বাহাত্মাহাত্মার প্রবৃত্তঃ "প্রতিবেধহণি সমানো দোষ" ইত্যুপপদামানঃ প্রপক্ষেহনৈকান্তিকহদোবোপসংহারন্তক্ত চ
কেন্তনিংকিশ ইতাংমননকান্তিকঃ প্রতিবেধ ইতি—ভাহ্মজারী।

<sup>&</sup>quot;ৰ"শব্দেন বাদী নিৰ্দ্ধিত। তত পক্ষা হাগনা, তং ক্ষীকৃতা প্ৰবৃত্তো দিতীয়া পক্ষা হণক্ষককৰা, ততাপেকা-হলুপ্ৰনা। ততা প্ৰপক্ষেপ্যুগপ্ত প্ৰসংহাৰে "প্ৰতিবেধেন্সি সমানো দোৰ" ইতি প্ৰাপাদিতদোৱোপ্যংহাত্তে এবস্থানিত হেতুনিশ্বিশে চ ক্ৰিমাণে সমানো মতাস্কাদোৰ ইতি ।—তাক্তিকাকা।

অথবা তাঁহার কথিত ঐ জাত্যন্তররূপ দিতীয় পক্ষের যে অপেক্ষা অর্থাৎ স্থাকার, তাহাই "স্থাক্ষণক্ষণাপেক্ষা"। তায়াকার "অন্তন্ধ্ তা অম্বজায়" এইরূপ ব্যাথা করিয়া স্থান্তিক "আপেক্ষা" শক্ষের তাকার অর্থ ই ব্যক্ত করিয়াছেন। বরদরাজ উহা স্পাইই ব্যিরাছেন। যুদ্তিকার বিশ্বনাথও এখানে অপেক্ষা শক্ষের অর্থ ব্যিরাছেন—সমাদর। তাহাতেও স্থাকার অর্থ ব্যা যায়। কিন্তু "অ্থাক্ষানয়তত্ত্বযোধ" গ্রন্থে বর্দ্ধমান উপাধ্যার এখানে "অপেক্ষা" শক্ষের উপোক্ষা অর্থ গ্রহণ করিয়া স্থ্রার্থব্যাথ্যা করিয়াছেন যে, বাদী প্রতিবাদীর ন্বিতীর পক্ষরপ জাত্যান্তর্বকে উপোক্ষা করিয়া অর্থাৎ উহার খণ্ডন না করিয়া, উহার পরে "প্রতিষ্কেহিন্দি সমানো দোয়" এই উপাধ্যির উপসংহার করিলে অর্থাৎ উক্ত দোষ প্রদর্শন করিলে, তাহাতেও প্রতিবাদীর কথিত দ্যুক্তমপ হেত্র নির্দেশ করিলে অর্থাৎ তাহাতেও কোন দোষ না বনিয়া পক্ষম পক্ষে যে "মতান্মজ্ঞা" নামক দোষ বলিয়াছেন, তাহা বাদীর পক্ষেও সমান। সমান কেন ? তাই মহর্ষি বলিয়াছেন, "পরপক্ষদোষাভাগগমাৎ" অর্থাৎ যেহেতু চতুর্বপক্ষস্থ প্রতিবাদী বাদীর ভূতীয় পক্ষে যে দোষ বলিয়াছেন, তাহা পঞ্চমপক্ষস্থ বাদা স্থীকারই করিয়াছেন।

ভাষাকার স্ত্রোক্ত "উপপত্তি" ও "উপদংহার" শব্দের বারা পরপক্ষে পূর্ব্বোক্ত "প্রতিষেধহিপি সমানো দোবঃ" এই স্ত্রোক্ত উপপদামান দোবের উপসংহার, এইরূপ অর্পের ব্যাখ্যা করিরাছেন। প্রতিবাদীর প্রতিষেধক বাক্যেও তুলা দোব কেন ? এ বিবরে বাদী হেতু বলিয়াছেন যে, প্রতিষেধও অনৈকান্তিক। বাদীর ঐরূপ উক্তিই স্থ্রে "হেতুনির্দ্দেশ" শব্দের দারা গৃহীত হইরাছে। ভাষাকার পরে মহর্ষির বক্তব্য বাক্ত করিতে বলিয়াছেন বে, "স্বপক্ষণক্ষণে"র অর্থাৎ প্রতিবাদীর ক্ষিত পূর্ব্বোক্ত দোবের উদ্ধার না করিয়া বাদী প্রতিবাদীর পক্ষেও উপপদামান দোবের উপসংহার করিলে এবং তাহাতে হেতু বলিলে বাদী কর্ত্তক প্রতিবাদীর পক্ষে কথিত দোব স্থীকৃতই হয়। কারণ, প্রতিবাদী দিতীয়পক্ষর হইয়া প্রথমে "প্রমন্ত্রকার্য্যানেকস্বাৎ" ইত্যাদি স্থ্রোক্ত বে অনৈকান্তিকত্ব দোব বলিয়াছেন, বাদী তাহার উদ্ধার না করিয়া "প্রতিষেধহিপ সমানো দোবঃ" এই কথা বলিয়াছেন। এইরূপ হইলে বাদী তাহার নিজের স্থাপনাকে সদোব বলিয়া মানিয়া লইয়াই প্রতিবাদীর প্রতিষেধক বাক্যেও ঐ দোবের আপত্তি প্রকাশ করার প্রতিবাদীর পক্ষের স্থীকারবশতঃ তুল্য দোব হয়। অর্থাৎ বাদা বে কারণে প্রতিবাদীর সন্থক্ষে "মতার্ম্বর্জা" নামক নিপ্রহন্তান বলিয়াছেন, ঐ কারণে উক্ত স্থলে বাদীর সন্ধক্ষেও "মতান্ত্রজা" নামক নিপ্রহন্তান বলিয়াছেন, ঐ কারণে উক্ত স্থলে বাদীর সন্ধক্ষেও "মতান্ত্রজা" নামক নিপ্রহন্তান বলিয়াছেন, ঐ কারণে উক্ত স্থলে বাদীর সন্ধক্ষেও "মতান্ত্রজা" নামক নিপ্রহন্তান বলিয়াছেন, ঐ কারণে উক্ত স্থলে বাদীর সন্ধক্ষেও "মতান্ত্রজা" নামক নিপ্রহন্তান

১। বংগকঃ রাগনাবাদিন আনঃ গকঃ, তলকবো বিতীয়ঃ গকো জাতাতয়ং, অপকলকণীয়য়াং, তভাগেকা উপেকা অপুরুলঃ তদনতয়মুপপতয়ঃ "প্রতিবেবহাপি সমনো দোব" ইতাতা উপসংহারে প্রতিপাদনবিবরে বো দুবণকপো তেতুর্বয়া নিঞ্ছিই উক্তলত্ত্বককায়েন, তর বোবময়ুক্তা হয়া প্রক্রমকায়েন বো মতালুক্তায়পো দোব উক্তঃ স তবাদি সমানতবাদি মতালুক্তা । তৃতঃ ! "গরপক্রোবাজ্পেগমাং"। তৃতীয়ককায়াং চতুর্বককায়েন নয়া বো দোব উক্তবয়া তত্ত্বপামাণিতি ক্রার্থঃ ।—অধীকানয়হবর্ধবাধ।

হর। ভাষাকার পরে ইহা ব্যক্ত করিয়া বুঝাইয়াছেন। উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর ঐ শেষ উত্তর বর্গ পক।

পুর্ব্বোক্ত বই পক্ষের মধ্যে প্রথম, তৃতীর ও পঞ্চম পক্ষ বাদীর পক্ষ এবং দ্বিতীয়, চতুর্ব ও বর্চ পক্ষ প্রতিবাদীর পক্ষ। "পক্ষ" শব্দের দ্বারা বাদী ও প্রতিবাদীর বাক্যবিশেষই উক্ত স্থলে গৃহীত হইয়াছে, ইহা পুর্বের বলিয়াছি। এখানে ব্থাক্রমে উক্ত বটুপক্ষ প্রদর্শন করিতেছি।

- >। সর্বাধ্যে বাদী বলিলেন,—"শক্ষোহনিতাঃ প্রবন্ধানস্তরীয়কস্বাৎ" ইত্যাদি। বাদীর ঐ স্থাপনাবাক্যই প্রথম পক্ষ।
- ২। পরে প্রতিবাদী সহতর করিতে অসমর্থ হইনা, পূর্ব্বোক্ত "প্রবন্ধকার্য্যানেকতাৎ" ইত্যাদি (০৭শ) ক্রোক্ত জাত্যুত্তর করিলেন। অর্থাৎ প্রতিবাদী বলিলেন বে, প্রারম্ভের অনন্তর শব্দের কি উৎপত্তিই হয়, অথবা অতিবাক্তি হয় ? প্রবাদ্ধর অনন্তর শব্দের উৎপত্তি কিন্তু অসিছ। কারণ, কোন বিশেষ হেতুর দ্বারা উহা সিদ্ধ করা হয় নাই। স্বতরাং শব্দের অনিতাশ্ধন্দাধনে প্রথমের অনন্তর উৎপত্তি হেতু হইতে পারে না। বাহা অসিদ্ধ, তাহা হেতু হয় না। অতএব বাদী প্রবন্ধের অনন্তর অতিবাক্তিই হেতু বলিলাছেন। কারণ, শব্দে উহা সিদ্ধ, উহা আমারও ত্রাক্তত। কিন্ত উহা অনৈকান্তিক অর্থাৎ ব্যতিচারী। কারণ, অনেক বিদ্যমান পদার্থেরও প্রবন্ধের অনন্তর অভিবাক্তি হয় । অনেক নিত্য পদার্থেরও প্রবন্ধের অনন্তর অভিবাক্তি বা প্রত্যক্ষ হয়। স্বতরাং প্রকল্পের অনন্তর অভিবাক্তি শব্দের অনিতাপ সাধনে হেতু হয় না। অতএব বাদীর ঐ সমন্ত বাক্য দ্বারাও শব্দের অনিতাপ সিদ্ধ হয় না। কারণ, উক্ত অর্থে তাহার ঐ সমন্ত বাক্যও অনৈকান্তিক। যে বাক্যোক্ত হেতু অনৈকান্তিক, সেই বাক্যও অনৈকান্তিক হইবে। প্রতিবাদীর এই জাত্যুত্তর উক্ত স্থলে বিত্যির পক্ষ।
- গরে বানী সহত্তরের হারা উক্ত উত্তরের থগুন করিতে অসমর্থ হইয়া অর্থাৎ প্রতিবাদীর কথিত অনৈকান্তিকত্ব-হোষের উদ্ধার না করিয়া, উহা মানিয়া লইয়া বলিলেন,—"প্রতিষেধেহিপি সমানো নোবং"। অর্থাৎ বালী বলিলেন বে, বলি অনৈকান্তিক বলিয়া আমার ঐ বাক্য সাধক না হয়, তাহা হইলে আপনার বে, প্রতিষেধক বাক্য, তাহাও আমার বাক্যের অসাধকত্বের সাধক হয় না। কারণ, আপনার ঐ প্রতিষেধক বাক্যও ত অনৈকান্তিক। বালীর এইয়প জাত্যন্তর উক্ত ত্বলে তৃতীয় পক্ষ।
- ৪। পরে প্রতিবাদী উক্ত উত্তরের থণ্ডন করিতে অসমর্থ হইরা অর্থাৎ নিজবাক্যে বাদীর কথিত অনৈকান্তিকও দোবের উদ্ধার না করিয়া, উহা মানিয়া লইয়া বলিলেন,—"প্রতিবেধ-বিপ্রতিবেধে প্রতিবেধদাববদোব: ।" অর্থাৎ আমার প্রতিবেধক বাক্যের যে বিপ্রতিবেধ, অর্থাৎ আপনার "প্রতিবেধেৎপি সমানো দোব:" এই বাক্য, তাহাতেও আপনার কথিত দোবের তুল্য দোর। অর্থাৎ ভাষাও আমার প্রতিবেধক বাক্যের ন্থার অনৈকান্তিক। প্রতিবাদীর এইরূপ জাত্যভর, উক্ত স্থলে চতুর্থ পক্ষ।

- ে। পরে বাদী তাঁহার নিজবাকে। প্রতিবাদীর কথিত অনৈকান্তিকত্ব দোবের উদ্ধার না করিয়া অর্থাৎ উহা মানিয়া লইয়া বলিলেন যে, আপনার নিজের প্রতিষেধক বাকে। আমি বে অনৈকান্তিকত্ব দোব বলিয়াছি, তাহা আপনি মানিয়া লইয়া, আমার পক্ষেও ঐ দোবের আপত্তি প্রকাশ করায় আপনার সহক্ষে "মতান্ত্রজা" নামক নিগ্রহন্থান প্রসক্তা হইয়াছে। অতএব আপনি মধ্যস্থগণের বিচারে নিগৃহীত হইবেন।
- ৬। পরে প্রতিবাদীও তুল্য ভাবে বলিলেন যে, আপনিও আপনার প্রথম পক্ষরপ নিজবাক্যে আমার কথিত অনৈকান্তিকত্ব দোবের উদ্ধার না করিয়া অর্থাৎ উহা মানিয়া লইয়া, আমার কথিত বিভীয় পক্ষরণ প্রতিবেধক বাক্যেও "প্রতিবেধকণি সনানো দোধঃ" এই কথা বলিয়া অর্থাৎ আপনার ভৃতীর পক্ষের দারা ঐ অনৈকান্তিকত্ব দোবের আপত্তি প্রকাশ করার আপনার সম্বন্ধেও "মতাক্স্ত্রা" নামক নিগ্রহন্তান প্রদক্ত হইয়াছে। অত এব মধ্যস্থগণের বিচারে আপনিও কেন নিগুহীত হইবেন না ? প্রতিবাদীর এই শেষ উত্তর উক্ত স্থলে যে গ্রন্থ পক্ষ।

পূর্ব্বোক্ত বট্পক্ষী স্থলে বাদী ও প্রতিবাদী কাহারই মতসিদ্ধি হয় না। স্থতরাং উহার দারা তর-নির্ণয়ও হয় না, একতরের জয়লাভও হয় না। অতএব উহা নিফন। ভাষাকার পরে ইহা যুক্তির দারা বুৰাইতে বলিয়াছেন যে, পূর্ব্বোক্ত বট্পক্ষের মধ্যে কোন্ পক্ষ সাধু এবং কোন্ পক্ষ অসাধু, ইহা শীমাংস্তমান হইলে অর্থাৎ মধ্যস্থগণ কর্তৃক বিচার্যামাণ হইলে, তথন তাঁহারা ব্ঝিতে পারেন যে, প্রতিবাদীর কথিত চতুর্থ পক্ষ ও ষ্ট পক্ষে অর্থের বিশেষ না থাকার পুনকক্ত-দোষ। কারণ, প্রতিবাদী চতুর্থ পক্ষে "প্রতিষেধ-বিপ্রতিষেধে প্রতিষেধদোষবদ্দোষঃ" এই বাক্যের দারা বাদীর ক্ৰিত তৃতীয় পকে সমানদোৰ্য বলিয়াছেন এবং ষষ্ঠ পকেও তিনি "প্রপক্ষদোৰাভাগগমাৎ সমানো দোষঃ" এই কথা বলিয়া বাদীর পঞ্চম পক্ষে সমানদোষত্বই বলিয়াছেন! কোন অর্থ বিশেষ বলেন নাই। এইরূপ বাদীর কথিত তৃতীয় ও পঞ্চন পক্ষেও পুনুফক্ত-দোষ। কারণ, বাদী ভৃতীয় পক্ষেও "প্রতিবেধেহণি সমানো লোবঃ" এই বাক্যের বারা লোবের সমানত্ব স্থাকার করিয়াছেন এবং পঞ্চম পক্ষেও "প্রতিষেধ-বিপ্রতিষেধে সমানো দোবপ্রসঙ্গ" ইহা বলিয়া তুল্যদোবপ্রসঙ্গ স্বীকার করিগাছেন। কোন স্বর্গ বিশেষ বলেন নাই। এইরূপ বাদীর পঞ্চম পক্ষ ও প্রতিবাদীর ষষ্ঠ পক্ষে কোন অৰ্থ বিশেষ না থাকায় পুনুষ্মজ্ব-দোষ। বাদীর তৃতীয় পক্ষ ও প্রতিবাদীর চতুর্থ পক্ষে মতাস্থ্রাদোর। কারণ, নিজপক্ষে দোর স্বীকার করিয়া, পরপক্ষে তুল্যভাবে ঐ দোবের প্রসঙ্গকে "মতাকুজা" নামক নিগ্রহন্তান বলে। বাদীর প্রথম পক্ষ ও প্রতিবাদীর দিতীয় পক্ষে বিশেষ হেতু নাই। অর্থাৎ বাদী প্রথমে নিজপক স্থাপন করিয়া, তাঁহার অভিমত হেতু যে শকে অসিদ্ধ নহে, ইহা প্রতিপাদন করিতে প্রবড়ের অনস্তর শক্ষের যে উৎপত্তিই হয়, অভিব্যক্তি হয় না, এ বিষয়ে কোন বিশেষ হেতু বলেন নাই। এইরূপ দ্বিতীয় পক্ষে প্রতিবাদীও প্রয়ত্তের অনস্তর শব্দের অভিযাক্তিই হয়, উৎপত্তি হয় না, এ বিষয়ে কোন বিশেষ হেতৃ বলেন নাই। অতএব উক্ত ষট্পক্ষী স্থলে পুনকক-দোষ, মতাত্মজ্ঞা-দোষ এবং বিশেষ হেতৃর অভাববশতঃ বাদী ও প্রতিবাদী কাহারই পক্ষসিদ্ধি হয় না। উদ্যোতকর পরে ইহার হেতু বলিরাছেন,—"অযুক্তবাদিস্বাৎ"। অর্থাৎ উক্ত স্থলে বাদী ও প্রতিবাদী উভয়েই অযুক্তবাদী। স্ক্তরাং উক্ত স্থলে মধ্যস্থগণের বিচারে উভয়েই নিগৃহীত হইবেন।

কোন সময়ে উক্ত "বট্পক্ষী" প্রবৃত্ত হয় । অর্থাৎ উক্তরণ বট্পক্ষীর মূল কি ? ইহা ব্যক্ত করিতে ভাষাকার শেষে বণিয়াছেন যে, যে সময়ে বাদী ও প্রতিবাদীর ভাষ "প্রতিষেধেংশি সমানো দোষ:" এই কথা বলিয়া জাতান্তর করেন, সেই সময়েই ষট্পক্ষী প্রবৃত্ত হয়। অর্থাৎ বাদীর উক্ত জাতাত্তরই উক্ত স্থলে বট্পক্ষীর মূল। কারণ, বাদী ভূতীয় পক্ষে ঐ জাত্যন্তর করাতেই প্রতিবাদীও চতুর্থ পক্ষে ঐরপ জাত্যন্তর করিয়াছেন। নচেৎ তাঁহার ঐরপ চতুর্থ পক্ষের অবসরই হইত না; ভাষ্যকার পরে ইহা ব্যক্ত করিয়া বলিয়াছেন। ভাষ্য-কারের সেই কথার তাৎপর্যা এই বে, বাদীর পূর্ব্বোক্ত "শকোহনিতাঃ প্রদল্পানস্তরীয়কত্বাৎ" ইত্যানি প্রথম পক্ষের পরে প্রতিবাদী পূর্ব্বোক্ত "প্রযন্ত্রকার্য্যানেকত্বাৎ" ইত্যাদি স্থরোক্ত ভাত্যন্তর করিলে বাদী যে উত্তরের হারা উহার খণ্ডন করিবেন, তাহা মহর্ষি পরে "কার্যাভাত্বে প্রযক্রাহেতৃত্বমন্থপলব্ধি-কারণোপপতেঃ" এই (০৮শ) স্থত্তের দ্বারা বলিয়াছেন। বাদী মহর্ষি-কথিত ঐ সত্ত্তর বলিলে প্রবাদের অনস্তর শব্দের যে উৎপত্তিই হয়, অভিবাক্তি হয় না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতু কথিত হওয়ায় তদ্বারা তাঁহার প্রথম পক্ষই সিদ্ধ হইয়া বাইবে। স্থভরাং তথন আর প্রতিবাদীর পূর্ব্বোক্তরূপ চতুর্থ পক্ষের প্রবৃত্তি সম্ভবই হইবে না। অত এব ঐ হুলে পুর্বোক্তরূপে ষট্পক্ষীর প্রবৃত্তি হুইতে পারে না। ফলকথা, প্রতিবাদী জাত্যুত্তর করিলে বাদী মহর্ষি-কথিত সত্তত্তের ছারাই উহার খণ্ডন করিবেন। তাহা হইলে আর পুর্বোক্তরণে "বটপুক্নী"র স্প্তাবনাই থাকিবে না। পূর্ব্বোক্তরপ বট্পক্ষী বা কথাভাগ একেবারেই নিক্ষ্য। কারণ, উহার দ্বারা কোন ভত্ত-নির্বন্ধও হয় না, একতরের জয়লাভও হয় না; স্থতরাং উহা কর্ত্বা নহে। মহবি ইহা উপদেশ করিবার জন্তুই জাতি নিরপণের পরে এই প্রকরণের দারা ঐ ব্যর্থ "বট্ পক্ষী" প্রদর্শন করিরাছেন। পরস্ক কোন খলে প্রতিবাদী জাত্যভর করিলে পরে সভ্তরের স্ফুর্তি না হওয়ায় বাদীও জাত্যভর করিলে পরে সভ্তর প্রবণের সম্ভাবনা করিয়া ঐ স্থলে মধাস্থগণ বট্পক্ষী পর্যান্তই প্রবণ করিবেন। ভাষার পরে তাঁহারা বাদী ও প্রতিবাদীকে ঐ বার্থ বিচার হইতে নিব্রন্ত করিয়া, উভরেরই পরাজয় ৰোধণা করিবেন। মহর্ষি এইরূপ উপদেশ হুচনার জন্তও এথানে ঘট্পক্ষী পর্যান্তই প্রদর্শন করিয়াছেন। স্থতরাং উজজাপে শতপক্ষী ও সহস্রপক্ষী প্রভৃতি কেন হইবে না ? এইরূপ আপত্তিও হইতে পারে না। তবে কোন স্থলে যে পূর্ব্বোক্তরূপে "ত্রিপক্ষী" প্রভৃতি হইতে পারে, ইহা পূর্ব্বে বলিয়াছি ৷৪০৷

#### ষ্ট্পক্ষীরূপ কথাভাদ-প্রকরণ সমাপ্ত 15 গা

এই আছিকের প্রথম তিন হৃত্র (১) সংপ্রতিগক্ষদেশনাভাস-প্রকরণ। পরে তিন হৃত্র (২) জাতিষট্রপ্রকরণ। পরে ছই হৃত্র (৩) প্রাপ্তাপ্রাপ্রিয়গনভবাহিবিকরোপ্রক্রমজাতিবয়-প্রকরণ। পরে তিন হৃত্র (৪) যুগনদ্ধবাহিপ্রসঙ্গপ্রতিদৃষ্টান্তসমজাতিবয়প্রকরণ। পরে ছই

স্থ্র (৫) অনুৎপত্তিসমপ্রকরণ। পরে ছই স্থ্র (৬) সংশরসম প্রকরণ। পরে ছই স্থ্র (৭) প্রকরণসম প্রকরণ। পরে তিন স্থ্র (৮) অহেত্সম প্রকরণ। পরে ছই স্থ্র (৯) অর্থাপত্তিসম প্রকরণ। পরে ছই স্থর (১০) অবিশেষসম প্রকরণ। পরে ছই স্থর (১১) উপপত্তিসম প্রকরণ। পরে ছই স্থর (১২) উপলব্ধিসম প্রকরণ। পরে ছই স্থর (১২) উপলব্ধিসম প্রকরণ। পরে ছই স্থর (১৫) অনুপলব্ধিসম প্রকরণ। পরে ছই স্থর (১৫) নিতাসম প্রকরণ। পরে ছই স্থর (১৬) কার্যাসম প্রকরণ। তাহার পরে পাঁচ স্থর (১৭) কথাভাস-প্রকরণ।

১৭ প্রকরণ ও ৪০ সূত্রে পঞ্চম অধ্যায়ের প্রথম আহ্নিক সমাপ্ত ।

### দ্বিতীয় আহ্নিক।

ভাষ্য। বিপ্রতিপত্ত্যপ্রতিপত্ত্যোর্বিকল্পান্ধিগ্রহন্থান-বহুত্বমিতি সংক্ষেপে-ণোক্তং, তদিদানীং বিভজনীয়ম্। নিগ্রহন্থানানি খলু পরাজয়বন্ত্নাপ-রাধাধিকরণানি প্রায়েণ প্রতিজ্ঞাদ্যবয়বাশ্রয়াণি,—তত্ত্বাদিনমতত্ত্বাদিন-ঞ্চাভিসংপ্রবন্তে।

অমুবাদ। বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তির বিকল্পবশতঃ অর্থাৎ বাদী ও প্রতিবাদীর বিরুদ্ধজ্ঞানরূপ ভ্রম ও অজতার নানাপ্রকারতাপ্রযুক্ত নিগ্রহস্থানের বহুত্ব, ইহা সংক্ষেপে উক্ত হইয়াছে, তাহা এখন বিভক্তনীয়, অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত নিগ্রহস্থানের বিভাগাদির দ্বারা সেই বহুত্ব প্রতিপাদনীয়। নিগ্রহস্থানগুলি পরাজয়-বস্তু (অর্থাৎ) অপরাধের আশ্রয়, প্রায়শঃ প্রতিজ্ঞাদি অবয়বাশ্রিত,—তত্ত্বাদী ও অভব্বাদী পুরুষকে অর্থাৎ "কথা" স্থলে বাদী ও প্রতিবাদী পুরুষকেই নিগৃহীত করে।

টিপ্রনী। "জাতি"র পরে "নিগ্রহস্থান"। ইহাই গোতমোক্ত চরম পদার্থ। মহর্ষি গোতম প্রথম অধ্যারের শেষে "বিপ্রতিপত্তিরপ্রতিপত্তিশ্চ নিগ্রহ্মানং" (২١১৯) এই স্থত্রের নারা বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তির নিগ্রহ্মান বিলিয়া সর্কাশের স্থত্রের নারা বাদী ও প্রতিবাদীর বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তির বহপ্রকারতাবশতঃ ঐ নিগ্রহ্মান যে বহু, ইহা সংক্ষেপে বিলিয়াছেন। কিন্তু পেখানে ইহার প্রকারতের ও তাহার সমস্ত লক্ষণ বলেন নাই। এই অধ্যায়ের প্রথম আহ্নিকে তাহার পূর্কোক্ত জাতি" নামক পঞ্চদশ পদার্থের সবিশেষ নির্মাণপূর্কাক শেষে অবসর-সংগতিবশতঃ এই নিতীয় আহ্নিকে তাহার পূর্কোক্ত চরম পদার্থ নিগ্রহ্মানের সবিশেষ নির্মণ করিয়া তাহার অবশিষ্ট কর্ত্তব্য সমাপ্ত করিয়াছেন। ফলকথা, পূর্কোক্ত নিগ্রহ্মানের প্রকারতেন ও তাহার সমস্ত লক্ষণ বলাই মহর্ষির এই শেষ আহ্নিকের প্রয়োজন। তাই ভাষ্যকার প্রথমে ঐ প্রয়োজন প্রকাশ করিয়াছেন।

ভাষ্যকার পরে এখানে নিগ্রহন্তানগুলির সামান্ত পরিচর প্রকাশ করিতে প্রথমে বলিয়াছেন যে, নিগ্রহন্তানগুলি পরাজ্যবন্ত অর্থাৎ "জন্ন" ও "বিত্তা" নামক কথার বালী ও প্রতিবাদীর বাস্তব পরাজ্যের বাস্তব স্থান বা কারণ। তাৎপর্যাচীকাকার ভাষ্যকারের ঐ কথার উদ্দেশ্য বাক্ত করিয়াছেন যে, শাহাদিগের মতে বাদী ও প্রতিবাদীর সমস্ত সাধন ও দুষ্ণপ্রকার বাস্তব

১। তক্র য এবনার:—সংক্রিংকং সাধনদূরণপ্রকারো বৃদ্ধাঝ্রাটো ন বাত্তব ইতি তানু প্রত্যাহ—"পরাজহনত্নী"তি। গরাজহো বসতোধিতি পরাজহয়নানীতার্থঃ। কালনিকংক কলনারাঃ সর্ক্ত্র ক্লভকাৎ সাধনদূরণব্যবস্থা ন জারিতি ভাবঃ। নিপ্রহয়নানি পর্যায়াজবের শরিয়তি "অপরাধে"তি।—তাৎপর্যাজকা।

নহে, ঐ সমন্তই কাল্লনিক, সেই বৌদ্ধসম্প্রদান্তবিশেষকে লক্ষ্য করিলা ভাষ্যকার নিঞ্ছহন্তলিকে বিলিয়াছেন পরাজন্বকা । বাদা অথবা প্রতিবাদার পরাজন্ব যাহাতে বাদ করে অর্থাৎ বাহা পরাজন্বের বান্তব স্থান বা কারণ, ইহাই ঐ কথার অর্থা। "বস"ধাতুর উত্তর "তুন্"প্রতান্ধনিপার "বল্ধ" শব্দের ন্বারা ভাষ্যকার স্থচনা করিন্নাছেন যে, বাদা ও প্রতিবাদার সমন্ত সাধন ও দুষণপ্রকার এবং জন্তনগরাজন্বাদি সমন্তই বান্তব, ঐ সমন্ত কাল্লনিক নহে। কাল্লনিক হইলে বালী ও প্রতিবাদার সাধন ও দূবণের ব্যবস্থা বা নিন্নম হইতে পারে না, স্কতরাং জন্মপরালন্তবাবস্থাও হইতে পারে না। কাল্লণ, কল্লনা সর্ব্বেই স্থলভ। বাহার জন্ম হইনাছে, তাহারও পরাজন্ব কল্লনা করিন্না পরাজন্ব বোষণা করা বান্তা । তাহা হইলে কুল্লাপি জন্ম পরাজন্ব নির্ণন্ন হইতেই পারে না। স্থতরাং নিঞ্ছন্থানগুলির হারা বাদী বা প্রতিবাদার বান্তব অপরাধই নির্ণাত হন্ন, ইহাই স্বীকার্য্য। ভাষ্যকার তাহার বিবন্ধিত এই অর্থ ই ব্যক্ত করিছে পরে আবার বনিন্নাছেন,—"অপরাধান্ধিকরণানি"। অর্থাৎ নিঞ্ছন্থানগুলি বাদা বা প্রতিবাদার বান্তব অপরাধের স্থান। উহার মধ্যে "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রস্তৃতি অধিকাংশ নিঞ্ছন্থানই প্রতিজ্ঞাদি কোন অবন্ধনকে আশ্রন করিন্নাই দম্ভব হন্ন, ইহা প্রকাশ করিতে ভাষ্যকার শেষে বনিন্নাছেন,—"প্রান্নেণ প্রতিজ্ঞাদ্যবন্নবাশ্রনাণি"। পরে ইহা বুঝা যাইবে।

এখন এই "নিগ্রহস্থান" শক্ষের অন্তর্গত "নিগ্রহ" শক্ষের অর্থ কি ? এবং কোথার কাহার কিরুপ নিগ্রহ হয়, এই সমস্ত বুঝা আবল্লক। ভাষ্যকারের পূর্ব্বোক্ত বাথার বারা বুঝা বার, "নিগ্রহ" শক্ষের অর্থ পরাজয়। উদয়নাচার্য্য ঐ পরাজয় পদার্থের স্থর্নপ বাক্ত করিয়া বণিয়াছেন বে, "কথা"য়লে বে বাদা বা প্রতিবাদার নিজের অহয়ার থণ্ডিত হয় নাই, তৎকর্তৃক বে অপবের অর্থাৎ উাহার প্রতিবাদার অহয়ারের থণ্ডন, ভাহাই তৎকর্তৃক অপরের পরাজয় এবং উহারই নাম নিগ্রহ। "বাদ," "জয়" ও "বিতপ্তা" নামে যে ত্রিবিধ কথা, ভাহাতেই নিগ্রহস্থান কথিত হইয়ছে। অল্পত্র "প্রতিজাহানি" প্রভৃতি নিগ্রহস্থান নহে। উদয়নাচার্য্যের বাথয়ান্থসারে বরদরাজ এবং শক্ষর বিশ্রপ্ত পূর্ব্বোক্তরূপ কথাই বলিয়াছেন"। প্রশ্ন হয় বে, জিগীয়াশ্য নিথা ও ওরুর কেবল তত্ত্ব-নির্ণয়োক্ষেরে বে "বাদ" নামক কথা হয়, ভাহাতে বাদী ও প্রতিবাদী কাহারই অহয়ার না থাকায় পূর্ব্বোক্ত পরাজয়রূপ নিগ্রহ কিরূপে হইবে ? জিগীয়া না থাকিলে সেথানে ত জয় পরাজয় বলাই যায় না। জায়দর্শনের সর্ব্বপ্রথম স্থ্রের ভাষ্য-বাাঝায় বার্ত্তিক কার উদ্যোতকর উক্তর্রপ প্রশ্নের বাায় না। ত্রায়দর্শনের সর্ব্বপ্রথম স্থ্রের ভাষ্য-বাাঝায় বার্ত্তিক কার উদ্যোতকর উক্তর্রপ প্রশ্নের

অবভিতাহয় তিন: পরাহয়ারবভানন্।
নির্বত্তরিমিত্ত নির্বহয়ানতোলতে।

অত্য কথারামিত্যপত্তবিং। অরুণা ইতি প্রস্তাৎ। বংশাক্তমাচার্বিঃ— কথারামধ্যিতাহভাবেশ পরস্তাহভারব্যুদ্দির পরাজ্যে নির্ভেইতি।—তার্কিকর্ফা। অব্যক্তিতাহভারিণঃ পরাহভার-শাতন্মিই পরালয়ঃ, দ এব নির্ভ্জঃ
দ এতেরু প্রতিজ্ঞাহাজানির বদতীতি নির্ভ্জ পরাজয়ক্ত স্থানমুলাহক্মিতি বাবং। অতএব কথাবাহ্যানামনীবাং ন
নির্ভ্জান্থ ।—বাদিকিনোধ।

অবতারণা করিয়া, ওছন্তরে বলিয়াছেন যে, "বাদ"কথাতে শিব্য বা আচার্য্যের বিবক্ষিত অর্থের অপ্রতিপাদকত্বই অর্থাৎ বিবক্ষিত বিষয় প্রতিপন্ন করিতে না পারাই নিগ্রহ। বাচম্পতি মিশ্র ইহাকে "ধলীকার" নামে উল্লেখ করিয়াছেন। উদ্যোতকরও পরে (১৭শ হুত্রের বার্ত্তিকে) "ধলীকার" শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। পরে ইহা বাক্ত হইবে। ফলকথা, "বাদ"কথাতে কাহারও পরাজয়কণ নিগ্রহ না হইবেও বিবক্ষিত অর্থের অপ্রতিপাদকত্বরূপ নিগ্রহকে গ্রহণ করিয়াই নিগ্রহত্বান বলা হইয়াছে। "জল্ল"ও "বিতণ্ডা" নামক কথার জিগীয় বাদী বা প্রতিবাদীর পূর্ব্বোক্ত পরাজয়কণ নিগ্রহই হয় এবং তাহাতে বথাসম্ভব "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতি সমন্তই ঐ নিগ্রহের স্থান বা কারণ হইয়া থাকে। কিন্তু "বাদ"নামক কথার ঐ সমন্তই নিগ্রহত্বান হয় না । পরে ইহা বুঝা বাইবে।

निश्रहशानश्वनि वांनी अथवा श्रविवांनी शूकरवड्रे निश्रहत्र कांत्र इह। कांत्र, बांनी वा প্রতিবাদী পুরুষই প্রমাদবশতঃ বাহা প্রবোজ্য নতে, তাহা প্ররোগ করিয়া এবং বাহা প্রবোজ্য, তাহার প্রয়োগ না করিয়া নিগ্রহের যোগা হন। উদ্যোতকর প্রথমে বিচারপূর্বক ইহা প্রতিপাদন করিতে বলিয়াছেন বে, বিচারকর্ত্তা বাদী অথবা প্রতিবাদী পুরুষেরই বিপ্রতিপত্তি বা অপ্রতিপত্তি-মুলক নিগ্রহ হইয়া থাকে। তাঁহাদিগের সেই বিচারত্রপ কর্ম এবং ভাহার করণ যে প্রতিজ্ঞাদি বাক্য, তাহার নিশ্বহ হর না। কারণ, দেই কর্ম ও করণের কোন অপরাধ নাই। সেই কর্ম ও করণ নিজ বিষয়ে প্রযুজামান হইলে তথন উহা দেই বিষয়ের সাধনে সমর্থই হয়। কিন্তু বিচারকর্তা বাদী অথবা প্রতিবাদী পুরুষ তাঁহাদিগের সাধনীয় বিষয়ের সাধনে অসমর্থ কর্ম ও করণকে গ্রহণ করায় তাঁহাদিগেরই নিগ্রহ হয়। তাঁহাদিগের সেই প্রতিজ্ঞাদি বাকোর ছারা আত্মগত বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তি-দোষের অর্থাৎ ত্রম ও অক্সতার অনুমান হওয়ায় উহা প্রতিজ্ঞাদির দোষ বলিয়া কথিত হয়। বস্ততঃ ঐ প্রতিজ্ঞাদি বাকোর কোন দোষ নাই। "প্ৰতিজ্ঞাদিদোৰ" ইহা ভাক্ত প্ৰয়োগ। অবশ্য "অজ্ঞান" প্ৰভৃতি কোন কোন নিগ্ৰহস্থান বাদী বা প্রতিবাদী পুরুষেরই আত্মগত ধর্ম বলিরা, উহা সাক্ষাৎসম্বন্ধেই সেই পুরুষকে নিগৃহীত করে। নিগ্রহস্থানগুলি বে বাদী বা প্রতিবাদী পুরুষকেই নিগুরীত করে, ইহা প্রকাশ করিতে ভাষাকারও এখানে শেবে বলিয়াছেন,—"তত্ত্বাদিনমতত্ত্বাদিনকাভিসংপ্লবস্তে"। অর্থাৎ নিশ্রহন্তানগুলি প্রায় সর্ব্বার বিনি অভত্বাদী পুরুষ অর্থাৎ বিনি অসিহাস্ত স্থাপন করিয়াছেন, তাঁহাকেই নিগৃহীত করে এবং ক্লাচিৎ যিনি তত্ত্বাদী পুক্র অর্থাৎ বিনি প্রকৃত দিদ্ধান্তই স্থাপন করিয়াছেন, তাঁহাকেও নিগৃহীত করে। কারণ, কদাচিৎ তিনিও প্রতিবাদীর ক্ষিত দুৰ্ণাভাদের পশুনে অসম্ব হইয়া নিগৃহীত হন। একই হলে তাঁহাদিগের বহু নিগ্রহস্থানও হইতে পারে, ইহা প্রকাশ করিতেই ভাষ্যকার "অভিসংপ্রবস্তে" এই ক্রিয়াপদের প্রয়োগ করিয়াছেন।

১। বং পুন: শিব্যাচাৰ্যায়োনিগ্ৰহঃ বিবক্ষিতাৰ্থাপ্ৰতিপাদকত্বমেব।—ভাষবাৰ্ত্তিক। উত্তরং বিবক্ষিতাৰ্থাপ্ৰতি-পাদকত্বমেব বলীকার ইতি :—ভাংগ্ৰাদীকা।

বহু পদার্থের সংকরই "অভিনংপ্লব," ইহা অন্তত্ত ভাষাকারের নিজের ব্যাখ্যার বারাই বুঝা যার। (প্রথম খণ্ড, ১১২-১০ পূর্যা জন্টব্য )।

ভাষ্য। তেষাং বিভাগঃ— অমুবাদ। সেই নিগ্রহস্থানসমূহের বিভাগ—

সূত্র। প্রতিজ্ঞাহানিঃ, প্রতিজ্ঞান্তরং, প্রতিজ্ঞাবিরোধঃ, প্রতিজ্ঞাসন্ন্যাসো হেত্বন্তরমর্থান্তরং, নিরর্থকমবিজ্ঞাতার্থমপার্থকমপ্রাপ্তকালং, ন্যুনমধিকং, পুনক্রক্তমনসূভাষণমজ্ঞানমপ্রতিভা, বিক্লেপো মতার্জ্ঞা,
পর্যান্যোজ্যোপেক্ষণং, নিরন্যোজ্যান্যোগোহপসিদ্ধান্তো হেত্বাভাসাশ্চ নিগ্রহস্থানানি ॥১॥৫০৫॥

অনুবাদ। (১) প্রতিজ্ঞাহানি, (২) প্রতিজ্ঞান্তর, (৩) প্রতিজ্ঞাবিরোধ, (৪) প্রতিজ্ঞাসন্ন্যাদ, (৫) হেত্বন্তর, (৬) অর্থান্তর, (৭) নিরর্থক, (৮) অবিজ্ঞাতার্থ, (৯) অপার্থক, (১০) অপ্রাপ্তকাল, (১১) ন্যুন, (১২) অধিক, (১৩) পুনরুক্তন, (১৪) অনুসূভাষণ, (১৫) অজ্ঞান, (১৬) অপ্রতিভা, (১৭) বিক্লেপ, (১৮) মতানুজ্ঞা, (১৯) পর্যানুযোজ্যোপেক্ষণ, (২০) নিরনুযোজ্যানুয়োগ, (২১) অপসিদ্ধান্ত, (২২) হেত্বাভাদ—এই সমস্ত নিগ্রহন্থান।

টিপ্পনী। মহর্ষি তাঁহার পূর্বাঞ্চলিত "নিগ্রহস্থান" নামক চরম পদার্থের বিশেষ লক্ষণগুলি বিনার জন্য প্রথমে এই স্থানের দারা দেই নিগ্রহস্থানের বিভাগ করিয়াছেন। বিভাগ বলিতে পদার্থের প্রকারভেদের নাম কীর্ত্তন। উহাকে পদার্থের বিশেষ উদ্দেশ বলে। উদ্দেশ বাতীত লক্ষণ বলা বার না। তাই মহর্ষি প্রথমে এই স্থানের দারা "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতি দাবিংশতি প্রকার নিগ্রহস্থানের বিশেষ নাম কীর্ত্তনরূপ বিশেষ উদ্দেশ করিয়া, বিতীয় স্থা হইতে বথাক্রমে এই স্থানাক্ত "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতির লক্ষণ বলিয়াছেন। আনেকের মতে এই স্থান্ত "চ" শব্দের দারা আরও অনেক নিগ্রহস্থানের সমৃত্যর স্থৃতিত হইরাছে। কিন্তু বাচম্পতি মিশ্র প্রভৃতি মহর্ষির সর্কাশের স্থান্তাক্ত "চ" শব্দের দারাই অন্যক্ত সমৃত্যর ব্রিতে বলিয়াছেন, পরে তাহা বাক্ত হইরে। উদ্যানাচার্যাের মতান্ত্রসারে "তাক্তিকরক্ষা" গ্রছে বরদরাজ বলিয়াছেন যে, এই স্থানে "চ" শব্দির সমানার্থক। উহার দারা স্থৃতিত হইরাছে যে, যথোক্ত লক্ষণাক্রাম্ব "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতিই নিগ্রহ্মান। কিন্তু কথামধ্যে বাদী বা প্রতিবাদী সহসা অপসারাদি পীড়াবশতঃ নীরব হইলে অথবা ভূতাবেশাদিবশতঃ প্রবাপ বলিলে অথবা

প্রতিবাদী কর্তৃক দোষোদ্ভাবনের পৃর্ন্নেই অতি শান্ত নিজ বুদ্ধির দারা নিজ বাকা আছোদন করিয়া, নির্দেষ অন্ত বাকা বলিলে অথবা প্রতিবাদীর উত্তর বলিবার প্রন্দেই পার্যন্থ অন্ত কোন তৃতীয় বাজি তাঁহার বক্তবা উত্তর বলিয়া দিলে, দেখানে কাহারও কোন নিগ্রহ হান হইবে না। অর্থাৎ উক্তরূপ হলে বাদী বা প্রতিবাদীর "অনমূভাবণ" ও "অপ্রতিভা" প্রভৃতি নিগ্রহন্থান হইবে না। কারণ, এরপ হলে উহা বাদী বা প্রতিবাদীর বিপ্রতিপত্তি বা অপ্রতিপত্তির অন্ত্যাপক হয় না, অর্থাৎ এরপ হলে তাঁহাদিগের কোন অপরাধ নির্ণন্ন করা যার না। "বাদিবিনাদ" প্রহে শক্তর মিশ্রও ঐরপ কথাই বিশ্বাছেন। পূর্ব্বোক্ত ত্রিবিধ কথা ভিন্ন অন্তত্ত অর্থাৎ লৌকিক বিবাদাদি হলেও যে উক্ত "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতি নিগ্রহন্থান হইবে না, ইহাও উদ্যুনাচার্য্য প্রভৃতি বলিয়াছেন।

পুর্ব্বোক্ত "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতি নিগ্রহন্থানগুলির স্বরূপ না ব্রিলে সমস্ত কথা ব্রা বার না। তাই আবঞ্চক বোধে এখানেই অতি সংক্ষেপে উহানিগের স্বরূপ প্রকাশ করিতেছি।

বাদী বা প্রতিবাদী প্রতিজ্ঞাদি বাক্য ছারা নিজ্পক স্থাপন করিয়া, পরে যদি প্রতিবাদীর ক্রিত দোষের উদ্ধারের উদ্দেশ্যে নিজের উক্ত কোন পদার্থের পরিত্যাগ করেন, তাহা হইলে তাঁহার নিজ পক্ষেরই ত্যাগ হওয়ায় (১) "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহস্থান হয়। আর য়দি ঐরপ স্থলে ঐ উদ্দেশ্রে নিজের কথিত হেতু ভিন্ন বে কোন পদার্থে কোন বিশেষণ প্রবিষ্ট করেন, তাহা হইলে (१) "প্রতিজ্ঞান্তর" নামক নিগ্রহস্থান হয়। সেখানে নিজপক্ষের পরিত্যাগ না হওয়ায় "প্রতিজ্ঞা-रानि" रम्र ना। वानी वा প্রতিবাদীর প্রতিজ্ঞা এবং তাঁহার কথিত হেতু যদি পরস্পার বিরুদ্ধ হয়, তাহা হুইলে সেধানে (৩) "প্রতিজ্ঞাবিরোধ" নামক নিগ্রহতান হয়। প্রতিবাদী বাদীর পক্ষের থণ্ডন করিলে তথন উহার থণ্ডনে অদমর্থ হইরা বাদী বদি নিজের প্রতিজ্ঞার্থ অস্বীকার করেন অৰ্থাৎ আমি ইহা বলি নাই, এইরূপ কথা বলেন, তাহা হইলে দেখানে তাঁহার (৪) "প্রতিজ্ঞা-সন্নাদ" নামক নিগ্রহস্থান হয়। প্রতিবাদী বাদীর কথিত হেত্তে বাভিচার দোব প্রদর্শন ক্রিলে বাদী যদি উক্ত দোষ নিবারণের জন্ত তাঁহার পূর্ব্বোক্ত সেই ছেকুতেই কোন বিশেষণ প্রবিষ্ট করেন, তাহা হইলে দেখানে তাহার (a) "হেত্বস্তর" নামক নিগ্রহস্থান হয়। বাদী বা প্রতিবাদী প্রতিজ্ঞাদি বাক্যের দারা নিজপক্ষ স্থাপনাদি করিতে, মধ্যে যদি কোন অসম্বদ্ধার্থ বাক্য অর্থাৎ প্রাকৃত বিষয়ের অনুপ্রোগী বাক্য প্রয়োগ করেন, তাহা হুইলে উাহাদিগের (৬) "অর্থান্তর" নামক নিগ্রহস্থান হয়। বাদী বা প্রতিবাদী যদি নিজপক স্থাপনাদি করিতে অর্থশন্ত অর্থাৎ বাহা কোন অর্থের বাচক নহে, এমন শব্দ প্রায়োগ করেন, তাহা হইলে দেখানে তাঁহার (१) "নির্থক" নামক নিগ্রহস্থান হয়। বাদী কর্ত্ত যে বাক্য তিনবার কথিত হইলেও অতি ছর্জোধার্ব বলিয়া মধ্যন্ত সভাগণ ও প্রতিবাদী কেহই তাহার অর্থ বুঝিতে পারেন না, সেইরূপ বাক্য-প্রজোগ বাদীর পক্ষে (৮) "অবিজ্ঞাতার্থ" নামক নিগ্রহস্থান হয়। বে পদস মূহ কথবা যে বাক্য-শমুহের মধ্যে প্রত্যেক পদ ও প্রত্যেক বাক্যের অর্থ থাকিলেও সমুদায়ের অর্থ নাই অর্থাও দেই প্ৰসমূহ অথবা বাকাৰমূহ নিলিত হইলা কোন একটা অৰ্থবোধ জনায় না, তাদুৰ প্ৰসমূহ অথবা

বাক্যদৰ্হের প্রয়োগ (১) "ৰপার্থক" নামক নিগ্রহস্থান। প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাব্যব বাক্য অথবা অন্তান্ত বক্তব্য বে কোন বাক্যের নিষ্কিষ্ট ক্রম কজবন করিলে অর্থাৎ যে কালে যাহা বক্তব্য, তাহাঁর পুর্বেই তাহা বলিলে (১০) "অপ্রাপ্তকাল" নামক নিগ্রহস্থান হর। বালী বা প্রতিবাদীর নিজ পক্ষ-স্থাপনে তাঁহাদিগের নিজস্মত যে কোন একটা অবয়বও কবিত না হইলে অর্থাৎ সমস্ত ব্দবয়বের প্রয়োগ না করিলে (১১) "ন্যুন" নামক নিগ্রহস্থান হয়। বাদী বা প্রতিবাদী নিজপক স্থাপনে বিনা প্রয়োজনে হেতুবাক্য বা উদাহরণবাক্য একের অধিক বলিলে অথবা দ্যণাদিও একের অধিক বলিলে (১২) "অধিক" নামক নিগ্রহস্থান হয়। নির্প্রান্তনে কোন শব্দ বা অর্থের পুনক্তি হইলে (১০) "পুনক্ত" নামক নিএৎস্থান হয়। বাদী নিজ পক্ষ-স্থাপনাদি করিলে প্রতিবাদী বাদীর কবিত বাক্যার্থ বা তাঁহার দ্বণীর প্লার্থের প্রত্যুচ্চারণ অর্থাৎ অনুভাষণ করিয়া উহার খণ্ডন করিবেন। কিন্ত বাদী তিনবার বলিলেও এবং মধ্যস্থ সভাগণ তাঁহার বাকার্য ব্রিলেও প্রতিবাদী যদি তাঁহার দ্ধণীয় পদার্থের অফু ভাষণ না করেন, তাহা হইলে দেখানে তাঁহার (১৪) "অনুমূভাষণ" নামক নিগ্রহস্থান হয়। বাদী তিন বার বলিলেও এবং মধ্যস্থ সভাগণ বাদীর সেই বাক্যাৰ্থ ব্ৰিলে প্ৰতিবাদী যদি তাহা ব্ৰিতে না পারেন, তাহা হইলে দেখানে তাঁহার (১৫) "অজ্ঞান" নামক নিগ্রহস্থান হয়। প্রতিবাদী বাদীর বাক্যার্থ ব্ঝিলেও এবং তাহার অনুভাষণ করিলেও ধদি উত্তরকালে তাঁহার উত্তরের ক্রির আন না হয়, তাহা হইলে সেখানে (১৬) "অপ্রতিতা" নামক নিপ্তহস্থান হয়। বাদী নিজ পক্ষস্থাপনাদি করিলে প্রতিবাদী যদি তথনই অথবা নিজ বক্তবা কিছু বলিয়াই ভাবী পরাজ্য সম্ভাবনা করিয়া, আমার বাড়াতে অমুক কার্য্য আছে, এখনই আমার বাওয়া অত্যাবশ্যক, পরে আসিয়া বলিব, এইরূপ কোন মিথ্যা কথা বলিয়া আরব্ধ কথার ভক করিয়া চলিয়া বান, তাহা হইলে দেখানে তাঁহার (১৭) "বিকেপ" নামক নিগ্রহম্থান হয়। প্রতি-বাদী যদি নিজপক্ষে বাদীর প্রদর্শিত দোষের উদ্ধার না করিয়া অর্থাৎ উহা স্বীকার করিয়া লইয়াই বাদীর পক্ষে ভন্তুল্য দোষের আপত্তি প্রকাশ করেন, তাহা হইলে দেখানে তাহার (১৮) "মতাস্ক্রা" নামক নিগ্রহস্থান হয়। বাদী বা প্রতিবাদী কোন নিগ্রহস্থান প্রাপ্ত হইলেও তাঁহার প্রতিবাদী যদি উহার উদ্ভাবন করিয়া, তুমি নিগৃহীত হইয়াছ, ইহা না বলেন, ভাষা হইলে দেখানে তাঁহার (১৯) "প্ৰয়ন্তবাজ্যোপেক্ষণ" নামক নিগ্ৰহস্থান হয়। এই নিগ্ৰহস্থান পরে মধ্যস্থগণ জিজ্ঞাসিত হইরা প্রকাশ ক্রিবেন অর্থাৎ ইহা মধ্যস্থগণেরই উদ্ভাব্য। বাহা বেখানে বস্ততঃ নিগ্রহস্থান নহে, ভারাকে নিগ্রহন্থান বলিয়া প্রতিবাদী কথবা বাদী যদি তাঁহার প্রতিবাদীকে এই নিগ্রহন্থান দারা তুমি নিগৃহীত হইয়াছ, এই কথা বলেন, তাহা হইলে দেখানে তাহার (২০) "নিরম্বোজ্যাম্বোগ" নামক নিগ্রহস্থান হয়। প্রথমে কোন শাস্ত্রদন্মত সিদ্ধান্ত স্থীকার করিয়া, উহার সমর্থন ক্রিতে পরে যদি উহার বিপরীত দিছাস্ত স্থীকৃত হয়, তাহা হইলে দেখানে (২১) "অপনিছাস্ত" নামক নিগ্রহস্থান হয়। প্রথম অধ্যায়ে "স্ব্যভিচার" প্রভৃতি গঞ্চবিধ হেছাভাস বেরূপে দক্ষিত হুইগাছে, দেইরাণ নক্ষণাক্রান্ত দেই সমস্ত (২২) হেছাভাস সর্বব্রই নিধ্রহন্থান হয়।

পূর্ব্বাক্ত নিগ্রহখান ভণির নধ্যে "অনমুভাষণ", "অজ্ঞান", "অপ্রতিভা", "বিক্লেপ", "মতা-

মুজা" এবং "পর্যানুপেকণ", এই ছয়টি বাদী বা প্রতিবাদীর অপ্রতিপত্তি মর্থাৎ অজ্ঞতামূলক। উহার ছারা বাদী বা প্রতিবাদীর প্রকৃত বিষয়ে অপ্রতিপত্তির অনুমান হয়। এ জন্ত ঐ ছয়টি নিগ্রহ-স্থান অপ্রতিপত্তিনিগ্রহস্থান বলিয়া ক্থিত হইয়াছে। অবশিষ্ট নিগ্রহস্থানগুলির ছারা বাদী বা প্রতিবাদীর বিক্ত জ্ঞানরপ বিপ্রতিপত্তির অহমান হয়। কারণ, দেওলি বিপ্রতিপত্তিমূলক। তাই দেগুলি বিপ্রতিগত্তিনিগ্রহস্থান বলিয়া কথিত হইগাছে। প্রথম অধ্যায়ের শেষ স্থাত্তর ভাষ্যে ভাষাকার ও ইহা বলিয়াছেন। তবে ভাষাকারের মতে "অপ্রতিপত্তি" বলিতে বাদী বা প্রতিবাদীর প্রকৃত বিষয়ে জ্ঞানের অভাবরূপ অজ্ঞতা নহে, কিন্তু দেই অজ্ঞতামূলক নিজ কর্ত্তব্যের অকরণই অপ্রতিপত্তি। ভর্প্ত ভট্টও ভাষাকারের মতেই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। পরে তাহা ব্যক্ত হইবে। কিন্তু অন্ত মংবি বাদী বা প্রতিবাদীর প্রকৃত বিষয়ে অজ্ঞতারূপ অপ্রতিপত্তির অনুমাণক নিগ্রহত্তানগুলিকেই "অপ্রতিপত্তি" নামে উল্লেখ করিয়াছেন। ধাহা বাদী বা প্রতিবাদীর আত্মগত ভ্রমজ্ঞানরপ বিপ্রতিপত্তি এবং জ্ঞানের অভাবরূপ অপ্রতিপত্তি, তাহা অপরে উদ্ভাবন করিতে পারে না, উভাবিত না হইলেও তাহা নিগ্রহস্থান হয় না। স্বতরাং বাদী বা প্রতিবাদীর ঐ বিপ্রতিপত্তি অথবা অপ্রতিপত্তির বাহা অনুমাণক নিজ, তাহাই নিগ্রহন্তান, ইহাই উক্ত মতে মহর্ষির পুর্ব্বোক্ত হুত্রের তাৎপর্যার্থ। "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতি নিগ্রহন্থানগুলি বাদী বা প্রতিবাদীর নিগ্রহের মূল কারণের অনুমাপক হইয়া,তদ্বারা পরস্পরায় নিঅহের অনুমাপক হয়, এ অভ শঙ্কর মিশ্র প্রভৃতি কেহ কেহ "নিঅহস্থান" শব্দের দারা নিঅহের স্থান কর্থাৎ অমুদাপক, এইরূপই ব্যাখ্যা করিয়াছেন।

তিকিকরকা" এছে বরদরাজ মহবির কথিত "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতিতে মহবির পূর্ব্বোক্ত নিপ্রহন্তানের সামান্ত লক্ষণের সমন্বরের জন্ত বলিয়াছেন যে, মহবির "বিপ্রতিপত্তিরপ্রতিপত্তিশ্চ নিপ্রহন্তানং" এই স্থ্রে "বিপ্রতিপত্তি" ও "অপ্রতিপত্তি" শব্দের হারা "কথা" খলে বারী ও প্রতিবাদীর প্রকৃত তথ্বের অপ্রতিপত্তিই অর্থাৎ তদ্বিবরে অজ্ঞতাই গক্ষিত হইয়াছে। কিন্তু উহা বাদী বা প্রতিবাদীর আত্মণত হর্ম বলিয়া, অন্তে উহা প্রত্যক্ষ করিতে না পারার উহা উদ্ভাবন করিতে পারে না, উহা উদ্ভাবনের অবোগা। স্কুরেরাং স্বরূপতঃ উহা নিপ্রহন্তান হইতে পারে না। অত এব প্রপ্রতিপত্তি বা প্রকৃত তথ্বে অজ্ঞতার হারা উহার অম্বন্যাপক লিক্ষই লক্ষিত হইয়াছে, বুয়িতে হইবে। অর্থাৎ মহবির পুর্বেরাক্ত ঐ স্থ্রে বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তি শব্দে লক্ষণার হারা প্রথমে তত্তের অপ্রতিপত্তি ব্রিহা, পরে আবার লক্ষণার হারা উহার অম্বন্যাপক লিক্ষ ব্রুতিত হইবে। উক্তরূপে "লক্ষিত-কক্ষণা"র হারা মাহা বালী বা প্রতিবাদীর প্রকৃত তত্ত্বে অপ্রতিপত্তির লিক্ষ অর্থাৎ হদ্দারা দেই অপ্রতিপত্তি অম্বন্ধিত হয়, তাহাই নিপ্রহন্তান, ইহাই মহবির পুর্বেরাক্ত ঐ স্থরের তাৎপর্য্যার্থ। তাহা হইলে মহবির ক্ষিত "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতি সমন্তই পুর্বেরাক্ত নিপ্রহন্তানের সামান্ত লক্ষণাক্রান্ত হয়। নচেৎ ঐ সমন্ত নিপ্রহন্তান হইতে পারে না। স্কতরাং মহবিও তাহা বলিতে পারেন না। অত এব মহবির পূর্ব্বোক্ত স্থনের উক্তর্জণই তাৎপর্য্যার্থ বুঝিতে হইবে।

কিন্ত নহর্ষির পূর্ব্বোক্ত হতের হারা তাঁহার একপ তাৎপর্য্য মনে হয় না এবং উক্ত ব্যাধ্যায় ঐ হতে "বিপ্রতিগত্তি" শব্দ এবং "১" শব্দের প্রয়োগও দার্থক হয় না। ভাষাকার ও বার্তিককার

প্রভৃতিও মহর্ষির স্থান্ত্রনারে বিপ্রতিগত্তি ও অপ্রতিপত্তি, এই উচয়কেই নিগ্রহের মূল কারণ বলিয়া গ্রহণ করিয়াছেন। জয়স্ত ভট্ট ভাষাকারের মতারুদারে ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, যাহা বস্তুতঃ দাধন নহে, কিন্ত ভত্ত,লা বলিয়া প্রতীত হওয়ায় সাধনাভাস নামে ক্থিত হয়, তাহাতে সাধন বলিয়া যে ভ্রমাত্মক বৃদ্ধি এবং বাহা দূবণ নহে, কিন্তু দূৰণাভাগ, তাহাতে দূবণ বলিয়া বে ভ্ৰমাক্সক বৃদ্ধি, তাহাই বিপ্রতি-পত্তি। এবং আরম্ভ বিষয়ে যে অনারম্ভ অর্থাৎ নিজ কর্ত্তব্যের অকরণ, তাহা অপ্রতিপত্তি। বাদী নিম্ন পক্ষ সাধন করিলে তথন উহার খণ্ডনই প্রতিবাদীর কর্ত্তব্য, এবং প্রতিবাদী থণ্ডন করিলে তথন উহার উদ্ধার করাই বাদীর কর্তব্য। বাদী ও প্রতিবাদীর যথানিয়মে ঐ নিজ কর্তব্য না করাই ভাঁহানিগের অপ্রতিপত্তি। বিপরীত বুঝিয়া অথবা ংথাকর্ত্তব্য না করিয়া, এই ছই প্রকারেই বাদী ও প্রতিবাদী পরান্তিত হইরা থাকেন। স্কুতরাং পূর্মোক্ত বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তি, এই উভন্নই তাঁহাদিগের পরাজ্যের মূল কারণ। বার্ত্তিক্লার উদ্যোতকরও মহর্বির স্ত্রোক্ত "বিপ্রতি-পত্তি" ও "অপ্রতিপত্তি" এই উভয়কেই গ্রহণ করিয়া বলিয়াছেন বে, সামাগ্রতঃ নিপ্রহস্থান ছিবিধ। যদি বল, "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতি অনেক নিগ্রহস্থান কথিত হওয়ায় নিগ্রহস্থান দ্বিবিধ, ইহা উপপন্ন হয় না, এতত্ত্তরে উল্লোভকর বলিয়াছেন বে, সামালতঃ নিগ্রহত্তান বিবিধ হইলেও উহার তেল-বিস্তব বিবহাবশত:ই অর্থাৎ ঐ বিবিধ নিগ্রহস্তানের আরও অনেক প্রকার ভেদ বলিবার জয়ই মহর্ষি পরে উহার ছাবিংশতি প্রকার ভেদ বলিয়াছেন। কিন্ত উহাও উদাহরণ মাজ; স্থতরাং উহার ভেদ অনন্ত। অর্থাৎ ঐ সমন্ত নিগ্রহতানের আন্তর্গনিক তেদ অনন্ত প্রকার সন্তব হওয়ায় নিগ্রহন্থান অনস্ত প্রকার।

বৌদ্ধনন্তালার গৌতমোক্ত "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতি অনেক নিগ্রহন্তান স্থীকার করেন নাই।
তাঁহারা উহার মধ্যে অনেক নিগ্রহন্তানকে বালকের প্রলাপতৃল্য বা উন্মন্তপ্রলাপ বলিয়াও উপেক্ষা
করিয়াছেন এবং শান্তকারের পক্ষে উহার উরেধ করাও নিতান্ত অস্তৃতিত বলিয়া মহর্ষি গৌতমকে
উপহাসও করিয়াছেন। পরবর্ত্তা প্রথাত বৌদ্ধ নৈয়ায়িক ধর্মকীর্ত্তি উক্ত বিষয়ে বিশেষ বিচার
করিয়া বলিয়াছেন যে, বালী ও প্রতিবালীর "অসাধনাক্ষর্কান" অর্থাৎ যাহা নিজপক্ষসাধনের
অক নহে, তাহাকে সাধন বলিয়া উরেধ করা এবং "অনোবোভাবন" অর্থাৎ যাহা নোষ নহে,
তাহাকে দোষ বলিয়া উত্তাবন করা, ইহাই নিগ্রহন্তান। ইহা তির আর কোন নিগ্রহন্থান মুক্তিযুক্ত
না হওয়ায় তাহা স্বীকার করা যায় না। তাৎপর্যানীকাকার বাচপ্পতি মিশ্র উন্দ্যোতকরের
পূর্ব্বোক্ত কথার উন্দেশ্য হাক্ত করিতেও প্রথমে ধর্মকীর্ত্তির "অসাধনাক্ষর্কান" ইত্যাদি কারিকা
উদ্ধৃত করিয়া উন্দ্যোতকরের পূর্ব্বোক্ত কথার বারাই সংক্ষেপে উহার প্রতিবাদ করিয়াছেন। কিন্ত

 <sup>।</sup> অনাধনাঞ্জনমংশ্বোভাবনং ব্রোঃ।
 নির্ত্তানমন্তরু ন বৃক্তনিতি নেবাতে।

ধর্মকীর্ত্তির "প্রমাণবিদিশ্যর" নামক যে প্রাসিক গ্রন্থ ছিল, তাহাতেই তিনি উক্ত কারিকা ও উক্ত বিবরে বিচার প্রকাশ করিয়াছিলেন, ইহা মনে হয়। কিন্তু ঐ প্রস্থ এবন পাওয়া বায় না। তিবকতীয় ভাগায় উহার সম্পূর্ণ কর্মবান আছে। কেহু কেহু ভাহা হইতে মূল উদ্ধায়ের এক্স চেপ্তা করিতেহেন।

উন্ধ্যোতকর ধর্মকীর্ত্তির কোন কারিকা উদ্ধৃত করেন নাই, তিনি তাহার নামও করেন নাই। জয়স্ক ভট্ট ধর্মকীর্ত্তির উক্ত কারিকা উদ্ভ করিয়া প্রথমে উন্মোতকর ও বাচম্পতি মিশ্রের ভার বলিয়াছেল যে, সংক্ষেপতঃ নিপ্তহন্তান যে ছিবিধ, ইহা ত মহর্ষি গৌতমও "বিপ্রতিপত্তির প্রতি-পতিশ্চ নিগ্রহস্থানং" (১)২০১৯) এই স্থাত্তর ছারা বলিরাছেন। পরন্ত মহর্ষির ঐ স্থােজ সামানা লকণের ছারা সর্বপ্রকার নিগ্রহস্থানই সংগৃহীত হইরাছে। কিন্ত ধর্মকীর্ভির ক্থিত লক্ষণের ঘারা তাহা হর না। কারণ, বেখানে বাদী বা প্রতিবাদীর উত্তরের ক্রি না হওয়ায তাঁহারা কেহ পরাজিত হইবেন, দেখানে তাঁহার ''অপ্রতিভা" নামক নিগ্রহস্থান কথিত হইয়াছে। কিন্তু দেখানে বাহার উত্তরের ক্তুর্ত্তি হর না, তিনি ত বাহা দোব নহে, তাহা দোব বশিরা উত্তাবন করেন না এবং বাহা সাধনের অঙ্গ নহে, তাহাও সাধন বলিয়া উলে । করেন না। স্থতরাং সেথানে ধর্মকীর্ত্তির মতে তিনি কেন পরাজিত ইইবেন ? তাঁহার অপরাধ কি ? বদি বল, ধর্মকীর্ত্তি যে ''অদোষোভাবন''কে নিগ্রহস্থান বলিয়াছেন, উহার ছারা কোন দোষের উভাবন না করা, এই অর্থও তাঁহার বিবক্ষিত। স্কুতরাং বে বাদী বা প্রতিবাদী উত্তরের ক্ষূর্তি না হওয়ার কোন উত্তর বলেন না, স্থতরাং কোন দোষোভাবন করেন না, তিনি ধর্মকীর্টির মতেও নিগৃহীত হইবেন। বস্ততঃ বাহা দোষ নহে, তাহাকে দোষ বলিয়া উদ্ভাবন এবং দোষের অকুদ্রাবন, এই উচয়ই "আদোষোদ্রাবন" শক্তের ৰাবা ধর্মকীর্ত্তি প্রকাশ করিয়াছেন, ইহা স্বীকার্য্য। জয়স্ত ভট্ট এই কথারও উল্লেখ করিয়া বনিয়াছেন যে, তাহা হইলে শকান্তরের ছারা গৌতমোক্ত "বিপ্রতিপত্তি" ও "অপ্রতিপত্তি"ই নিগ্রহস্থান বলিয়া কথিত হইয়াছে, ইহাই স্বীকার করিতে হইবে। কারণ, কোন দোষের উত্তাবন না করা ত গৌতমোক্ত অপ্রতিপত্তিই। এইরূপ ধর্মকীর্ত্তির প্রথমোক্ত "অদাধনাক্ষবচনং" এই বাকোর ৰাৱা সাধনের অক বা সাধনের উল্লেখ না করাও নিগ্রহস্থান বলিয়া কথিত হুইলে উহাও ত অপ্রতিপত্তিই। অভএব শকান্তর দারা মহবি অফপাদপাদের নিকটেই শিক্ষা করিয়া তাঁহারই ক্ষিত "বিপ্রতিপত্তি" ও "অপ্রতিপত্তি"রূপ নিগ্রহস্থানম্বর্গকে ধর্মকীর্ত্তি উক্ত প্লোকের ছারা নিবন্ধ করিয়াছেন। তিনি কিছুমাত্র নৃতন বুঝেন নাই ও বলেন নাই।

ধর্ম কার্ত্তি বনিয়াছেন যে, গৌতম প্রথমে সামায়তঃ নিয়ধ্যান ।বিবিধ বলিলেও পরে যে "প্রতিজ্ঞাধানি" প্রভৃতি নিয়ধ্যান বলিয়াছেন, তল্মধ্যে অনেকগুলিই অযুক্ত। যেমন তাঁহার প্রথমাক্ত "প্রতিজ্ঞাধানি" কথনই নিয়ধ্যান হইতে পারে না। কারণ, বাদী বা প্রতিবাদীর প্রতিজ্ঞারাকা তাঁহাদিগের নিজপক্ষ সাধনের অকই নহে, উহা অনাবশ্রক। স্বতরাং তাঁহাদিগের প্রতিজ্ঞারাকাই নিয়ধ্যান। কিন্তু প্রতিজ্ঞার ধানি নিয়ধ্যান নহে। এবং ধেরূপ স্থলে "প্রতিজ্ঞারানি"র উনাহরণ প্রদর্শিত হয়, সেখানে বস্তুতঃ বাদীর প্রতিজ্ঞার ধানিও হয় না। পরব্র সেই স্থলে বাদী ব্যতিচারী হেতুর প্রয়োগ করায় হেল্বাভাসরূপ নিয়ধ্যানের দ্বারাই নিগৃহীত হন, প্রতিজ্ঞারানির দ্বারা নিগৃহীত হন না। স্বতরাং "প্রতিজ্ঞারানি"র ক্ষয় কোন হল বক্তব্য। ক্ষিত্ত তাহা নাই, অতএব "প্রতিজ্ঞাহানি" কোনরূপেই নিয়ধ্যান হইতে পারে না। এইরূপ গৌতমোক্ত "প্রতিজ্ঞান্তর"ও নিয়ধ্যান হইতে পারে না। কারণ, যিনি পূর্বপ্রতিজ্ঞার্থ সাধন

করিতে না পারিয়া সহসা দিতীয় প্রতিজ্ঞা বলেন, তিনি ও উন্মন্ত । তাঁহার ঐ উন্মন্তপ্রলাপ শাস্তে লক্ষিত হওয়া উচিত নহে। এইরূপ অর্থাপ্য অবাচক শব্দ প্রয়োগকে বে "নিরর্থক" নামে নিপ্রহন্থান বলা হইয়াছে, উহা ত একেবারেই অযুক্ত। কারণ, যে ব্যক্তি ঐরূপ নির্থক শব্দ প্রয়োগ করে, সে ত বিচারে অধিকারীই নহে। তাহার ঐরূপ উন্মন্তপ্রলাপকেও নিপ্রহন্থান বলা নিতান্তই অযুক্ত। আর তাহা হইলে বাদী বা প্রতিবাদী কোন ছরভিদ্ধিবশতঃ হস্ত দারা নিজের কপোল বা গগুদেশ প্রভৃতি বাজাইয়া অথবা ঐরূপ অন্ত কোন কুচেষ্টার দারা প্রতিবাদীর প্রতি অবজ্ঞা প্রকাশ করিলে, সেই কপোলবাদন প্রভৃতিও নিপ্রহন্থান বলা উচিত। গৌতম তাহাও কেন বলেন নাই ? তাহাও ত অর্থশ্র শব্দ অথবা বার্থ কর্মা। উহা করিলেও ত বাদী বা প্রতিবাদী সেধানে অবশ্রুই নিগৃহীত হইবেন। এইরূপ আরও অনেক নিপ্রহন্থান বৌদ্ধমপ্রশার স্বীকার করেন নাই। পরে তাহা ব্যক্ত হইবে।

"ক্তায়মঞ্জী"কার ক্রমন্ত ভট্ট পরে বথাস্থানে ধর্মকীর্ত্তির সমস্ত বথার উল্লেখ করিয়া িচার-পূর্বক সর্বত্তই তাহার প্রতিবাদ করিয়া গিয়াছেন। তিনি পরবর্তী হুত্রোক্ত "প্রতিজ্ঞাহানি"র ব্যাখ্যায় বলিয়াছেন যে, বাদী বা প্রতিবাদীর প্রতিজ্ঞাবাক্য অব্যাই তাহাদিণের অপক্ষদাধনের অঙ্ক। কারণ, বাদী বা প্রতিবাদী নিজের প্রতিজ্ঞার্থ দাধন করিতেই হেতু ও উনাহরণ প্রভৃতি প্রয়োগ করেন। নচেৎ হেতু প্রভৃতি প্রয়োগ করা অসংগত ও অনাবশ্রক। অভ এব প্রতিজ্ঞা-बाबाहे (व, जनक माध्यमद लावम जल, देश चोकार्या। जाहे डेश अवम अवद्यत बनिया कथिक ভট্যাতে। ধর্মকীর্ত্তি উহাকে অবয়বের মধ্যে গ্রহণ না করিলেও পূর্বের অবয়ব ব্যাথায় নানা যুক্তির ছারা উহার অবয়বত্ব দিল করা হইয়াছে। স্থতরাং প্রতিজ্ঞাবাক্যের প্রয়োগই নিপ্রহ-স্থান, অৰ্থাৎ বাদী বা প্ৰতিবাদী প্ৰতিজ্ঞাবাক্যের উচ্চারণ করিলেই নিগৃহীত হইবেন, ইহা নিভাস্ত অযুক্ত। কিন্ত যে কোন রূপে বাদী বা প্রতিবাদীর নিজ পক্ষের ভাগে হইলে ভাঁহার। নিজের প্রতিজ্ঞার্থ দিল্প করিতে না পারায় অবশুই নিগৃহীত হইবেন। স্থতরাং "প্রতিজ্ঞাহানি" অবশ্ৰই নিগ্ৰহস্থান বলিয়া স্বীকাৰ্যা। পরে ইহা পঞ্জিট হইবে। অবশ্ৰ প্ৰতিবাদী বাদীর ক্ষতিত হেতুতে ব্যভিচার দোব প্রদর্শন করিলে তথন বদি বাদী ঐ দোবের উদ্ধারের জন্য কোন উত্তর না বলেন, তাহা হইলে দেখানে তিনি ছেম্বাভাগের দায়াই নিগৃহীত হইবেন। কিত্ত "প্রতিজ্ঞাহানি" স্থলে বাধী সেই ব্যভিচার দোষের উদ্ধারের উদ্দেশ্মেই কোন উত্তর বলিয়া নিজের প্রতিক্ষা পরিত্যাগ করার দেখানে তিনি "প্রতিক্ষাহানি"র হারাই নিগৃহীত হন। কারণ, প্রতিবাদী দেখানে পরে তাঁহার দেই "প্রতিজ্ঞাহানি"রই উদ্ভাবন করিয়া, তাঁহাকে নিগৃহীত বলেন। অভ ধব "প্রতিজ্ঞাহানি" নামে পুণক্ নিগ্রহস্থান কথিত ইইয়াছে এবং উক্ত যুক্তি অনুসারে তাহা অবগ্র স্বীকার্য্য।

ধর্মকীর্ত্তি ও তাঁহার সম্প্রদার যে, গৌতমোক্ত "প্রতিজ্ঞান্তর" নামক নিপ্রধ্যানকে উন্মন্ত-প্রলাপ বলিরাছেন, তত্তরে জয়স্ত ভট্ট বলিয়াছেন যে, "প্রতিজ্ঞান্তর" ছলে বাদী তাঁহার ছেত্তে প্রতিবাদীর প্রদর্শিত ব্যক্তিচার-দোষের উদ্ধারের উদ্দেশ্রেই স্থার কোন পছা না দেখিয়া কোন

বিশেষণ প্ররোগ করিয়া দিতীয় প্রতিজ্ঞা বলেন। স্নতরাং তিনি তাঁহার সাধাদিভির অনুকুল বুঝিরাই ঐ প্রতিক্রান্তরের প্রয়োগ করার উহা কথনই তাঁহার উন্মন্ত প্রনাপ বলা বার না। আর উহাও বদি উন্মন্তপ্রলাগ হল, তাহা হইলে তোমরা বে "উভয়াদিদ্ধ" নামক হেলাভাদ স্বীকার করিয়া উহার উদাহরণ বণিয়াছ—"অনিত্য: শক্ষ: চাক্ষ্বরাৎ," এই বাক্য কেন উন্মন্তপ্রকাপ নহে ? শক্ষের চাকুষড, বালী ও প্রতিবাদী উভরের মতেই অদিক। তাই তোমরা উক্ত স্থলে চাকুষক্তেতু "উভয়াসিক" নামক খেলাভাগ বলিয়াছ। কিন্তু কোন বালকণ্ড কি শব্দকে চাকুৰ পদাৰ্থ বলে ? তবে অহমত বাদী কেন উক্লপ প্ৰয়োগ করিবেন ? কোন বাদীই কোন স্থলে উক্লপ প্ররোগনা করিলে বা ঐক্রপ প্রয়োগ একেবারে অনন্তব হইলে তোমরা কিক্রপে উহা উনাহরণক্রপে প্রদর্শন করিয়াছ ? তোমাদিগের কবিত ঐ বাক্য উন্মন্তপ্রলাণ নতে, কিন্ত মহর্বি গোতমোক্ত "প্রতি-জান্তর" উন্মন্ত প্রকাপ, ইহা বলা ভিকুর পকে নিজের দর্শনে অপূর্ব্ব অনুরাগ অথবা গৌতমের দর্শনে অপুর্ব বিবেষ ভিন্ন আর কিছুই নহে। জয়ন্ত ভট্ট গৌতমোক্ত "নির্থক" নামক নিবাহস্থানের ব্যাথা। করিতেও বৌদ্ধসম্প্রধায়কে উপহাস করিয়া বলিয়াছেন যে, যদি তোমরা এই "নিবর্থক" নামক নিগ্রহস্থানের স্পষ্ট উদাহরণ প্রশ্ন কর এবং ক্রেন্ধ না হও, তাহা হইলে বলি যে, তোমাদিগের সমস্ত বাকাই "নিঃর্থক" নামক নিগ্রহস্থানের উদাহরণ। কারণ, বিজ্ঞানমাত্রবাদী তোমাদিগের মতে অর্থ বা ৰাহ্ পদাৰ্থ অলীক, কোন শব্দেৱই বাস্তব বাচ্য অৰ্থ নাই, শব্দপ্ৰমাণ্ড নাই। কিন্তু প্রলোক-ভবদৰী পরিভছবোধী মহাবিধান শাকা ভিক্পণও যেমন অর্থপ্ত বাকা প্রয়োগ করিয়াও উন্মন্ত নহেন, তজ্ঞপ প্রমানাদিবশতঃ অন্ত কোন বাদীও নির্থক ক চ ট ত প প্রভৃতি বর্ণের উচ্চারণ করিলে তাহাকেও উন্মত্ত বলা যায় না। আর যে, কপোলবাদন ও গওবাদন প্রভৃতি কেন নিগ্ৰহস্থান বণিয়া কথিত হয় নাই ? ইহা বলিয়াছ, কিন্তু উহা ত বাকাই নংহ, উহা "কথা"-সভাবই নহে, স্নতরাং উহার নিঞ্ছেখনত বিষয়ে কোন চিস্তাই উপস্থিত হইতে পারে না। জয়স্ত ভট্ট পরে উক্ত সম্প্রদায়কে তিরস্কার করিতেই বনিয়াছেন যে, বাদী ও প্রতিবাদীর "কথা"র প্রদক্ষেও বাহার মনে কপোলবাদন, গগুৰাদন প্ৰভৃতিও উপস্থিত হয়, তাগার মনে উহার অপেক্ষায় অতি জ্যন্তও আর কিছু উপস্থিত হাঁতে পারে। প্রীমন্বাচম্পতি মিশ্র গৌতযোক্ত "নির্থক" নামক নিগ্রহ-স্থানের অন্তর্মপ ব্যাখ্যা করিয়া কপোলবাদন প্রভৃতি যে উহার লক্ষপাক্রান্তই হয় না, ইহা বুঝাইয়াছেন। কিন্ত শৈবাচার্য্য ভাসর্ব্যঞ্জ "কথা" স্থলে বাদী ও প্রতিবাদীর ত্র্বাচন ও কপোল-বাদন প্রভৃতিকেও নিগ্রহতান বলিয়াই স্বীকার করিয়াছেন। পরে ইহা বাক্ত হুইবে।

পূর্ব্বোক্ত বৌদ্দমপ্রানারর শেষ কথা এই যে, যে ভাবে "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতি নিপ্রহন্তানের ভেদ স্বীকৃত হইরাছে, ঐ ভাবে ভেদ স্বীকার করিলে অসংখ্য নিপ্রহন্তান স্বীকার করিতে হর। নিপ্রহন্তানের পরিগণনাই হইতে পারে না। এতহন্তরে জয়স্ত ভট্ট পূনঃ পূনঃ বলিয়াছেন যে, নিপ্রহন্তান অসংখ্য প্রকারেই সন্তর হওয়ায় উহা যে অসংখ্য, ইহা গোতমেরও দশ্মত। কিন্ত তিনি অসংখ্য প্রকার প্রকারভেদ বলিয়াছেন। একই স্থলে অনেক নিপ্রহন্তানের সন্তর হইলে সংকীর্ণ নিপ্রহন্তান অসংখ্য প্রকার হইতে পারে।

স্থতরাং পূর্ব্বোক্ত "জাতি"র ভার "নিগ্রহস্থান"ও অনন্ত। বস্তুত: অসংকীর্ণ নিগ্রহস্থানও আরও অনেক প্রকার হইত্তে পারে। মহর্ষি গোতমও সর্বশেষ হাত্রে "5" শব্দের ছারা তাহা হতনা করিরাছেন, ইহাও বলা বায়। বাচপাতি মিশ্র প্রভৃতি বলিরাছেন বে, যাহারা উত্তমবৃদ্ধি, তাঁহানিগের পক্ষে কোন নিগ্রহস্থান শস্তব না হওয়ায় তাঁহারা অবখ্য নিগৃহীত হন না এবং যাহারা অধুমবৃদ্ধি, তাহারা "কথা"র ক্ষিকারী না হওয়ায় তাহ'দিগের পক্ষে নিপ্রহস্তানের কোন সম্ভাবনাই নাই। কিন্ত বাঁহারা মধ্যমর্দ্ধি এবং কথার অধিকারী, তাঁহাদিগের পক্ষে নিগ্রহস্থান সম্ভব হওয়ায় তাঁহারাই নিগৃহীত হন। "কথা"ছলে অনেক সময়ে তাঁহাদিগেরও সভাক্ষোভ বা প্রমাদাদিংশতঃ এবং কোন স্থলে ভাষী পরাজ্যের আশ্বায় অনেক প্রকার নিগ্রহণ্ডান ঘটিয়া থাকে। ভাঁহাদিগের পক্ষে সভাক্ষোভ বা প্রমানাদি অগন্তব নহে। বস্ততঃ মধামবৃদ্ধি বাদী ও প্রতিবাদীর জিগীবামূলক "জন্ন" ও "বিতপ্ত।" নামক কথার কাহারও পরাজ্বরূপ নিবাহ অবখ্যাই হইয়া থাকে। স্থতরাং তাঁহার পক্ষে কোন নিগ্রহখানও অবশ্রাই ঘটে। যে যে প্রকারে দেই নিগ্রহখান ঘটিতে পারে এবং কোন স্থলে সভাই ঘটিয়া থাকে, মহবি তাহারই অনেকগুলি প্রকার প্রধর্শন করিয়া তক্ত্ নিৰ্ণয় ও জয়-পরাজয় নিৰ্ণয়ের উপায় প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন এবং তদবারা বাহাতে বাদী বা প্রতিবাদীর এরপ কোন নিগ্রহস্থান না ঘটে, তজ্জ্ঞ সতত তাঁহাদিংকে অবহিত থাকিবার জন্তুও উপদেশ হুচনা করিয়া গিয়াছেন। তিনি তঁ হার বর্ণিত চতুর্বিংশতি প্রকার "জাতি" ও দ্বাবিংশতি প্রকার "নিগ্রহস্থানে"র মধ্যে কোনটাই একেবারে অসম্ভ । মনে করেন নাই। কারণ, সভাম থা মধামবুরি বাদী ও প্রতিবাদীদিগের জিগীবামুলক বিচারে তাঁহাদিগের তৎকালীন বিচিত্র বুদ্ধি বা বিচিত্র অবস্থা তিনি সম্পূর্ণরূপেই জানেন। আর তিনি জানেন,—"কালো হারং নিরব্ধির্মিপুলাচ श्री"। >।

ভাষ্য। তানীমানি স্বাবিংশতিধা বিভক্তা লক্ষ্যন্তে।

অমুবাদ। সেই এই সমস্ত নিগ্রহস্থান দ্বাবিংশতি প্রকারে বিভাগ করিয়া লক্ষিত হইতেছে অর্থাৎ পরবর্ত্তী বিতীয় সূত্র হইতে মহর্ষি তাঁহার বিভক্ত নিগ্রহস্থান-গুলির যথাক্রমে লক্ষণ বলিতেছেন।

## সূত্র। প্রতিদৃষ্টান্ত-ধর্মাভ্যনুজ্ঞা স্বদৃষ্টান্তে প্রতিজ্ঞাহানিঃ॥ ॥২॥৫০৩॥

অনুবাদ। স্বকীয় দৃষ্টান্ত পদার্থে প্রতিদৃষ্টান্ত পদার্থের ধর্মের স্বীকার প্রতিজ্ঞা-হানি। স্বর্থাৎ বাদী নিজ দৃষ্টান্তে প্রতিদৃষ্টান্তের ধর্ম স্বীকার করিলে তৎপ্রযুক্ত তাঁহার "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহস্থান হয়।

ভাষ্য। সাধ্যধর্মপ্রতানীকেন ধর্মেণ প্রতাবস্থিতে প্রতিদৃষ্টান্তধর্মং

ষদৃষ্ঠীত্তেই ভারুজানন্ প্রতিজ্ঞাং জহাতীতি (১) প্রতিজ্ঞাহানিঃ।
নিদর্শনং—'প্রতিরাক হাদনিতাঃ শব্দো ঘটব'দিতি কতে অপর আহ,—দৃষ্ঠনৈন্দ্রিরক হং সামাতে নিত্যে, কন্মান্ন তথা শব্দ ইতি প্রত্যবন্ধিতে ইদমাহ
—যদ্যৈন্দ্রিরকং সামান্যং নিতাং কামং ঘটো নিত্যোহন্তিতি। স খল্লয়ং
সাধকস্থ দৃষ্টান্তস্থ নিতা হং প্রসঞ্জন্মন্ নিগমনান্তমের পক্ষং জহাতি।
পক্ষং জহৎ প্রতিজ্ঞাং জহাতীভাগতে, প্রতিজ্ঞাশ্রেরাৎ পক্ষপ্রতি।

অমুবাদ। সাধ্যধর্মের বিরোধী ধর্মের ছারা (প্রতিবাদা) প্রত্যবস্থান করিলে অর্থাৎ বাদীর হেতুতে কোন দোষ বলিলে (বাদী) স্বকীয় দৃষ্টান্তে প্রতিদৃষ্টান্তের ধর্ম স্বীকার করত প্রতিজ্ঞা ত্যাগ করেন, এ জন্ম (১) "প্রতিজ্ঞাহানি" হয়।

উদাহরণ যথা—ইক্রিয়গ্রাহ্ম প্রথাক শব্দ ঘটের ভায় অনিতা, এইরূপে (বাদী নিজ পক্ষ স্থাপন) করিলে অপর অর্থাৎ প্রতিবাদী বলিলেন, নিতাসামাতে অর্থাৎ ঘটর প্রভৃতি নিতা জাতি পদার্থে ইক্রিয়গ্রাহ্ম দৃষ্ট হয়, শব্দ কেন সেইরূপ নহে ? অর্থাৎ ইক্রিয়গ্রাহ্ম জাতির ভায়ে ইক্রিয়গ্রাহ্ম শব্দও কেন নিতা হইবে না ? এইরূপ প্রতাবস্থান করিলে (বাদী) ইহা বলিলেন,—যদি ইক্রিয়গ্রাহ্ম সামাভ (ঘটরাদি) নিতা হয়, আচছা ঘটও নিতা হউক ? অর্থাৎ আমার নিজদৃষ্টান্ত যে ঘট, তাহার নিতারই স্বীকার করিব। সেই এই বাদী অর্থাৎ উক্ত স্থলে যিনি ঐরূপ বলেন, তিনি সাধক দৃষ্টান্তের অর্থাৎ অনিতা বলিয়া গৃহীত নিজদৃষ্টান্ত ঘটের নিতার প্রস্কান করায় নিগমন পর্যান্ত পক্ষই ভাগা করেন। পক্ষ ভ্যাগা করায় প্রতিজ্ঞা ত্যাগ করিনেন—ইহা কথিত হয়। কারণ, পক্ষ প্রতিজ্ঞাশ্রিত।

টিগ্ননী। মহবি এই প্রের বারা তাঁহার প্রথমাক্ত "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহন্তানের লক্ষণ স্থানা করিরাছেন। ভাষাকার ইহার ব্যাখ্যা করিরাছেন যে, বাদীর নিজপক্ষ স্থাপনের পরে প্রতিবাদী বাদীর সেই সাধাধর্মের বিরুদ্ধ ধর্মের বারা বাদীর হেতৃতে কোন দোষ প্রনর্শন করিলে, তথন যদি বাদী তাঁহার নিজ দৃষ্টাস্তে প্রতিবাদীর অভিনত প্রতিদ্ধাস্তের ধর্ম স্থাকারই করেন, তাহা হইলে তথন তাহার সেই নিগমন পর্যান্ত পক্ষেরই ত্যাগ হওয়ার "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহণ্ডান হর। যেয়ন কোন বাদী "শক্ষোহনিতা প্রক্রিয়কস্থাৎ ঘটবং" ইত্যাদি নায়বাক্য প্রাণ্ডাপ করিলা শক্ষের অনিতাহ সংস্থাপন করিলে, প্রতিবাদী বনিলেন যে, যে ইন্দ্রিয়প্রান্ত্র হেতৃর বারা ঘটদুষ্টাস্তে শক্ষকে অনিতা বনিলা সাধন করিতেছ, ঐ ইন্দ্রিয়প্রান্ত্রত ঘটাদি আহিতেও আছে। কারণ, ঘটাদির লাম তদ্যত ঘটমাদি আতিরও প্রচাক্ষ হর এবং ঐ আতি নিতা বনিয়াই স্থাকত। তাহা হইলে ঐ ইন্দ্রিয়প্রান্ত্র হেতৃর বারা ঘটমাদি জাতির লাম শক্ষের নিতাছ কেন দিক্ষ হইবে না ও যদি বল, অনিতা ঘটাদি পদার্থেও ইন্দ্রিয়প্রান্ত্র পাকার

উহা নিতাত্বের ব্যভিচারী। তাহা হইলে উহা নিতা ও জনিতা, উভয় পদার্থেই বিদ্যান থাকার উহা জনিতাত্বেরও ব্যভিচারী। স্নতরাং ঐ ইন্দ্রিরগ্রাহ্ব হেতুর দারা শব্দে জনিতাত্বও দিছ্ক হইতে পারে না। প্রতিবাদী উজ্জরণে বাদীর হেতুতে ব্যভিচার-দোবের উদ্ভাবন করিলে তথন বাদী যদি বলেন বে, আছো, ঘট নিতা হউক। ইন্দ্রিরগ্রাহ্ম ঘটরজাতি যথন নিতা, তথন ওদ্দৃষ্টান্তে ইন্দ্রিরগ্রাহ্ম ঘটকেও নিতা বলিরাই স্বীকার করিব। উক্ত স্থলে প্রতিবাদী বাদীর সাধাধর্ম যে জনিতাত্ব, তাহার বিক্রন্ধ নিতাত্ব ধর্মের দারা জর্মাৎ ঘটলাদি ইন্দ্রিরগ্রাহ্ম জাতিতে নিতাত্ব ধর্ম প্রদর্শন করিয়া, বাদীর হেতুতে ব্যভিচার-দোবের উদ্ভাবন করিলে তথন বাদী, প্রতিবাদীর অভিমত প্রতিদৃষ্টান্ত যে, ঘটলাদি জাতি, তাহার ধর্ম যে নিতাত্ব, তাহা নিজ দৃষ্টান্ত হুটাবার করার এই স্করাম্ব্যারে তাহার শ্বেপ্রভাহানি" নামক নিগ্রহম্বান হয়।

853

অবশুই প্রশ্ন হইবে দে, উক্ত স্থলে বালীর দৃষ্টান্তহানিই হয়, প্রতিজ্ঞাহানি কিরূপে হইবে প্রতিনি ত তাঁহার "অনিতাঃ শব্দঃ" এই প্রতিজ্ঞাবাকা পরিতাগ করেন না। এ অন্ত ভাষাকার পরেই বনিয়াছেন দে, উক্ত স্থলে বালী তাঁহার কথিত দৃষ্টান্ত ঘটের নিতাপ স্বীকার করার ফলতঃ তিনি তাঁহার প্রতিজ্ঞা হইতে নিগমনবাকা পর্যান্ত পক্ষই তাগা করেন। স্বতরাং তিনি তথন প্রতিজ্ঞা তাগা করিলেন, ইহা কথিত হয়। কারণ, যাহা পক্ষ, তাহা প্রতিজ্ঞাপ্রিত। এখানে বালীর নিজ পক্ষের সাধন প্রতিজ্ঞাদি নিগমন পর্যান্ত ভারবাকাই "পক্ষ" শব্দের ঘারা কথিত হইয়ছে। প্রতিজ্ঞাপ্রত। ভাষাকারের ছাৎপর্যা এই যে, পুর্ব্বোক্ত স্থলে বালী প্রথমে অনিতা বালীর কথিত ইন্দ্রিরাত্তর তালাকারের ছাৎপর্যা এই যে, পুর্ব্বোক্ত স্থলে বালী প্রথমে অনিতা বালীর কথিত ইন্দ্রিরাত্তর কলি বিল্লা স্থাকার করার ঘটের ভার শব্দ অনিতা, এই কথা তিনি আর বিল্লিত পারেন না। পরত্র ঘটের ভার শব্দও নিতা, ইহাই তাঁহার স্বীকার করিতে হয়। তাহা হইলে উক্ত স্থলে তিনি ঘট নিতা হউক, এই কথা বিল্যা ফলতঃ তাঁহার পূর্বকথিত "অনিতাঃ শব্দঃ" এই প্রতিজ্ঞাদি নিগমন পর্যান্ত সমস্ত বাক্যরূপ পক্ষই পরিত্যাগ করায় তাঁহার "প্রতিজ্ঞান্ত হানি।" অবজ্ঞাই হইবে।

কিন্ত বার্ত্তিকরার উন্দোত্তর ভাষাকারের উক্তরণ বাাখা। গ্রহণ করেন নাই। তিনি বিদ্যাহেন যে, বাদী উক্ত হলে স্পষ্ট কথার শন্ধ অনিতা, এই প্রতিজ্ঞাবাক্যের পরিত্যাগ না করার তাঁহার "প্রতিজ্ঞাহানি" বলা বার না। উক্ত হলে তাঁহার দৃষ্টান্তহানিই হয়। স্মৃতরাং দৃষ্টান্তাদিছি দোষপ্রযুক্তই তাঁহার নিগ্রহ হইবে। কিন্তু উক্ত হলে বাদী যদি স্পষ্ট কথার বলেন বে, তাহা হইলে শন্ধ নিত্যই হউক ? শন্ধকে নিতা বিদ্যাই স্বীকার করিব ? তাহা হইলেই বাদীর "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহশ্বান হইবে। তাৎপর্যাটীকারার বাচস্পতি মিশ্র উন্দ্যোতকরের যুক্তি সমর্থন করিতে বলিয়াছেন যে, যদি দৃষ্টান্তের পরিত্যাগ্রশতঃ প্রতিজ্ঞাতার্থনিছি না হওয়ার পক্ষ ত্যাগপ্রযুক্তই প্রতিজ্ঞাহানি বলা বায়, তাহা হইলে সমস্ত দোর স্থলেই পক্ষত্যাগপ্রযুক্ত

"প্রতিজ্ঞাহানি" থীকার করিতে হয়। উদ্ধোতকর পরে তাঁহার উক্ত মতান্থপারে স্থার্থ বাখ্যা করিতে বিনিগছেন দে," স্তে "স্বদৃষ্টান্ত" শম্বের অর্থ এখানে অপক্ষ এবং "প্রতিদৃষ্টান্ত" শম্বের অর্থ প্রতিপক্ষ। বালীর সাধ্য ধর্মাই এখানে "অপক্ষ" শক্বের নারা তাঁহার অভিনত এবং সাধ্যমর্মশৃক্ত বিপক্ষই "প্রতিপক্ষ" শক্বের নারা অভিনত। তাহা হইলে প্রের্মাক্ত স্থলে শক্ষ বাদীর অপক্ষ এবং ঘটনালি ক্ষান্তি প্রতিপক্ষ। স্কতরাং উক্ত স্থলে বালী বিদিশক নিতা হউক ? এই কথা বিলিয়া তাঁহার অপক্ষ শক্ষে প্রতিপক্ষ লাতির ধর্মা নিতাত্ব স্থীকার করেন, তাহা হইলে মহর্দির এই স্থোহসারে তাঁহার "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহম্বান হইবে। কিন্তু মহর্দির এই স্ক্রেরারা সরলভাবে ভারাকারের বাখ্যাই বুঝা বায়। তাই ভারাকার উদ্ব্যোতকরের ন্যায় কষ্টকন্ধনা করিয়া উক্তরূপ বাখ্যা করেন নাই। "ন্যারমন্তরী"কার জয়স্ত ভট্ট এবং "বড় দর্শনসমূক্তরে"র "ন্যুব্রন্তি"কার মনিত্রক্র স্থারি প্রভিত্তিও ভাষাকারের ব্যাখ্যাই প্রহণ করিয়াছেন। অবস্থা অন্তান্ত দোষ স্থলেও বাদ্যীর প্রতিজ্ঞান্তি নিগমন পর্যান্ত বাক্যরূপ পক্ষের পরিত্রাগপ্রযুক্ত প্রতিজ্ঞা ত্যাগ হইনা থাকে। কিন্তু সেই সমন্ত ক্ষরে বাদ্যি তাহার নিজের দৃষ্টান্ত পদার্থে প্রতিদৃষ্টান্ত পদার্থের ধর্ম স্থীকার না করায় তৎ প্রযুক্ত "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহম্বান হইবে না। বেখানে নিক্ষ দৃষ্টান্ত প্রতিষ্ঠা বিশ্ব বিশ্ব বিশ্ব প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহম্বন প্রতিজ্ঞা ত্যাগ হয়, দেখানেই প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহম্বান হইবে। কারণ, মহর্ষির এই স্ত্রের নারা তাহাই বুঝা বায়।

নহানৈয়ানিক উনন্নাচার্য, "প্রবোধনিত্বি" প্রান্থ বলিয়াছেন বে, এই স্থ্রে "প্রতিজ্ঞাহানি" শব্দ বারাই "প্রতিজ্ঞাহানি"র লক্ষণ স্থানিত হইরাছে। প্রতিজ্ঞার হানিই স্থার্থ। কিন্তু "প্রতিজ্ঞাহানি" শব্দের নিক্ষজির বারাই "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহন্তানের লক্ষণ দিন্ধ হইলেও মহর্ষি বখন "প্রতিদ্বীস্তবর্গালার্জ্ঞা স্বন্ধীস্তে" এই বাকাও বলিয়াছেন, তখন উহার দারা দিতীয় প্রকার "প্রতিজ্ঞাহানি"র লক্ষণ স্থানিত হইরাছে বুঝা বার। তাহা হইলে বুঝা বার বে, পূর্বোক্ত স্থলে বাদী শব্দ নিতা হউক ? এই কথা বলিলেও তাহার "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহন্থান হইবে, ওক্ষণ বট নিতা হউক ? এই কথা বলিলেও তাহার "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহন্থান হইবে। উহা বিতীর প্রকার "প্রতিজ্ঞাহানি"। উদন্যনাচার্য্যের কথানুদারে যদি মহর্ষির উক্তরূপ তাৎপর্যাই প্রহণ করা বার, তাহা হইলে ভাবাকার ও বার্ত্তিক্লারের প্রনর্শিত উদাহরণব্রই সংগৃহীত হওয়ার উত্তর নামঞ্জ্ঞ হইতে পারে।

বস্ততঃ মহর্ষির এই স্থান "প্রতিজ্ঞা" শব্দ ও "দৃষ্টাস্ত" প্রভৃতি শব্দ প্রদর্শন মাত্র। উহার স্বারা বাদী কথবা প্রতিবাদীর কথিত পক্ষ, সাধা, হেতু, দৃষ্টাস্ত ও তদ্ভিল দৃষ্ণাদি সমস্তই বৃদ্ধিতে হইবে। মহানৈরারিক উদরনাচ র্যোর উজ্জন্প ম হাম্মারে "তার্কিকরক্ষা" গ্রেম্থ ব্রদরাজ ব্যাখ্যা করিলাছেন যে, বাদী অথবা প্রতিবাদী প্রথমে যে পক্ষ, সাধা, হেতু দৃষ্টান্ত ও দৃষ্ণ বলেন,

১। দৃষ্টশানবিত্তে (নিগৰনে) বাবছিত ইতি দৃষ্টান্তঃ, স্কল্টো দৃষ্টান্ত:ক্তি "বদৃষ্টান্ত"পালন অপক্ষ এবাতি-বীয়তে। "অতিদৃষ্টান্ত"পালন চ অতিপক্ষ, অতিপক্ষভাগৌ দৃষ্টান্ত:ক্তি। এতছ্তাং ভবতি,' গ্রপক্ষত যো ধর্ম-ভাং স্বপক্ষ এবান্ত্রানাতীতি, ইত্যাদি।—ভাহবার্তিক।

তমধ্যে পরে উহার যে কোন পরার্থের পরিতাগে করিলেই দেই স্থলে "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিপ্রহণ্ডান হইবে। অর্থাৎ বালী বা প্রতিবালীর নিজের উক্তংনিই প্রতিজ্ঞাহানি। উক্তংনিই উহার দার্থক দামান্ত নাম। "প্রতিজ্ঞাহানি" এইটি উপলক্ষণ নাম। ফলকথা, বালী বা প্রতিবালী কণ্ঠতঃ স্পান্ত ভাষার কথবা কর্যতঃ উাহাদিগের কথিত পক্ষ প্রভৃতি বে কোন পরার্থের অথবা ভাহাতে কথিত বিশেষণের পরিতাগে করিলেই দেই সমন্ত স্থলেই তৃত্য যুক্তিতে "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিপ্রহন্থান হইবে, স্কৃতরাং ভাষাকারোক্ত উলাহরণও "প্রতিজ্ঞাহানি" বলিয়া স্বীকার্য্য। বরদরাক্ত উক্তরণ ব্যাখ্যা করিয়া সমন্ত উলাহরণও প্রদর্শন করিয়াছেন। বৃত্তিকার বিশ্বনাথও ঐ ভাবেই ব্যাখ্যা করিয়া পঞ্চবিধ "প্রতিজ্ঞাহানি"র উলাহরণ প্রধর্শন করিয়াছেন এবং যাহাতে স্থকীয় দৃষ্টান্ত আছে, এই মর্থে বহুত্রীহি সমান প্রহণ করিয়া স্থলেক "স্বন্তীক্ত" শক্ষের নারা স্বক্ষ প্রহণ করিয়াছেন এবং যাহাতে প্রতিকৃগ দৃষ্টান্ত আছে, এই মর্থে "প্রতিদ্বীন্ত" শক্ষের নারা পর্বণক্ষ প্রহণ করিয়াছেন এবং যাহাতে প্রতিকৃগ দৃষ্টান্ত আছে, এই মর্থে "প্রতিদ্বীন্ত" শক্ষের নারা পর্বণক্ষ প্রহণ করিয়াছেন এবং যাহাতে প্রতিকৃগ দৃষ্টান্ত আছে, এই মর্থে "প্রতিদ্বীন্ত" শক্ষের নারা পর্বণক্ষ প্রহণ করিয়াছেন। বাহল্যভয়ে "প্রতিজ্ঞাহানি"র অন্তান্ত উলাহরণ প্রদর্শিত হইল না। অন্তান্ত কথা পুর্বেই লিখিত হইরাছে।হা।

### সূত্র। প্রতিজ্ঞাতার্থ-প্রতিষেধে ধর্মবিকণ্পান্তদর্থ-নির্দ্দেশঃ প্রতিজ্ঞান্তরম্ ॥৩॥৫০৭॥

অমুবাদ। প্রতিজ্ঞাতার্থের প্রতিষেধ করিলে অর্থাৎ প্রতিবাদী বাদীর হেতৃতে ব্যভিচারাদি দোষ প্রদর্শন করিয়া, তাঁহার প্রতিজ্ঞাতার্থের অসিদ্ধি সমর্থন করিলে ধর্মাবিকল্লপ্রযুক্ত অর্থাৎ কোন ধর্মাবিশেষকে সেই প্রতিজ্ঞাতার্থের বিশেষণরূপে উল্লেখ করিয়া ( বাদী কর্তৃক ) "তদর্থনির্দ্দেশ" অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত প্রতিজ্ঞাতার্থ সিদ্ধির উদ্দেশ্যে পুনর্বার সাধ্য নির্দ্দেশ (২) প্রতিজ্ঞান্তর।

ভাষা। প্রতিজ্ঞাতার্থো হিনিতাঃ শব্দ ঐন্দ্রিরকদ্বাদ্ঘটন দৈত্যুক্তে বোহস্থা প্রতিবেধঃ প্রতিদৃষ্টান্তেন হেতুর্গভিচারঃ সামান্তমৈন্দ্রিরকং নিতামিতি তক্ষিংশ্চ প্রতিজ্ঞাতার্থপ্রতিবেধে, ''ধর্মবিকল্লা"দিতি দৃষ্টান্ত-প্রতিদৃষ্টান্তরোঃ সাধর্মাযোগে ধর্মভেদাৎ সামান্তমৈন্দ্রিরকং সর্বর্গতা মৈন্দ্রিরকল্পসর্বর্গতো ঘট ইতি ধর্মবিকল্লাৎ, ''ভদর্থনির্দ্দেশ' ইতি সাধ্যাদিরার্থং। কথং ? যথা ঘটোহসর্বর্গত এবং শব্দোহপাসর্বর্গতো ঘটন-দেরানিত্য ইতি। তত্রানিত্যঃ শব্দ ইতি পূর্বরণ প্রতিজ্ঞা। অসর্বর্গত ইতি দ্বিতীয়া প্রতিজ্ঞা—প্রতিজ্ঞান্তরং।

তৎ কথং নিগ্রহন্থানমিতি ? ন প্রতিজ্ঞারাঃ দাধনং প্রতিজ্ঞান্তরং, কিন্তু হেতুদ্ফান্তো সাধনং প্রতিজ্ঞারাঃ। তদেতদসাধনোপাদানমন্থক-মিতি, আনর্থক্যান্তিগ্রহন্থানমিতি।

অমুবাদ। "প্রতিজ্ঞাতার্থ" (যথা)—শব্দ অনিত্য, যেহেতু ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য, যেমন ঘট, ইহা কথিত হইলে অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত হলে বাদী কর্ত্বক যে পদার্থ প্রতিজ্ঞাত হয়, ইহার যে প্রতিষেধ (অর্থাৎ) প্রতিদৃষ্টান্ত ঘারা হেতুর ব্যতিচার (যেমন) সামাত্ত (জাতি) ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য নিত্য। সেই "প্রতিজ্ঞাতার্থপ্রতিষেধ" প্রদর্শত হইলে অর্থাৎ প্রতিবাদী বাদীর কথিত ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য হেতুতে তাহার সাধ্য ধর্ম অনিত্যহের ব্যতিচার প্রদর্শন করিলে। "ধর্মবিকল্লাৎ" এই বাক্যের অর্থ — দৃষ্টান্ত ও প্রতিদৃষ্টান্তের সাধর্ম্য সত্ত্ব ধর্মভেদপ্রযুক্ত। (যেমন পূর্ম্বোক্ত হলে) সামাত্ত ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য সর্ববগত, কিন্তু ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য ঘট অসর্বগত, এইরূপ ধর্মবিকল্পপ্রযুক্ত। "তদর্থনির্দ্দেশ" এই বাক্যের অর্থ সাধ্যসিদ্ধার্থ নির্দ্দেশ। (প্রশ্ন ?) কিরূপ ? অর্থাৎ পুনর্বার বাদীর সেই নির্দ্দেশ কিরূপ ? (উত্তর) যেমন ঘট অসর্ববগত, এইরূপ শব্দও অসর্বগত ও ঘটের স্থায়ই অনিত্য। সেই হলে অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত হলে শব্দ অনিত্য, ইহা (বাদীর) প্রথম প্রতিজ্ঞা, শব্দ অসর্ববগত, ইহা বিতীয় প্রতিজ্ঞা (২) প্রতিজ্ঞান্তর।

(প্রর) তাহা কেন নিগ্রহস্থান হইবে ? (উত্তর) প্রতিজ্ঞান্তর প্রতিজ্ঞার সাধন নহে, কিন্তু হেতু ও দৃষ্টান্ত প্রতিজ্ঞার সাংন। সেই এই অধাধনের উপাদান নিরর্থক, নির্থক্তপ্রপুক্ত নিগ্রহস্থান।

টিপ্রনী। "প্রতিজ্ঞাহানি"র পরে এই হ্রের নারা "প্রতিজ্ঞান্তর" নামক বিভার প্রকার নিরহহানের লক্ষণ কথিত হইরাছে। ভাষাকার তাঁহার পূর্ব্বোক্ত হলেই বর্ণক্রমে হ্রেকি
"প্রতিজ্ঞাতার্ব" শক্ষ, "প্রতিষেধ" শক্ষ, "ধর্মবিকর" শক্ষ এবং "ভদর্যনির্দেশ" শক্ষের অর্থ বাাঝা
করিয়া, উদাহরণ প্রদর্শন দারা হ্রার্থ ব্যাঝা করিয়াছেন। ভাষাকারের ভাৎপর্য্য এই যে, প্রধান
করিয়া, উদাহরণ প্রদর্শন দারা হ্রার্থ ব্যাঝা করিয়াছেন। ভাষাকারের ভাৎপর্য্য এই যে, প্রধান
করিয়া, উদাহরণ প্রদর্শন দারা হ্রার্থ ব্যাঝা করিয়া
শক্ষে অনিভার ধর্মের সংস্থাপন করিলেন। উক্ত স্থলে শক্ষে অনিভার বা অনিভার্ত্বরেশ
শক্ষ্ অনিভার ধর্মের সংস্থাপন করিলেন। উক্ত স্থলে শক্ষে অনিভার বা অনিভার্ত্বরেশ
বাদীর প্রতিজ্ঞাতার্থ। পরে প্রতিবাদী মামাংসক বিত্তার পক্ষম্থ হইয়া বলিলেন যে, ঘটরাদি জাতিও
ভ ইক্রিয়েরায়, কির ভাষা অনিভা নহে—নিভা। অর্থাৎ ইক্রিয়েরায়্য অনিভারের ব্যভিরায়া
হওয়ায় উহা অনিভারের সাধক হইতে পারে না। উক্ত স্থলে বাদীর ক্রিভ ক্রিষেধ। পরে উক্ত

ব্যভিচার নির্বাক্তবের উদ্দেশ্রে বাদী নৈয়ায়িক তৃতীয় পকস্থ হুইয়া বলিলেন যে, ঘট্ডাদি জাতি ইন্দ্রিরাল বটে, কিন্ত ভাল। দর্মগত অর্থাৎ নিজের আশ্রের দর্মাংশ বাবে হট্যা বিনামান बारक। किन्न वर्षे मर्वराठ नरह-वामर्वराठ। धहेन्ना मन्न व वामर्वराठ, धनः परवेत ग्रावहे অনিতা। বাদী এই কথা বলিয়া তাঁহার নিজ দুৱান্ত ঘট এবং প্রতিদুরান্ত আতির বে অসর্বাগতক ও সর্ব্বগতভ্রাণ ধর্মভেদ প্রকাশ করিলেন, ঐ ধর্মভেদই উক্ত স্থলে স্থানোক্ত "ধর্মবিকার"। তাই ভাষাকার সুত্রোক্ত "ধর্মবিকল্ল" শক্ষের বর্গ বলিয়াছেন—দুষ্টাস্ত ও প্রতিদুষ্টাস্তের সাংখ্যা সত্ত্বে ধর্মভেদ এবং পরে প্রক্রত ভলে ঐ ধর্মবিকর ব্যক্ত করিবার জক্ত বলিয়াছেন বে, ইজিয়প্তাঞ্চ জাতি দর্মগত, ইন্দ্রিরায় বট অনর্মগত। অর্থাৎ জাতি ও ঘটে ইন্দ্রিরা মুর্মণ দার্ম্মা আছে এবং দর্মগতত্ব ও মদর্মগতত্বরূপ ধর্মজেন মাছে। স্থতরাং উহা ধর্মবিকর। ভাষাকার পরে স্ত্রোক্ত "তদর্থনির্দ্দেশ" শব্দের তাৎপর্যা বাাখ্যা করিতে "তদর্থ" শব্দের অর্থ বলিয়াছেন— সাধাসিদ্ধার্থ। অর্থাৎ বাদী উাহার সাধাসিদ্ধির উদ্ধেশ্র পুনর্মার যে নির্দেশ করেন, তাহাই স্ব্রোক্ত "তদর্থনির্দেশ"। উক্ত স্থলে তাহা কিরপ নির্দেশ ? ইহা ব্যক্ত করিবার জন্ম ভাষাকার নিজেই প্রশ্নপূর্ত্তক পরে বলিছাছেন যে, যেমন ঘট অনর্জগত, তত্ত্বপ শক্ত অনর্জগত ও ঘটের ন্তার্য অনিতা। উক্ত স্থলে "শব্দ অনিতা" ইহা বাদীর প্রথম প্রতিক্রা। "শব্দ অসর্বর্গত" ইহা দিতীয় প্রতিজ্ঞা। ভাষ্যকার ঐ বিতীয় প্রতিজ্ঞাকেই উক্ত স্থলে বাদার "প্রতিজ্ঞান্তর" নামক নিশ্রহতান বলিয়াছেন। কিন্তু বার্ত্তিককার উক্ত ত্বলে "অনর্ব্বগতঃ শব্দোহনিতাঃ" এইরপ দ্বিতীর প্রতিজ্ঞাকেই "প্রতিজ্ঞান্তর" বলিয়াছেন।

তাৎপর্যানীকাকার ভাষ্যকারের গৃঢ় তাৎপর্যা বাক্ত করিমাছেন যে, উক্ত স্থলে প্রতিবাদী মীমাংসক বাদীর হেতুতে যে ব্যক্তিয়র প্রদর্শন করিমাছেন, ঐ বাক্তিয়র নিরাকরণের অন্ত পরে "অসর্জগততে সতি ঐক্তিয়কতাৎ" এইরূপ হেত্বাকাই বাদীর বিবক্ষিত। অর্থাৎ উক্ত স্থলে বাদীর বিবক্ষা এই যে, যাহা অসর্জগত হইরা ইক্তিয়গ্রাহ্য, তাহা অনিত্য। ঘটডানি জাতি ইক্তিয়গ্রাহ্য হইলেও অসর্জগত নছে। স্কতরাং তাহাতে ঐ বিশিষ্ট হেতু না থাকার প্রতিবাদীর প্রদর্শত ঐ হাতিচার নাই। কিন্ত প্রতিবাদী মীমাংসক শক্ষকেও জাতির ন্তায় সর্জগতেই বলেন। কারণ, তাহার মতে বর্ণায়ক শক্ষের কোন স্থানবিশেষে উৎপত্তি হর না। উহা সর্জনাই সর্জ্ঞার বিদ্যান আছে। স্কতরাং উহা নিতা বিস্তু। তাহা হইলে বাদীর বিবক্ষিত ঐ বিশিষ্ট হেতু শক্ষে না থাকার উহা শক্ষের অনিত্যবসাধক হর না। যে হেতু প্রতিবাদীর মতে অনিছ, তাহা দিছ না করিলে তাহাকে হেতু বলা বায় না। তাই বাদী নৈরাহিক শক্ষে অসর্জগতত্ব দিছ করিবার উদ্দেশ্রেই পরে শক্ষাহসর্জগতঃ" এইরূপ প্রতিজ্ঞাবাক্য প্রয়োগ করায় উহা তাহাকরেন না। তিনি পুর্বোক্ত উদ্বেশ্রে শক্ষের প্রতিজ্ঞাব্র হিবরত হন। তাহার ঐ বিতীর প্রতিজ্ঞা হেতুশ্রত ইইলেও প্রতিজ্ঞাবাক্যমাত্র প্রয়োগ করিয়াই বিরত হন। তাহার ঐ বিতীর প্রতিজ্ঞা হেতুশ্রত ইইলেও প্রতিজ্ঞার ক্ষণাত্রাক্ত হওয়ার উহা প্রতিজ্ঞাব্রর

বলা যায়। উক্ত হুলে বাদী যথন প্রতিবাদীর প্রদর্শিত ব্যক্তির দোষের উদ্ধারের উদ্দেশ্যেই পরে 
উদ্ধাপ প্রতিজ্ঞা করেন, তথন উক্ত হুলে তিনি তাঁহার হেতৃর ব্যক্তিরারিত্বপুক্ত নিগৃহীত হইবেন
না। কিন্ত প্রতিজ্ঞান্তর প্রযুক্তই নিগৃহীত হইবেন। "আংমঞ্জরী"কার জয়ন্ত ভট্টও তাবাকারের
উক্তরূপ তাৎপর্যাই ব্যাখ্যা করিয়াছেন।

উক্ত হলে বাদীর ঐ প্রতিজ্ঞান্তর নিগ্রহন্থান হটবে কেন ? ইহা বুঝাইতে ভাষাকার শেষে প্রশ্নপুর্বাক বলিয়াছেন যে, উক্ত স্থলে বাদী প্রথমে যে, "শব্দোহনিতাঃ" এইরূপ প্রতিজ্ঞা করিয়া-ছেন, উহার সাধন নাই। তাঁহার শেষোক্ত প্রতিক্ষান্তর ঐ প্রতিক্ষার সাধন নহে। কিন্তু প্রকৃত নিৰ্দোষ হেতু ও দুঠান্তই উহাৰ সাধন। তিনি তাহা না বলিয়া, যে প্ৰতিজ্ঞান্তৰ গ্ৰহণ কৰিয়াছেন, উহা অসাধনের গ্রহণ, সুভরাং নির্থক। নির্থকত্বণতঃ উহা তাঁহার পক্ষে নিগ্রহস্থান। বস্তুতঃ উক্ত স্থলে বাদী পরে "অদর্জগতঃ শব্দে হনিতাঃ" এইরূপ প্রতিজ্ঞা বলিলেও উক্ত যুক্তিতে "প্রতিজ্ঞান্তর" নামক নিপ্রংস্থান হটবে। এবং বাদী মীমাংসক "শব্দো নিত্যঃ" এইরূপ প্রতিজ্ঞা-ৰাক্য প্ৰৱোগ কৰিলে প্ৰতিবাদী নৈয়াৱিক বদি ধৰ্যাক্সক শব্দে নিত্যন্ত নাই বলিয়া অংশতঃ বাধদোৰ প্রদর্শন করেন, তথন ঐ বাধদোষের উদ্ধারের জন্ম বাদ্য মীমাংসক যদি "বর্ণাত্মকঃ শব্দো নিত্যঃ" এইরণ প্রতিক্রা বলেন, তাহা হইলে উহাও তথন তাঁহার "প্রতিক্রান্তর" নামক নিগ্রহস্থান হইবে। উক্ত স্থলে বাদী তাঁহার সাধান্দ্রী শক্তে বর্ণাত্মকত্ব বিশেষণের উল্লেখ করিয়া যে প্রতিজ্ঞা বলেন, উহা তাঁহার বিতার প্রতিক্রা, সুতরাং প্রতিক্রান্তর। উক্ত স্থলে তিনি তাঁহার প্রথম প্রতিজ্ঞা ত্যাগ করিলেও একেবারে নিজের পক্ষ বা কোন পদার্থের ত্যাগ করেন নাই। কিন্তু প্রথম প্রতিজ্ঞার্থই একাণ বিশেষণবিশিষ্ট করিয়া দিতীয় প্রতিজ্ঞার দারা প্রকাশ করিয়াছেন। স্মতরাং উক্ত হলে তাঁহার "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহন্থান হইবে না। পূর্ব্বপ্রতিজ্ঞাকে একেবারে ভাগ করিংই দেখানে "প্রতিজ্ঞাননি" নামক নিগ্রহন্থান হয়। কিন্ত "প্রতিজ্ঞান্তর" স্থলে বালী নিজপক্ষ ভ্যাগ না করায় প্রকাপ্রভিজ্ঞার পরিভ্যাগ হয় না, ইহাই বিশেষ।

এইরপ বাদী বা প্রতিবাদী যদি তাঁহাদিগের হেতু ভিন্ন সাধাধর্ম বা দুইান্ত প্রভৃতি যে কোন পদার্থেও কোন বিশেষণ প্রবিষ্ঠ করিয়া, পরে নিজের ক্ষন্তমানের সংশোধন করেন, তাহা হইলে দেই সমস্ত হলেও তাঁহাদিগের "প্রতিজ্ঞান্তর" নামক নিগ্রহন্তান হইবে। মহানৈয়ায়িক উদরনা-চার্যের স্থল্ম বিচারান্ত্রসারে "তার্কিকরক্ষা"কার বরদরাক্ষ উক্তরূপেই "প্রতিজ্ঞান্তর" নামক নিগ্রহন্তানের কক্ষণ বাাগা করিয়া, তদহসারে কনেক উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন। তুরিকার বিশ্বনাথও উক্ত মহান্ত্রসারেই ব্যাথা করিয়া ক্ষানক উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন। তিনি স্থার্থ ব্যাথা করিছে বিলালার ব্যাথা করিয়া ক্ষানক উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন। তিনি স্থার্থ ব্যাথা করিছে বিলালার ব্যাথা করিয়া ক্ষানক উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন। তিনি স্থার্থ ব্যাথা করিছে বিলালার ব্যাথা করিছে বিলালার ক্ষান্ত বিলালার ক্ষান্ত বিলালার ক্ষান্ত ক্ষান্ত বিলালার ক্ষান্ত বিলালার স্বান্ত ক্ষান্ত ক্

দুঠান্ত প্রভৃতি অন্তান্ত বে কোন প্রবর্গ পরে কোন বিশেষণ প্রবিষ্ট করিলে, সেই সমস্ত স্থলে বে নিগ্রহ স্থান, তাহাও মহর্ষির মতে "প্রতিজ্ঞান্তর" নামক নিগ্রহ স্থানেরই অন্তর্গত ব্রিতে হইবে। কারণ, "বেল্ডওে"র ক্রায় "উদাহর পান্তর" ও "উপন্যান্তর" প্রভৃতি নামে মহর্ষি পূথক কোন নিগ্রহ স্থান বলেন নাই। কিন্ত তুলা যুক্তিতে ঐ সমন্তও নিগ্রহ স্থান বলিয়া স্থানার্য। কারণ, তুলা যুক্তিতে ঐ সমন্ত দারাও বাদী বা প্রতিবাদীর বিপ্রতিপত্তি বা অপ্রতিপত্তি বুঝা বার। স্থত গ্রহ করেপ স্থলেও তাহারা নিগ্রহার্হ ।তা

### সূত্র। প্রতিজ্ঞাহেত্বোর্বিরোধঃ প্রতিজ্ঞাবিরোধঃ॥ ॥৪॥৫০৮॥

অনুবাদ। প্রতিজ্ঞা ও হেতুর বিরোধ অর্থাৎ হেতুবাক্যের সহিত প্রতিজ্ঞা-বাক্যের বিরোধ অথবা প্রতিজ্ঞাবাক্যের সহিত হেতুবাক্যের বিরোধ (৩) "প্রতিজ্ঞা-বিরোধ"।

ভাষা। "গুণবাতিরিক্তং দ্রব্য"মিতি প্রতিজ্ঞা। "রূপাদিতোহর্থান্তর-স্থামুপলকে"রিতি হেতুঃ। সোহরং প্রতিজ্ঞাহেছোর্ব্বিরোধঃ। কথং গু যদি গুণবাতিরিক্তং দ্রব্যং, রূপাদিভ্যোহর্থান্তরস্থামুপলিকির্নোপদাতে। স্থা রূপাদিভ্যোহর্থান্তরস্থামুপলিকিগুণবাতিরিক্তং দ্রবামিতি নোপ-পদাতে। গুণবাতিরিক্তঞ্চ দ্রব্যং, রূপাদিভ্যশ্চার্থান্তরস্থামুপলিকির্ক্কিধ্যতে ব্যাহ্থতে ন সম্ভবতীতি।

অনুবাদ। 'গুণব্যতিরিক্তং দ্রব্যং'—ইহা প্রতিজ্ঞাব্য 'রূপাদিতো-হর্পান্তরক্ষামূপলব্যেং'—ইহা হেতৃবাক্য। সেই ইহা প্রতিজ্ঞাব্য হেতৃবাক্যের বিরোধ। (প্রশ্ন) কেন १ (উত্তর) যদি দ্রব্য, গুণব্যতিরিক্ত অর্থাৎ রূপাদি গুণ হইতে ভিন্ন হয়, রূপাদি হইতে ভিন্ন পদার্থের অমুপলব্যি উপপন্ন হয় না। আর যদি রূপাদি হইতে ভিন্ন পদার্থের অমুপলব্যি হয়, তাহা হইলে গুণব্যতিরিক্ত দ্রব্য অর্থাৎ দ্রব্য পদার্থি তাহার রূপাদি গুণ হইতে ভিন্ন, ইহা উপপন্ন হয় না। দ্রব্য গুণ হইতে ভিন্ন এবং রূপাদি হইতে ভিন্ন পদার্থের অমুপলব্যি িরুক্ত হয় (অর্থাৎ) ব্যাহত হয়, সম্ভব হয় না।

টিপ্পনী। এই হুত্র ধারা "প্রতিজ্ঞাবিরোধ" নামক তৃতীয় নিত্রহস্থানের লক্ষণ হৃতিত হইরাছে। ভাষাকার ইহার একটি উদাহরণ প্রদর্শন করিয়া, তদ্যারা হুতার্থ বাক্ত করিয়াছেন। বেমন কোন বাদী প্রথমে প্রতিজ্ঞাবাক্য বলিলেন,—"গুণবাতিরিক্তং দ্রবাং"। বাদীর প্রতিজ্ঞার্থ এই

যে, ঘটাদি অবা তাহার ক্ষপরসাদি গুণ হইতে ভিন্ন, গুণ ও গুণী ভিন্ন পদার্থ। বাদী পরে হেত্বাকা বলিলেন,—"ক্ষপাদিভোহগান্তরআন্তপলক্ষে"। অর্থাৎ ঘেহেত্ ক্ষপাদি গুণ হইতে ভিন্ন পদার্থের উপলব্ধি হয়। কিন্ত এথানে বাদীর ঐ প্রতিজ্ঞাবাকা ও হেত্বাকা পরস্পর বিক্ষার্থক বলিনা বিক্ষা। কারণ, ঘটাদি জবাকে তাহার গুণ হইতে ভিন্ন পদার্থ বলিলে ভিন্নক্ষণ উহার উপলব্ধিই ঘীকার করিতে হইবে। তাহা হইলে পরে আর উহার ঐক্সপে অন্তপলব্ধি বলা যার না। কারণ, তাহা বলিলে আবার জবা ও গুণকে অভিনাই বলা হয়। স্বত্রাং ঘটাদি জবা তাহার গুণ হইতে ভিন্ন এবং ঐ গুণ হইতে ভিন্ন জবোর অন্তপলব্ধি, ইহা পরস্পর বাহিত অর্থাৎ সন্তবই হয় না। অতএব উক্ত স্থলে বাদীর ঐ হেত্বাকোর দহিত তাহার ঐ প্রতিজ্ঞাবাকার বিরোধবণতঃ উহা তাহার পক্ষে প্রতিজ্ঞাবিরোধ" নামক নিগ্রহান।

বার্ত্তিককার উল্লোভকর এথানে এই ভুঞ ছারা "প্রতিজ্ঞাবিরোধে"র ভাষ "হেভবিরোধ" এবং "দৃষ্টান্তবিরোধ" প্রভৃতি নিশ্বছস্থানেরও ব্যাখ্যা করিয়াছেন। তদমুদারে তাৎপর্যাটীকাকার বাচম্পতি মিশ্র ও উদয়নাচার্য্য প্রভৃতিও এই ফ্রের প্রথমোক "প্রতিজ্ঞা"নম্ব ও "হেঠু"নম্বকে প্রতিযোগী মাজের উপলক্ষণ বলিলা, উহার দারা দুয়ান্ত প্রভৃতি প্রতিযোগী প্রার্থণ প্রত্যাহ্রন এবং স্ত্রের "প্রতিজ্ঞাবিরোধ" শক্ষের অন্তর্গত "প্রতিজ্ঞা" শক্ষকেও উপনক্ষণার্থ বলিয়া, উহার দ্বারা "হেতুবিরোধ" ও "দুষ্টান্তবিরোধ" প্রভৃতিকেও লক্ষ্যক্রণে শ্বহণ করিয়াছেন। বাচম্পতি নিপ্র ঐ সমস্ত নিগ্রহস্থানেরই সংগ্রহের জন্ম হত্রতাৎপর্য্যার্থ হাক্ত করিয়াছেন যে, বাদী ও প্রতিবাদীর ৰাকাগত যে সমস্ত পদাৰ্থের পদ্মপার বিরোধ প্রতীত হয়, দেই সমস্ত বিরোধই নিগ্রহস্থান। উহা প্রতিজ্ঞাবিরোধ, হেতুবিরোধ, দৃষ্টান্তবিরোধ প্রভৃতি নামে বছবিধ। বাদীর হেতুবাক্যের সহিত ভাহার প্রতিজ্ঞাবাকোর বিরোধ হইলে উহা হেত্বিরোধ। উদ্দোতকর ইহার পূথক উদাহরণ বলিয়াছেন। উক্ত মতে ভাধ্যকারোক্ত উদাহরণও "হেতুবিরোধ"। কিন্তু প্রতিজ্ঞাবাক্য স্ববচন-বিকল্প হইলে অগাঁৎ প্রতিজ্ঞাবাকোর অন্তর্গত পদন্ধবেরই প্রক্ষার বিরোধ হইলে, দেখানে উল্ "প্রতিজ্ঞাবিরোধ"। উদ্যোতকর ইহার উদাহরণ বলিয়াছেন, —"শ্রমণা গভিনী" অর্থাৎ কোন বাদী "শ্রমণা গভিণী" এইরূপ প্রতিজ্ঞাবাধ্য বলিলে উহার অন্তর্গত পদন্বর গরস্পার বিরুদ্ধ। কারণ, শ্রমণা ( সহ্যাদিনী ) বলিলে তাহাকে গভিণী বলা যায় না। গভিণী বনিলে তাহাকে শ্রমণা বলা বার না। এইরূপ প্রতিজ্ঞাবাক্যের সহিত দুষ্টান্তের বিরোধ, দুষ্টাতাদির সহিত হেতুর বিরোধ, এবং প্রতিজ্ঞা ও হেতুর প্রমাণবিরোধও বুঝিতে হইবে। উন্মনাচার্য্য প্রভৃতি উক্তরূপ বছপ্রকার বিরোধকেই এই হুত্র স্বারা নিঞ্ছস্থান বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন। কারণ, তুলা যুক্তিতে ঐ সমস্ত বিরোধণ্ড নিপ্রহস্থান বলিয়া স্থীকার্যা। ব্যক্তিকার বিশ্বনাথ উক্ত যুক্তি অনুসারে স্ক্রার্থ ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, হত্তের প্রথমোক্ত "প্রতিজ্ঞা" শব্দ ও "হেতু" শব্দের ঘারা বাদী ও প্রতিবাদীর কথা-কালীন বাকামাত্রই বিবক্ষিত। অর্থাৎ বাদী ও প্রতিবাদীর বে কোন নিজ বাক্যার্থবিরোধই "প্রতিক্রাবিরোধ" নামক নিগ্রহন্থান।

এখানে পূর্বাপক এই বে, ভাষাকারোক ঐ উদাহরণে বাধীর নিজমতে তাঁহার হেতুই অনিজ।

কারণ, বিনি ঘটাদি জবাকে রূপাদি গুণ হুইতে ভিন্ন পদার্থ ই বলেন, তাঁহার মতে উক্ত হেতুই নাই। উক্ত স্থলে বাদী ধদি প্রমাণ দারা উহা দিছ করেন, তাহা হইলেও উহা বিকল্প নামক হেলাভাগ। কারণ, বে হেতু স্বীকৃত সিদ্ধান্তের বিরোধী, তাহা বিকন্ধ নামক হেলাভাস বলিয়া ক্ষিত হইরাছে। বেমন শক্ষনিতাত্বরাদী মামাংসক "শক্ষো নিতাঃ" এইরূপ প্রতিজ্ঞাবাকা ব্লিয়া যদি "কার্যাতাৎ" এই হেতুবাকা প্রচোগ করেন, তাহা হইলে তাহার ক্থিত ঐ কার্যাত্ব হেতু বিক্লদ্ধ নামক হেখাভাগ। কারণ, শব্দে নিতাত্ব থাকিলে ভাষাতে কার্য্যত্ব থাকিতে পারে না। কার্যাত্ব নিত্যত্বের বিক্রন ধর্ম। এইরূপ পূর্বোক্ত ত্বলেও "বিক্রন্ধ" নামক হেলাচাস হওয়ায় উহাই বাদীর পক্ষে নিগ্রহস্থান হইবে। স্থতরাং "প্রতিজ্ঞাবিরোধ" নামে পৃথক নিগ্রহস্থান বীকার অনাবশ্রক ও অযুক্ত। বৌদ্ধদশুলার পূর্ব্বোক্তরণ যুক্তির দারা এই "প্রতিজ্ঞাবিরোধ" নামক নিগ্রহস্তানেরও থণ্ডন করিয়াছিলেন। পরে বাচন্পতি মিশ্র ও জয়ন্ত ভট্ট প্রভৃতি তাঁহাদিপের সমস্ত কথারই প্রতিবাদ করিয়া সমাবান করিয়া গিয়হেন। এথানে তাঁহাদিগের সমাধানের মর্ক্স এই যে, পূর্ব্বোক্তরণ স্থলে বাদীর হেতু বস্ততঃ অনিত্ধ বা বিক্লম হইলেও দেই হেত্বাভাদ-জ্ঞানের পুর্বেই প্রতিজ্ঞাবিরোধের জ্ঞান হইয়া থাকে। অর্থাৎ বেমন কেই প্রথমে "অন্তি" বলিয়া, পরেই "নান্তি" বলিলে তখনই ঐ বাকাষ্ত্রের পরস্পর বিরোধ বুঝা বায়, তল্লপ উক্ত স্থলে ঐ প্রতিজ্ঞাবাকোর পরে ঐ হেতুবাকোর উচ্চারণ করিনেই তথন ঐ হেতুতে ব্যাপ্তি-চিত্তার পুর্বেই ঐ বাক্যছরের পরস্পর বিরোধ প্রতীত হইয়া থাকে। কিন্ত "বিকল্প" নামক হেলাভাগের জ্ঞানস্তলে ব্যাপ্তি অরণের পরে তৎপ্রযুক্তই হেতুতে সাধ্যের বিরোধ প্রতীত হয়। স্কুতরাং উক্ত স্থলে পুর্বং-প্রতীত "প্রতিজ্ঞাবিরোধ"ই নিগ্রহন্তান বলিয়া ত্রীকার্য্য। কারণ, প্রথমেই উহার বারাই বাদীর বিপ্রতিপত্তির অমুমান হওয়ার উহার দারাই সেই বাদী নিগুগীত হন। পরে হেলাভাসজ্ঞান হুইলেও সেই হেলাভাস আর সেখানে নিগ্রহন্তান হর না। কারণ, যেনন কার্ন্ত ভারত হুইলে তথ্ন আরু অগ্নি তাহার দাহক হয় না, তজ্ঞপ পূর্ব্বোক্ত স্থলে বে বাদী পূর্ব্বেই নিগুহীত হইগ্নাছেন, তাঁহার পক্ষে দেখানে আর কিছু নিএহস্থান হয় না। উদয়নাচার্যাও "তাৎপর্যা-পরিভঙ্কি"এছে পুর্ম্মে এই কথাই বনিয়াছেন,—"নহি মুতোহণি মার্য্যতে"। অর্থাৎ বে মৃতই হইরাছে, তাহাকে কেহ আর মারে না। ভাদর্কজ্ঞের "ভায়দারে"র টীকাকার অয়নিংহ স্থরিও "প্রতিজ্ঞাবিরোধ" ও "বিক্লম্ভ" নামক হেমাভাদের পূর্ব্বোক্তরূপ বিশেষই স্পষ্ট ব্লিয়াছেন'। কিন্ত বৃত্তিকার বিখনাথ প্রতিজ্ঞাবিরোধের সহিত হেবাভাসের সাংক্ষাও স্থাকার করিয়া সংকীপ নিগ্রহস্থানও স্বীকার করিরাছেন এবং তিনি অসংকীর্ণ প্রতিজ্ঞাবিরোদে রও উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন। বস্ততঃ বেধানে প্রতিবাদী হেছাভাগের উদ্ভাবন না করিয়া, প্রথমে বাদীর প্রতিজ্ঞা-বিরোধেরই উদ্ভাবন করিবেন, দেখানেও ওদ্বারা তথনই দেই বাদীর নিগ্রহ স্বীকার্য্য। স্থতরাং "প্ৰতিজ্ঞাৰিরোধ"কেও পুথক নিগ্ৰহন্তান বণিয়া স্বীকাৰ্য্য । । ।

 <sup>।</sup> নযক্ষ বিলক্ষো হেকাভালে। ন পুনঃ অভিজ্ঞাবিরোধ ইতি তের, বিক্ষরহেয়াতানে ব্যাপ্তিপ্রগোহিয়োহয়াহয়ধার্যতে, অত্র তু প্রতিজ্ঞাকেত্রচনপ্রগণনাত্রাদেবৈতি মহান্ তেবঃ — ভাইসার দীকা।

## সূত্র। পক্ষপ্রতিষেধে প্রতিজ্ঞাতার্থাপনয়নং প্রতিজ্ঞাসন্ম্যাসঃ॥৫॥৫০৯॥

অতুবাদ। পক্ষের প্রতিষেধ হইলে অর্থাৎ প্রতিবাদী বাদার প্রযুক্ত হেতুতে ব্যভিচারাদি দোষ প্রদর্শন করিয়া, তাঁহার পক্ষ খণ্ডন করিলে ( বাদা কর্তৃক) প্রতি-জ্ঞাতার্থের অপলাপ অর্থাৎ অম্বীকার (৪) প্রতিজ্ঞাসন্মাস।

ভাষা। 'অনিতাঃ শব্দ ঐন্দ্রিরক্সা'দিভূাক্তে পরো জয়াৎ 'সামাত্য-মৈন্দ্রিরকং ন চানিত্যমেবং শব্দোহপোন্দ্রিরকো ন চানিত্য' ইতি। এবং প্রতিষিদ্ধে পক্ষে যদি জয়াৎ—'কঃ পুনরাহ অনিত্যঃ শব্দ' ইতি। সোহয়ং প্রতিজ্ঞাতার্থনিত্রবঃ প্রতিজ্ঞাসন্ত্যাস ইতি।

শ্বনিদ। শব্দ অনিতা, বেহেতু ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য, ইহা (বাদী কর্তৃক) উক্ত ইইলে অপর অর্থাৎ প্রতিবাদী বলিলেন, জাতি ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য, কিন্তু অনিত্য নহে, এই-রূপ শব্দও ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য, কিন্তু অনিত্য নহে। এইরূপে বাদীর পক্ষ খণ্ডিত হইলে (বাদী) যদি বলেন,—"অনিত্যঃ শব্দঃ" ইহা আবার কে বলিয়াছে, অর্থাৎ আমি ঐরূপ প্রতিজ্ঞাবাদ্য বলি নাই। দেই এই প্রতিজ্ঞাতার্থের অপলাপ অর্থাৎ নিজ-কৃত প্রতিজ্ঞার অন্বীকার (৪) "প্রতিজ্ঞা-সন্মাদ" নামক নিগ্রহন্থান।

টিপ্পনী। "প্রতিজ্ঞাবিরাধে"র পরে এই হুত্তের বারা "প্রতিজ্ঞাসন্তাস" নামক চতুর্ব নিগ্রহহানের লক্ষণ হুচিত হইরাছে। বাদীর নিজপক্ষ স্থাপনের পরে প্রতিবাদী বাদীর হেতৃতে ব্যক্তি
চারাদি দোষ প্রদর্শন করিয়া, ঐ পক্ষের প্রতিবেধ করিলে, তথন বাদী যদি সেই দোষের উদ্ধারের
উদ্দেশ্তেই নিজের প্রতিজ্ঞাতার্থের "অপনরন" অর্থাৎ অপলাপ করেন, তাহা হইলে দেখানে
তাহার "প্রতিজ্ঞাসন্ত্যাস"নামক নিগ্রহন্তান হইবে। যেখন কোন বাদী "শক্ষোহনিতা ঐক্রিয়ক্ষাই"
ইত্যাদি বাক্য বারা নিম্ন পক্ষ স্থাপন করিলে, তথন প্রতিবাদী বলিলেন যে, ইন্দ্রিরগ্রাহ্ম হাতি নিত্য,
এইরূপ শক্ষ ইক্রিয়গ্রাহ্ম হইলেও নিত্য হইতে পারে। অর্থাৎ ইক্রিয়গ্রাহ্ম হত্তের বারা শক্ষে
অনিত্যন্ত দিন্ধ হইতে পারে না। কারণ, উহা অনিত্যন্তের ব্যক্তিচারী। তথন বাদী প্রতিবাদীর
ক্ষিত ঐ ব্যক্তিচার-দোবের উদ্ধারের উদ্দেশ্রেই বলিলেন যে, 'শক্ষ অনিত্য, ইহা কে বনিয়াছে?
আমি ত উহা বলি নাই'। উক্ত স্থলে বাদীর যে নিজ প্রতিজ্ঞাতার্থের অপলাপ বা ক্ষয়ীকার,
উহা তাহার বিপ্রতিপদ্ভির অনুমাপক হওয়ার নিগ্রহন্থান হইবে। উহার নাম "প্রতিজ্ঞাসন্ত্যাস"।
"প্রতিজ্ঞাহানি" স্থলে বাদী বা প্রতিবাদী নিজের প্রতিজ্ঞাতার্থ অথবা নিজের উক্ত যে কোন
পদার্থ পরিত্যাগ করিলেও উহা অস্বীকার করেন না, কিন্ত "প্রতিজ্ঞাসন্ত্যান" স্থলে উহা
অস্বীকারই করেন। মৃতরাং "প্রতিজ্ঞাহানি" ও "প্রতিজ্ঞাসন্তানে"র তেদ আছে।

উদয়নাচার্য্য প্রভৃতির মতে বেমন বাদী বা প্রতিবাদী নিজের উক্ত যে কোন পদার্থের পরিত্যাপ করিলেই "প্রতিজ্ঞারানি" হইবে, ওজপ নিজের উক্ত যে কোন পদার্থের অপলাপ করিলেই "প্রতিজ্ঞাসন্মাদ" হইবে। অর্থাৎ হেতৃ ও দৃষ্টান্ত প্রভৃতি কোন পদার্থের অপলাপ করিলেও উহাও প্রতিজ্ঞাসন্মাদ বলিয়াই প্রাহ্ম। কারণ, তুলা যুক্তিতে উহাও নিগ্রহন্থান বলিয়া স্বীকার্য্য। উক্ত মতামুদারে বরদরাজ এই হুজের ব্যাখ্যা করিতে বলিয়াছেন যে, হুজে "পক্ষ" শব্দ ও "প্রতিজ্ঞাতার্য" শব্দের দ্বারা বাদী বা প্রতিবাদীর নিজের উক্ত মাত্রই মহর্ষির বিবক্ষিত। নিজের উক্ত যে কোন পদার্থের প্রতিবেধ হইলে তাহার পরিহারের উদ্দেশ্যে সেই উক্ত পদার্থের সন্মাদ বা অন্যীকারই প্রতিজ্ঞাসন্মাদ, ইয়াই মহর্ষির বিবক্ষিত হুত্রার্থ। সেই উক্ত সন্মাদ চতুর্বিধ, যথা—(১) কে ইয়া বলিয়াছে গু অর্থাৎ আমি ইয়া বলি নাই। অথবা (২) আমি ইয়া অপরের মত বলিয়াছি, আমার নিজমত উহা নহে। অথবা (৩) তুমিই ইয়া বলিয়াছ, আমি ত বলি নাই। অথবা (৪) আমি অপরের কথারই অন্থবাদ করিয়াছি, আমিই প্রথমে ঐ কথা বলি নাই।

বৌদ্ধদন্তবার এই "প্রতিজ্ঞাদন্তাদ"কেও নিগ্রহন্তান বলিয়া স্বাকার করেন নাই। তাঁহারা বলিয়াছেন যে, সভামধ্যে সকলের সম্মুখে কোন বাদী ঐরপ প্রতিজ্ঞা করিয়া, পরেই আবার উহা অত্বীকার করে ও করিতে পারে ? ধর্মকীর্ত্তি পরে বনিরাছেন বে, পূর্ব্বোক্ত স্থলে উক্ত বাদী বাভিচারী হেতুর প্রয়োগ করায় তিনি হেখাভানের খারাই নিগুরীত হইবেন। "প্রতিজ্ঞাদয়্যাদ" নামক পুথক নিগ্রহতান স্বীকার জনাবশুক। আর তাহা স্বীকার করিলে উক্তরূপ স্থলে বাদী বেখানে একেবারে নীরব হইবেন, সেখানে তাঁহার "তুকীস্তাব" নামেও পুথক নিএহস্তান স্বীকার করিতে হয় এবং কোন প্রকাপ খলিলে "প্রকপিত" নামেও পৃথক্ নিগ্রহস্থান জীকার করিতে হয়। বাচম্পতি নিশ্র ধর্মকীর্তির ঐ কথার উল্লেখ করিয়া, তহতরে বলিয়াছেন বে, উক্ত স্থলে বাদী তাঁহার হেততে প্রতিবাদীর প্রদর্শিত ব্যভিচার দোষের উদ্ধারের উদ্দেশ্রেই পূর্ব্বোক্তরূপে "প্রতিজ্ঞাস্ন্যাস" করেন। তিনি তথন মনে করেন যে, আমি এথানে আমার প্রতিজ্ঞার অপলাপ করিতে পারিলে প্রতিবাদী আর আমার হেতুতে পূর্ত্ববং ব্যভিচার দোষের উদ্ভাবন করিতে পারিবেন না। আমি পরে অন্তর্নপেই আবার প্রতিজ্ঞা-বাক্যের প্রয়োগ করিব, বাহাতে আমার ক্থিত হেতু বাভিচারী হইবে না। স্কুতরাং উক্ত স্থলে কোন বাদীর ঐ "প্রতিজ্ঞানন্ন্যাদ" তাহার প্রমাদমূলক মিখ্যাবাদ হইলেও উক্তরণ উদ্দেশ্যে উহা কাহারও পক্ষে হইতে পারে, উহা অসম্ভব নহে। কিন্তু উক্ত স্থলে তিনি যখন প্রতিবাদীর প্রদর্শিত বাতিচার-দোবের উদ্ধারের উদ্দেশ্রেই এরূপ উত্তর করেন, তথন সেধানে প্রতিবাদী আর তাঁহাকে দেই বাভিচার বা হেম্বাভাসের উদ্ভাবন করির। নিগুঠীত বলিতে পারেন না। স্মতরাং তিনি আর তথন উহার উদ্ভাবনও করেন না। কিন্তু তথন তিনি বাদীর সেই "প্রতিজ্ঞাসয়াসে" হই উত্তাবন করেন। পরস্ত পরে তিনি ঐ ব্যতিচার-দোষের উদ্ভাবন করিতে গেলেও তৎপূর্বো বাদীর দেই প্রতিজ্ঞার কথা তাঁহাকে ৰলিতেই হইবে এবং বাদী উহা অস্থীকার করিলে তাহার সেই প্রতিজ্ঞাসন্মাসের উদ্রাবনও অবশ্য তথনই করিতে হইবে। নচেং তিনি বাদীর কথিত হেত্তে ব্যতিচার-দোষের সমর্থন করিতে পারেন না। স্কতরাং পরে বাদীর হেত্তে ব্যতিচার-দোষের উদ্ভাবন করিতে হইলে যথন তৎপূর্বে তাঁহার উক্ত "প্রতিজ্ঞাসয়াদে"র উদ্ভাবন অবশ্য কর্ত্তর হইবে, তথন পূর্বে উদ্ভাবিত সেই "প্রতিজ্ঞাসয়াদ"ই উক্ত স্থলে বাদীর পক্ষে নিগ্রহ্মান হইবে। দোখানে হেম্মাস নিগ্রহ্মান হইবে না। প্রতিবাদীও পরে আর উহার উদ্ভাবন করিবেন না। কিন্তু উক্তরূপ স্থলে বাদীর তৃষ্ণীন্তাব বা প্রণাপ হারা তাঁহার হেত্র ব্যতিচার দোষের উদ্ধার সম্ভবই হয় না এবং তৃষ্ণীন্তাব প্রতিবাদীর হেম্বাভানোভাবনের পরেই হইরা থাকে। স্কতরাং ঐ সম্ভ পূথক্ নিগ্রহ্মান বলা অনাবশ্রক। তাই মহর্বি তাহা বলেন নাই।বা

# সূত্র। অবিশেষোক্তে হেতো প্রতিষিদ্ধে বিশেষ-মিচ্ছতো হেত্বস্তরং ॥৬॥৫১০॥

অমুবাদ। অবিশেষে উক্ত হেতু প্রতিষিদ্ধ হইলে বিশেষ ইচ্ছাকারীর "হেক্তর" হয় (অর্থাৎ বাদা নির্কিশেষণ সামান্ত হেতুর প্রয়োগ করিলে প্রতিবাদা ঐ হেতুতে ব্যক্তিচারাদিদোষ প্রদর্শন করিয়া যদি উহার খণ্ডন করেন, তখন বাদা সেই দোষের উদ্ধারের জন্ম তাঁহার পূর্বেবাক্ত হেতুতে কোন বিশেষণ বলিলে তাদৃশ বিশিষ্ট হেতুকথন তাঁহার পক্ষে "হেক্ত্রে" নামক নিগ্রহন্থান হইবে।)

ভাষ্য। নিদর্শনং—'একপ্রকৃতীদং ব্যক্ত'মিতি প্রতিজ্ঞা। কৃষ্যা-জেতোঃ? একপ্রকৃতীনাং বিকারাণাং পরিমাণাং। মৃৎপূর্বকাণাং শরাবাদীনাং দৃষ্টং পরিমাণং, যাবান্ প্রকৃতেব্যুহো ভবতি, তাবান্ বিকার ইতি। দৃষ্টঞ্চ প্রতিবিকারং পরিমাণং। অস্তি চেদং পরিমাণং প্রতিব্যক্তং। তদেকপ্রকৃতীনাং বিকারাণাং—পরিমাণাং পশ্যামো ব্যক্তমিদ-মেকপ্রকৃতীতি।

অস্য ব্যভিচারেণ প্রত্যবস্থানং—নানাপ্রকৃতীনামেকপ্রকৃতীনাঞ্চ বিকারাণাং দৃক্তং পরিমাণমিতি।

এবং প্রত্যবস্থিতে আহ—একপ্রকৃতিসমন্বরে সতি শরাবাদিবিকার্নাণাং পরিমাণদর্শনাং। স্থ-ছঃখ-মোহসমন্বিতং হীদং ব্যক্তং পরিমিতং গৃহতে। তত্র প্রকৃত্যন্তররূপসমন্বরাভাবে সত্যেকপ্রকৃতিত্বমিতি।

তদিদমবিশেষোক্তে হেতে। প্রতিষিদ্ধে বিশেষং ক্রুবতো হেম্বন্তরং ভবতি।

সতি চু হেশ্বস্তরভাবে পূর্ববস্ত হেতোরসাধকত্বান্নিগ্রহস্থানং। হৈশ্বস্তরবচনে
সতি যদি হেশ্বনিদর্শনো, দৃষ্টান্ত উপাদীয়তে নেদং ব্যক্তমেকপ্রকৃতি
ভবতি—প্রকৃত্যন্তরোপাদানাৎ। অথ নোপাদীয়তে—দৃষ্টান্তে হেশ্বর্ধস্যানিদশিত্স্য সাধকভাবান্ত্রপপত্তেরানর্থক্যান্ধেতোরনির্ত্তং নিগ্রহস্থানমিতি।

অমুবাদ। "নিদর্শন" অর্থাৎ এই সূত্রোক্ত "হেরন্তর" নামক নিগ্রহয়ানের উদাহরণ যথা—এই ব্যক্ত, এক প্রকৃতি, ইহা প্রতিজ্ঞা। প্রশ্ন) কোন হেরুপ্রযুক্ত ? (উত্তর) একপ্রকৃতি বিকারণমূহের পরিমাণপ্রযুক্ত। (উদাহরণ) মৃত্তিকাজ্য শরাবাদি জব্যের পরিমাণ দৃষ্ট হয়। প্রকৃতির ব্যুহ অর্থাৎ উপাদানকারণের সংস্থান যে পর্যান্ত হয়, বিকার অর্থাৎ তাহার কার্য্য শরাবাদি সেই পর্যান্ত হয় অর্থাৎ সেই সমস্ত বিকারে প্রিমাণ হয়। প্রত্যেক বিকারে পরিমাণ দৃষ্টও হয়। (উপনয়) এই পরিমাণ প্রত্যেক ব্যক্ত পদার্থেই আছে। (নিগমন) স্কৃতরাং এক প্রকৃতি বিকারসমূহের পরিমাণপ্রযুক্ত এই ব্যক্ত এক প্রকৃতি, ইহা আমরা বুঝি। (অর্থাৎ সাংখ্যমতামুসারে কোন বাদী উক্তরূপে প্রতিজ্ঞাদি বাক্যের প্রকাশ করিয়া, ভাহার নিজ পক্ষের সংস্থাপন করিলেন যে, মহৎ অহলার প্রভৃতি ব্যক্ত জগতের মূল উপাদান এক, যে হেরু তাহাতে পরিমাণ আছে, যেমন একই মৃত্তিকাজ্য ঘটাদি জব্যের পরিমাণ আছে এবং উহার মূল উপাদান এক। ব্যক্ত পদার্থমাত্রেই পরিমাণ আছে, স্কৃতরাং ভাহার মূল উপাদান এক। উহা অব্যক্ত ও মূল প্রকৃতি বলিয়া কথিত হইয়াছে ।।

ব্যভিচার দারা ইহার প্রভাবস্থান যথা—নানাপ্রকৃতি ও একপ্রকৃতি বিকারসমূহের পরিমাণ দৃষ্ট হয়। [ অর্থাৎ পূর্বেক্তি বাদী উক্তর্নপে তাঁহার নিজ পক্ষ
স্থাপন করিলে প্রতিবাদী উহার প্রভাবস্থান করিলেন যে, পার্থিব ঘটাদি দ্রব্য এবং
স্বর্গনির্দ্ধিত অলঙ্কারাদি দ্রব্যেও পরিমাণ আছে, কিন্তু সেই সমস্ত দ্রব্য একপ্রকৃতি
নহে, ঐ সমস্ত নানাজাতীয় দ্রব্যের উপাদান-কারণ ভিন্ন, অত এব বাদীর ক্ষিত যে
পরিমাণরূপ হেতু, তাহা তাঁহার সাধ্য ধর্ম একপ্রকৃতিবের ব্যভিচারী ]।

(প্রতিবাদী) এইরূপে প্রত্যবস্থিত হইলে অর্থাৎ বাদীর উক্ত হেতুতে ব্যতিচার-দোষ প্রদর্শন করিলে (বাদী) বলিলেন, যেহেতু একস্বভাবের সমন্তর থাকিলে

 <sup>।</sup> ছেতুং সাধনং, অর্থং সাধাং তৌ ছেহবেঁ। নিংপ্রতি ব্যাপার্যাপক ভাবেনে তি নিংপ্না। ছেহব্রেয়ানিংপ্নে।
 হেহব্রিস্প্রনিংপ্রান্তির । —তাৎপর্যাতীকা।

শরাবাদি বিকারের পরিমাণ দেখা যায় (অর্থাং) যেহেতু স্থ-তঃখ-মোহ-সমন্বিত এই ব্যক্ত, পরিমিত বলিয়া গৃহীত হয়। তাহা হইলে অন্য প্রকৃতির রূপের অর্থাং অন্য উপাদানের স্বভাবের সমন্ত্রের অভাব থাকিলে একপ্রকৃতির সিদ্ধ হয় [অর্থাং বাদী উক্ত ব্যভিচার-দোব নিবারণের জন্ম পরে অন্য হেতুবাক্য প্রয়োগ করিলেন,— "একস্বভাবসমন্ত্রে সতি পরিমাণাং"। পার্থিব ঘটাদি ও স্থবর্ণনির্দ্ধিত অলঙ্কারাদি বিজাতীয় দ্রব্যসমূহে পরিমাণ থাকিলেও এক স্বভাবের সমন্ত্র নাই। স্থতরাং তাহাতে উক্ত বিশিষ্ট হেতু না থাকায় ব্যভিচারের আশক্ষা নাই, ইহাই বাদীর বক্তব্য]।

অবিশেষে উক্ত হেতু প্রতিষিদ্ধ হইলে অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত স্থলে বিশেষ শৃত্য পরিমাণরূপ হেতু ব্যক্তিগরী বলিয়া প্রতিবাদী কর্তৃক দূষিত হইলে বিশেষবাদীর অর্থাৎ
উক্ত হেতৃতে একস্ব ভাবসমন্বয়রূপ বিশেষণবাদী প্রতিবাদীর সেই ইহা "হেত্বস্তর"
হয়। হেত্বরন্থ থাকিলেও পূর্বেহেতুর অসাধকত্বপ্রযুক্ত নিগ্রহন্থান হয়। হেত্বক্তর্র-বচন হইলে অর্থাৎ উক্ত স্থলে বাদী ঐ বিশেষণবিশিক্ত অত্য হেতু বলিলেও
যদি "হেত্বর্থনিদর্শন" অর্থাৎ হেতু ও সাধ্যের ব্যাপ্যব্যাপক-ভাবপ্রদর্শক দৃষ্টান্ত
গৃহীত হয়, তাহা হইলে এই ব্যক্ত জগৎ একপ্রকৃতি হয় না,—কারণ, অত্য প্রকৃতির
অর্থাৎ সেই দৃক্টান্তের মত্য উপাদানের গ্রহণ হইয়াছে। আর যদি দৃক্টান্ত গৃহীত না
হয়, তাহা হইলে দৃক্টান্তে অনিদর্শিত অর্থাৎ সাধ্যধর্শ্বের ব্যাপ্য বলিয়া অপ্রদর্শিত
হত্বপদার্থের সাধকত্বের অনুপ্রপতিবশতঃ হেতুর আনর্থক্যপ্রকৃত নিগ্রহন্থান নির্বত্ব

টিপ্রনী। এই স্থা ধারা "হেবস্তর" নামক পঞ্চম নিগ্রহন্তানের লক্ষণ হতিত হইরাছে। ভাষাকার ইহার উদাহরণ প্রদর্শন করিতে প্রথমে বলিরাছেন,—"একপ্রকৃতীদং বাজুমিতি প্রতিজ্ঞা"। অর্থাৎ সংখ্যমত সংস্থাপন করিবার জন্ম কোন বাদ্যা উক্ত প্রতিজ্ঞাবাব্যের দ্বারা বলিনেন যে, এই বাজু লগ্ একপ্রকৃতি। এখানে "প্রকৃতি" শংস্কর লগ্ উপাদানকারণ। "একা প্রকৃতির্বত্ত" এইরপ বিগ্রহে বছরীহি সমাদে ঐ "একপ্রকৃতি" শংস্কর দ্বারা কবিত হইরাছে যে, সমস্ত বাজু পদার্থের মূল উপাদানকারণ এক। সাংখ্যমতে মহৎ মহন্দার প্রভৃতি ভ্রেমাবিংশতি লড় তবের নাম ব্যক্ত এবং উহার মূল উপাদান অর্থাৎ মূলপ্রকৃতি অব্যক্ত। ঐ অব্যক্ত বা মূলপ্রকৃতি এক। ব্যক্ত পদার্থমিত্রই স্থা-হংখ-মোহাত্মক, স্থাত্মা উহার মূল উপাদানও স্থাত্ম ধার্মাক্ত এক। ব্যক্ত পদার্থমিত্র স্থাত্ম বিশ্বাকার হয়। তাই সাংখ্যমতে ত্রিগুণাত্মিকা মূলপ্রকৃতিই বাজু পদার্থমাত্রের মূল উপাদান বলিরা স্থানত হইরাছে। প্রেক্তিক প্রতিজ্ঞাবাক্যের প্রয়োগ করিমা, বাদ্যা কেত্র্যাক্য বলিলেন,—"পরিমাণাও"। বাদ্যার বক্তব্য এই যে, একই মৃত্তিকা হইছে

ঘট ও শরাব প্রভৃতি যে সমন্ত দ্রবা জন্মে, তাহাতে সেই উপাদানের পরিমাণের তুলা পরিমাণ দেখা বায়। বাক্ত পদার্থমাত্রেই বখন পরিমাণ আছে, তখন ঐ হেতু ও উক্ত দৃষ্টান্ত দারা বাক্ত পদার্থ-মাত্রেরই মূল উপানান এক, ইহা দিছ হয়। বাদী উক্তরূপে জাহার নিজপক্ষ সংস্থাপন কছিলে প্রতি-বাদী বলিলেন যে, মৃত্তিকানিৰ্দ্মিত ঘটাদি দ্ৰায়ে যেমন গরিমাণ আছে, তক্রপ সুবর্ণাদিনির্দ্মিত অলম্বার-বিশেষেও পরিমাণ আছে। কিন্তু দেই সমস্ত স্রারোরই উপাদান এক নছে। স্থতরাং পরিমাণরূপ ছেত্ৰ একপ্ৰকৃতিত্বৰূপ সাধাধৰ্মেৰ বাভিচাৰী। প্ৰতিবাদী উক্তৰূপে বাদীৰ ক্থিত হেতুতে वास्तितंत्र अनर्भन कतिरम, उथन वानो के वास्तिरतंत्र देखारतंत्र क्या विश्वम एम, अक्क्षकृष्टित সমন্তর থাকিলে শরাবাদি জবোর পরিমাণ দেখা বাছ। এখানে "প্রকৃতি" শব্দের অর্থ স্থভাব। অর্থাৎ বাদী উক্ত ব্যক্তিচার-দোষ নিবারণের জন্ম তাঁহার পূর্ব্বক্থিত পরিমাণরূপ হেতুতে এক-স্বভাব-সম্বৰ্ত্মণ বিশেষণ প্ৰবিষ্ট কৰিলা, পুনৰ্বাৰ হেতুৰাকা বলিলেন,—"একস্বভাবদমন্বৰে সতি পরিমাণাৎ" । বাদীর বক্তব্য এই যে, বাহাতে একস্বভাবের সম্বন্ন থাকিয়া পরিমাণ আছে, তৎসমন্তই একপ্রকৃতি। বেদন একই মৃৎপিও হইতে উৎপন্ন ঘট ও শরাব প্রভৃতি সমন্ত দ্রব্যেই দেই মৃত্তিকামভাবের সম্বর আছে, দেই সমস্ত দ্রবাই দেই মৃথপিও-মভাব এবং পরিমাণবিশিষ্ট, এবং তাহার উপাদানকারণ এক, ওজ্ঞা এই বাক্ত জগতে সর্বভ্রেই একস্বভাবের সমন্ত্র ও পরিমাণ আছে বলিয়া ব্যক্ত পদার্থমাত্রের মূল উপাদান এক, ইহা ঐ হেতুর দারা অন্তর্মানসিদ্ধ হয়। বাক্ত পদার্থমাত্রে কিরুপ একস্থভাবের সমন্বয় আছে, ইহা প্রকাশ করিতে ভাষাকার বাদীর কথা বলিয়াছেন যে, এই বাক্ত জগৎ স্থপতঃথমোহদম্বিত ও পরিমাণবিশিষ্ট বলিয়া গৃহীত হয়। অর্থাৎ ব্যক্ত জড় জগতে দর্মতাই স্থগত্ব ও মোহ আছে, সমগ্র জগৎই স্থবহংখমোহাত্মক, স্থতরাং উহার মূল উপাদানও স্থত্ঃখমোহাত্মক। তাহাই মূলপ্রকৃতি বা অব্যক্ত। তাহার কার্য্য ব্যক্ত পদার্থনাত্রেই বর্থন স্থপতঃখ-মোহাত্মকত্বরূপ একস্বভাবের সমন্ত্রবিশিষ্ট পরিমাণ আছে, তথন ঐ বিশিষ্ট খেতুর ছারা বাক্ত পদার্থমাত্রেরই মূল উপাদান এক, ইহা দিক্ষ হয়। পার্থিব ঘটাদি এবং স্থবনিশ্বিত অন্ভারাদি বিজাতীয় দ্রবাদমূহে পরিমাণ থাকিলেও সেই সমন্ত জবোই মৃত্তিক। অথবা স্থবর্ণের একস্বভাবের সমন্বর মাই। স্থতরাং সেই সমস্ত বিজাতীয় স্তব্যসমূহে উক্ত বিশিষ্ট হেতু না থাকায় বাভিচারের আশকা নাই। অবশ্র দেই সমস্ত বিজাতীয় জবাসমূহে স্থগ্রংখ-মোহাত্মকত্বলপ একস্বভাবের সময়য় আছে। কিন্ত প্রতিবাদী তাহা স্বীকার করিলে দেই সমস্ত জবোরও মূল উপাদান যে, আমার সমত দেই

১। এবং প্রতাবহিতে প্রতিবাদিনি বাদী গশ্চাৎ পরিমিতবং বেতুং বিশিন্তি, একপ্রকৃতিসমন্বরে সতি শরাবাদি-বিকারাণাং পরিমাণবর্শনাদিতি। প্রকৃতিঃ বভাবঃ, একবভাবসমন্তর সতীতার্থঃ।" "তবেবং বত্রকক্ষাবসমন্তর সতি পরিমাণং তাত্রকপ্রকৃতিক্ষের, তদ্বধা এক মুৎপিত-বভাবের ঘটপ্রাবোদক্ষণাদির। ঘটরচকার্যন্ত নৈক্ষভাবা মার্দ্ধিকার্যনিবাদিনাং বভাবানাং ভেলাও।—ভাবপ্রতিক।।

ত্রিগুণাত্মক এক মূল প্রকৃতি, ইহাও তাহার স্বীকার্যা। স্কুতরাং দেই সমস্ত জ্রোও স্মামার সাধাধর্ম থাকার বাভিচারের আশহা নাই, ইহাই বাদীর চরম বক্তবা।

পূর্ব্বোক্ত হলে বাদী শেষে উক্তরণ অন্ত বিশিষ্ট হেত্র প্ররোগ করার উহা তাহার পক্ষে
নিগ্রহন্তান হইবে। কেন উহা নিগ্রহন্তান হইবে । অর্থাৎ বাদী পরে অব্যক্তিসারী সং হেত্র
প্রয়োগ করিয়াও নিগৃহীত হইবেন কেন ? ইহা বুঝাইতে ভাষাকার পরে বলিয়াছেন যে, বাদীর
প্রথমাক্ত হেত্র অনাধকত্বশতঃ উহা নিগ্রহন্তান হইবে। তাৎপর্য্য এই যে, উক্ত হলে বাদীর
প্রথমাক্ত হেত্ তাহার সাধানাধনে সমর্থ হইলে, পরে তাহার ধ্যেত্বর প্রয়োগ বার্থ হয়। স্পতরাহ
তিনি বর্থন উক্তরপ হেত্রের প্রয়োগ করেন, তথন উহারারা তাহার প্রথমাক্ত হেত্ যে, তাহার
সাধাসাধনে অসমর্থ, উহা বাজ্যিরী হেত্, ইহা তিনি স্থীকারই করায় অবশ্রুই তিনি নিগৃহীত
হইবেন। কিন্ত তাহার প্রথমোক্ত হেত্ বাজ্যিরী বলিয়া হেত্যভাস হইলেও তিনি উক্ত হলে
থ্র হেল্লভাস দারা নিগৃহীত হইবেন না, অর্থাৎ উক্ত স্থলে তাহার পকে হেত্যভাস নিগ্রহ্রান
হইবে না। কারণ, পরে তিনি তাহার উক্ত হেতুতে বিশেষণ প্রবিষ্ট করিয়া বাদীর প্রদর্শিত
ব্যক্তিরি-দোব নিবারণ করিয়াছেন। অত এব উক্ত স্থলে হেত্রভার বিশ্রতিবর্গর তাহার বিপ্রতিপত্তির
অনুমাণক হওরায় উহাই তাহার পক্ষে নিগ্রহন্তান হইবে। উন্মোত্বরের তাৎপর্য্য ব্যাখ্যায়
বাচম্পতি মিশ্রও এথানে ইহাই বলিয়াছেন।

প্রশ্ন হইতে পারে যে, উক্ত স্থলে বাদী প্রথমে নিগৃহীত চইলেও পরে অবাভিচারী হেত্বরের প্রয়োগ করার তথন তাঁহার কি জয়ই হইবে 
বিত্রপ্রশ্নের ভাষার পরে বিজয় করিলেও তাঁহার পক্ষে নিগ্রহন্তান নিগ্রহ হইবে না অর্থাৎ তাঁহার পক্ষানির পতঃ তিনি জয়ী হইবেন না । কারণ, উক্ত হেতুর হারাও তাঁহার পক্ষ সিদ্ধিকণতঃ তিনি জয়ী হইবেন না । কারণ, উক্ত হেতুর হারাও তাঁহার পক্ষ সিদ্ধিকর না । কারণ, তিনি সমস্ত বিশ্বকেই একপ্রকৃতি বলিয়া সাধন করিতে গোলে তিনি কোন দৃষ্টান্ত বলিতে পারিবেন না । বাহা সাধ্যধর্মী, তাহা দৃষ্টান্ত হয় না । স্থতরাং মদি তিনি দৃষ্টান্ত প্রশ্নের জয় কোন অতিরিক্ত পদার্থ স্থাকার করেন, তাহা হইলে দেই পদার্থের "প্রকৃতান্তর" অর্থাৎ জয় উপাদান স্থাকার করার দেই পদার্থেই তাঁহার ঐ শেবোক্ত হেতুরও বাভিচারবশতঃ উহার হ্বারাও তাঁহার সাধ্যসিতি হইতে পারে না । আর তিনি যদি কোন দৃষ্টান্ত গ্রহণ না করিয়া কেবল ঐ হেত্বপ্ররেই প্রয়োগ করেন, তাহা হইলেও উহার হ্বারা তাঁহার সাধ্যদিত্বি হইতে পারে না । কারণ, যে পদার্থ কোন দৃষ্টান্ত পদার্থে সাধ্যধর্মের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট বলিয়া নিদর্শিত না হয়, তাহা কথনও সাধ্যক হইতে পারে না । স্বতরাং তাহা অনর্থক বলিয়া ঐরপ দৃষ্টান্তশৃত্র ব্যর্থ হেতুপ্রহোগকারী পরেও নিগৃহীত হবৈন । তাহার পক্ষে পরেও নিগ্রহ্নান নির্বহ হবৈন । ৩।

প্রতিক্রা-হেত্মতরাপ্রিত-নিগ্রহস্থান-পঞ্চক-বিশেষলক্ষণ-প্রকরণ সমাপ্ত । ১।

### সূত্র। প্রকৃতাদর্থাদপ্রতিদয়দ্ধার্থমর্থান্তরং ॥१॥৫১১॥

অনুবাদ। প্রকৃত অর্থকে অপেকা করিয়া<sup>9</sup> অপ্রতিসম্বর্নার্থ অর্থাৎ প্রকৃত বিষয়ের সহিত সম্বন্ধশূল অর্থের বোধক বচন (৬) তার্থান্তরে।

ভাষ্য। যথোক্তলক্ষণে পক্ষপ্রতিপক্ষ-পরিত্রহে হেতৃতঃ সাধ্যসিক্ষো প্রকৃতারাং ক্রয়াৎ—নিত্যঃ শব্দোহস্পর্শরাদিতি হেতুঃ। হেতুর্নাম হিনোতে-স্তুনিপ্রত্যয়ে ক্রুক্তং পরং। পদক্ষ নামাখ্যাতোপসগ্রিপাতাঃ। (১) অভি-ধেয়ক্ত ক্রিয়ান্তরযোগাদ্বিশিষ্যমাণরূপঃ শব্দো নাম, ক্রিয়াকারক-সমুদায়ঃ কারকসংখ্যাবিশিক্তঃ। (২) ক্রিয়াকালযোগাভিধাষ্যাখ্যাতং ধার্ম্থমাত্রক্ষ কালাভিধানবিশিক্তঃ। (৩) প্রয়োগের্ম্থাদভিদ্যমানরূপা নিপাতাঃ। (৪) উপস্ক্রমানাঃ ক্রিয়াবদ্যোতকা উপসর্গা ইত্যেবমাদি। তদর্থান্তরং বেদিতব্যমিতি।

অনুবাদ। যথোক্ত লক্ষণাক্রান্ত পক্ষ-প্রতিপক্ষ-পরিগ্রহ বলে হেতুর ধারা সাধ্যসিন্ধি প্রকৃত হইলে বাদী যদি বলেন, "নিত্যঃ শব্দঃ, অস্পর্শহাদিতি হেতুঃ", "হেতুঃ"
এই পদটি "হি" ধাতুর "তুন্" প্রত্যয়নিস্পন্ন কুদন্ত পদ। পদ বলিতে নাম, আগ্যাত,
উপসর্গ ও নিপাত, অর্থাৎ পদ ঐ চারি প্রকার। অভিধেয়ের অর্থাৎ বাচ্য অর্থের
ক্রিয়াবিশেষের সহিত দক্ষপ্রযুক্ত "বিশিষ্যমাণরূপ" অর্থাৎ বাহার রূপভেদ হয়, এমন
শব্দ (১) নাম। কারকের সংখ্যাবিশিন্ট ক্রিয়াও কারকের সমুদায় (সমন্তি)। (অর্থাৎ
কর্ত্বকর্মাদি কারকের একস্থাদি সংখ্যা এবং জাত্যাদি ও কারক, "নাম" পদের অর্থ)।
ক্রিয়া অর্থাৎ ধার্ম্বর্থ এবং কালের সন্থানের বোধক পদ (২) আখ্যাত। কালাভিধানবিশিষ্ট অর্থাৎ বাহাতে কালবাচক প্রত্যয়ার্থের অন্তর্মমন্ত্রক আছে, এমন ধার্ম্বর্ধান্তরও
("আখ্যাত" পদের অর্থ)। সমন্ত প্রয়োগেই অর্থবিশেষপ্রযুক্ত "অভিদ্যমানরূপ"
অর্থাৎ অর্থাতেদ থাকিলেও যাহার কুত্রাদি রূপভেদ হয় না, এমন শব্দসমূহ
(৩) নিপাত। "উপস্ক্রেমান" অর্থাৎ "আখ্যাত" পদের সমীপে পূর্ব্বে প্রযুক্ত্যমান
ক্রিয়াদ্যোতক শব্দসমূহ (৪) উপসর্গ ইত্যাদি। তাহা অর্থাৎ পূর্ব্বাক্ত স্থলে বাদীর
শেষোক্ত এই সমন্ত বচন (৫) অর্থান্তর নামক নিগ্রহন্থান জানিবে।

১। ক্রে—প্রকৃত্বর্থনপেকা (প্রকৃত্বর্থ প্রকৃত্র) এই কর্পে লাপ্লোপে প্রকৃষী বিভক্তি কুনিতে হইবে।
বর্ষরাল চর্ম করে ইবাই বলিয়াছেন।

টিপ্লনী। এই স্তত্ত ৰাৱা "অৰ্থান্তিব" নামক বৰ্চ নিপ্ৰহন্তানের লক্ষণ স্থাচিত হইয়াছে। প্ৰথম অধ্যারের দ্বিতীর আহ্নিকের প্রারম্ভে বাদনকণস্থত্তের ভাষো ভাষাকার যে পকপ্রতিপক-পরিপ্রহের লকণ বনমাছেন, দেই লকণাক্রান্ত পক্ষপ্রতিপক্ষপরিগ্রহ তাল হেতুর ছারা সাধাদিনিই প্রকৃত বা প্রস্তুত ৷ বাদী বা প্রতিবাদী যদি প্রকৃত বিষয়ের প্রতাব করিয়া অর্থাৎ নিল্লপক্ষ স্থাপনের আরম্ভ করিয়া, সেই বিষয়ের সহিত সম্বন্ধ অর্থের বোধক কোন বাক্য প্রয়োগ করেন, তাহা হইলে দেখানে "অর্থান্তর" নামক নিগ্রহতান হয়। অর্থাৎ বাদী বা প্রতিবাদীর বাহা নিজপক্ষ-সাধন বা পরপক্ষসাধনের অঙ্গ অর্থাৎ উপযোগী নতে, এখন বাকাই (৬) "অর্থাস্তর" নামক নিগ্রহত্বান। বেমন কোন নৈয়াধিক "শক্ষ অনিত্য" এই প্রতিজ্ঞাবাকা এবং হেতুবাকা প্রয়োগ করিয়া পরে বলিলেন,—"শেই শব্দ আকাশের গুণ"। এখানে তাঁহার শেষোক্ত বাক্ষ্যের সহিত তীহার প্রকৃত সাধাসিদ্ধির কোন সহদ্ধ নাই, উহা তীহার নিজ্পক সাধনে অঙ্গ বা উপযোগীই নাই। অত এব ঐ বাকা জাঁহার পক্ষে "অর্থান্তর" নামক নিগ্রহস্থান। উক্ত স্থানে বাদী নৈগায়িক তীহার নিজ মতারুগারেই 'শব্দ আকাশের ওণ' এই বাক্য বলায়, উহা উ:হার পক্ষে "অমত" অর্থান্তর। উদয়নাচার্য্য প্রভৃতি ইহাকে অমত, পরমত, উভয়মত, অমুভয়মত-এই চতুর্বিধ বলিয়া ভাষাকারোক্ত উদাহরণকে বলিয়াছেন "মন্মভয়মত"। অর্থাৎ তাঁহাদিগের মতে ভাষাকারের ঐ সমস্ত বাকা বাৰী মীমাংসক এবং প্রতিবাদী নৈয়ারিক, এই উভরেরই সম্মত নতে, উহা শাকিক্সমত।

ভাষাকার ইহার উনাহরণ হারাই এই স্তত্তের ব্যাখ্যা করিতে উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন বে, কোন মীমাংসক বাদী "নিতাঃ শক্ষঃ" এই প্রতিজ্ঞাবাক্য প্রয়োগ করিয়া বলিলেন, — অম্পর্শহাদিতি হেতুঃ"। পরে তিনি উংহার কথিত "হেতুঃ" এই পদী "হি" ধাতুর উত্তর "তুন্"প্রতামনিপার ক্লন্ত পদ, ইহা বনিল্লা, ঐ পদ নাম, আখ্যাত, উপদৰ্গ ও নিপাত, এই চারি প্রকার, ইহা বলিলেন। পরে ঐ নাম, আখ্যাত, নিপাত ও উপদর্গের লক্ষণ বলিলেন ৷ অর্থাৎ পূর্ব্বোক্ত স্থলে বাদী মীমাংস্ক শব্দের নিত্যক্ত সাধন করিতে স্পর্শনুক্তর স্কের্ড্রপ্রোগ করিয়াই বুরিলেন যে, স্থা-চ্:থানি জনেক পদাৰ্থত স্পৰ্নপুত্ত, কিন্তু তাহা নিত্য নহে। অত এব স্পৰ্নপুত্ৰত যে নিতাবের বাভিচারী, ইহা প্রতি-বাদী অবশ্বাই বলিবেন। পূর্ব্বোক্ত বাদী ইহা মনে করিয়াই পরে ঐ সমন্ত অদমদ্ধার্থ বা অন্তপ্রোগী বাক্য বলিলেন। প্রতিবাদী উহা প্রবণ করিয়া, ঐ সমস্ত বাক্যার্থেরই কোন দোষ বলিয়া, সেই বিষয়েই বিচারারপ্ত করিলে বাদীর পূর্বোক্ত হেতৃতে বাভিচার-দোষ প্রচ্জাদিত হইলা যাইবে, এবং তিনি চিস্তার সময় পাইয়া, চিস্তা করিয়া তাঁহার পূর্ব্বোক্ত সাধানিছির জল্প কোন অবাভিচারী হেতুরও প্ররোগ করিতে পারিবেন, ইহাই উক্ত গুলে বাদীর গৃড় উদ্দেশ্য। কিন্ত উক্ত গুলে বাদীর ঐ সমস্ত বাক্য তাঁহার সাধ্য সাধনের অক না হওরার উহা তাঁহার পক্ষে "অর্থস্তির" নামক নিগ্রহ-স্থান হইবে। কারণ, উক্ত স্থলে বানীর কথিত হেতু তাঁহার সাধ্য-সাধনে সমর্থ হইলে তিনি কখনই পরে ঐ সমস্ত অমুপ্রোণী অতিরিক্ত থাকা বলিতেন না। স্থতরাং তাঁহার উক্ত হেতু থে তাঁহার সাধাসাধক নহে, ইহা তাঁহায়ও স্বীকার্য। এইরপ উক্ত স্থলে প্রতিবাদীও বাদীর কথিত ঐ দমন্ত বাকার্থের বিচার করিয়া, উহার খণ্ডন করিতে পেলে তাঁহার পক্ষেও "অর্থান্তর" নামক নিগ্রহন্থান হইবে। অর্থাৎ উক্তর্জণ স্থলে বাদী ও প্রতিবাদী, উক্তরেই নিগৃহীত হইবেন। ইছতঃ কোন বাদী যদি নির্দোধ হেতুর প্রয়োগ করিয়াও পরে বে কোন দামের আশন্তা করিয়া, ঐরপ অন্ধপ্রোগী কোন বাক্য প্ররোগ করেন, তাহা হইগে দেখানেও তাঁহার পক্ষে উহা "অর্থান্তর" নামক নিগ্রহ্মান হইবে। কারণ, দেখানেও তিনি মাহা দোম নহে, তাহা দোম বিলিয়া বুঝিয়া, ঐরপ বার্থ বাক্য প্রয়োগ করিয়াছেন। উহাও তাঁহার বিপ্রতিপত্তির অন্থ্যাপক হওয়ায় নিগ্রহন্থান। স্মৃতরাং হেয়াভাল হইতে পৃথক্ "অর্থান্তর" নামক নিগ্রহন্থান স্মীরুত হইয়াছে। বৌদ্ধ নৈয়ায়িক ধর্মাকার্তিও ইহা স্থাকার করিয়াছেন। কারণ, যাহা সাধনের অঞ্চ নহে, তাহার বচনও তিনি নিগ্রহন্থান বলিয়াছেন। পূর্পেইহা বলিয়াছি।

ভাষাকার এথানে বাদীর বক্তবা "নাম" প্রভৃতি পদের লক্ষণ বলিতে যে সমস্ত কথা বলিয়াছেন, তাহা সম্পূর্ণ বুঝি:ত হইলে অনেক বৈয়াকরণ দিলান্ত বুঝা আবতাক। দে সমস্ত দিলান্ত সম্পূর্ণরূপে ব্যক্ত করা এখানে সম্ভব নহে। বাচম্পতি নিশ্র প্রভৃতি এখানে বেরূপ বাাধা। করিয়াছেন, তাহা আমরা বুঝিতে পারি না। "বৈয়াকরণসিন্ধান্তমঞ্বা" এছে নাগেশ ভট বাচম্পতি মিশ্রের ষেত্রপ সন্দর্ভ উদ্ধৃত করিয়াছেন, তাহাও মুদ্রিত "তাৎপর্য্যটীকা" গ্রন্থে বথাবথ দেখিতে পাই না। অনেক সন্দর্ভ মুদ্রিত হয় নাই, ইহাই বুঝা যায়। বাচম্পতি মিশ্র এখানে ভাষাকারোক্ত "ক্রিয়া-কারকসম্বার:" এই বাক্যের ঘারা আখ্যাত পদের লক্ষণ ক্থিত ১ইগ্রাছে, ইহা ব্লিয়া, পরে ঐ লক্ষণের দোষ প্রনর্শনপূর্বক সেই দোষবশতঃই "কারকসংখ্যাবিশিপ্তক্রিগাকালযোগাভিধা-যাাখ্যাতং" এই বাকোর হারা আখ্যাত পদের অন্ত লক্ষণ কথিত হইয়াছে, ইহা বলিয়াছেন। পরে ঐ লক্ষণেরও লোগ প্রদর্শনপূর্বক দেই দোষণশত:ই পরে "ধাত্বর্থমাত্রঞ্চ কালাভিধানবিশিষ্টং" এই বাকোর বারা "আখাত" পদের নির্দোধ চরম লক্ষণ ক্রিত হইয়াছে, ইয়া বলিয়াছেন। কিন্ত ভাষ্যকার এখানে বাদীর বক্তবা বলিতে "আখাত" পদের ঐরূপ নম্মূণত্রর বলিবেন কেন ? এবং যে লক্ষণম্বর চুষ্ট, বৈয়াকরণ মতেও যাহা লক্ষণই হয় না, তাহাই বা বাদী কেন বলিবেন ? ইহা আমরা ব্রিতে পারি না। পরত্ত বিভীয় অবাায়ের শেষে মংবির "তে বিভক্তাভা: পদং" (৫৮শ) এই স্থত্তের বাাথাার বার্ত্তিক্কার উদ্যোতকর ভাষাকারের ভার "নাম" পদের উক্ত লক্ষণ বলিয়া "খথা প্রাহ্মণ ইতি" এই বাক্যের ছারা উদাহরণ প্রদর্শন করিয়া, পরে ঐ "নাম" পদের অর্থ প্রকাশ করিতে বলিয়াছেন,—"ক্রিয়াকারকসমূদায়: কারকসংখ্যাবিশিষ্ট:"। বাচম্পতি মিশ্রও দেখানে "অস্তার্থমাহ" এই কথা বলিয়াই উদ্যোতকরের উক্ত বাক্যের উলেধ করিয়াছেন। উল্লোভকর দেখানে পরে "ক্রিয়াকাল্যোগাভিধান্তি ক্রিয়াপ্রধানমাখ্যাতং পচতীতি বধা" এই বাক্যের দ্বারা আথ্যাত পদের লক্ষণ ও উদাহরণ বলিয়াছেন। বাচম্পতি মিশ্রাও দেখানে "আখ্যাতলক্ষণমাহ" এই কথা বলিয়া উদ্যোতকরের উক্ত বাক্যের উরৌথ করিয়াছেন। স্থতরাং উজ্ঞাতকরের পুর্বোক্ত সন্দর্ভ এবং দেখানে বাচম্পতি মিশ্রের ব্যাথার দারা এথানে ভাষ্যকারও বে, "ক্রিয়াকারকসমুদায়: কারকসংখ্যাবিশিষ্টঃ" এইরূপ বিসর্গান্ত সন্দর্ভই বলিয়া ভদ্বারা তাঁহার পুর্নোক্ত "নাম" পদের অর্থ প্রকাশ করিরাছেন এবং পরে "ক্রিরাকাণ" ইচানি সন্দর্ভের হারাই "আখ্যাত" পদের লক্ষণ বনিরা "ধার্থমাত্রক্ত" ইচ্যানি সন্দর্ভের হারা উহারও অর্থ প্রকাশ করিরাছেন, ইহাই আমরা ব্রিতে পারি। নাগেশ ভট্টের উক্তৃত সন্দর্ভের হারাও ইহাই স্পান্ট বুরা বারণ। "কলা টাকা"কার বৈদ্যানাথ ভট্টও দেখানে ভাষাকারের উক্ত সন্দর্ভপ্রকাশ করিতে "অভিবেহজ্ঞ" ইত্যানি "বিশিষ্ট ইত্যপ্রমূল্য" এইরূপ নিখিবছেন। মূল্রিত প্রতক্ষেশ করিতে "অভিবেহজ্ঞ" ইত্যানি "বিশিষ্ট ইত্যপ্রমূল্য" এইরূপ নিখিবছেন। মূল্রিত প্রকাশ করিতে শবশিষ্টেভাস্তাহ" এই পাঠ প্রকৃত নহে। ফ্রকথা, রাচস্পতি মিশ্র এখানে ভাষাকারের দেরূপ সন্দর্ভ গ্রহণ করিয়া, বেরূপে উহার ব্যাথা। করিয়াছেন, তাহা আমরা ব্রিতে পারি না। স্থবীগণ বিত্তীর অধ্যানে (২০৬শ ফ্রে) উন্দ্যোভকরের সন্দর্ভ এবং দেখানে বাচস্পতি মিশ্রের ব্যাথা। এবং এখানে তাহার ভাষাব্যাখা। দেখিয়া, তিনি এখানে তাহার পূর্কোভেরূপ ব্যাথা। কেন করেন নাই, তাহা চিস্তা করিবেন।

ভাষাকার এখানে বাদীর বক্তব্য নামপদের লক্ষণ বলিছাছেন যে, যে শব্দের অভিধেষ অর্থাৎ ৰাচ্য অর্থের ক্রিয়াবিশেষের সহিত সম্বন্ধপ্রবৃক্ত নানা বিছক্তি-প্রয়োগে রূপতেন হয়, সেই শক্ষকে "নাম" বলে। ভাষো "ক্রিয়ান্তর" শব্দের কর্য ক্রিয়াবিশেষ। বাচস্পতি মিশ্রও "ক্রন্তর" শব্দের বিশেষ অর্থ, ইহা বলিয়াছেন। "বৃক্ষপ্তিষ্ঠতি" "বৃক্ষো তিষ্ঠতঃ" "বৃক্ষং পঞাতি" ইত্যাদি বাক্যে ক্রিয়াবিশেষের স্থক ব্যুক্ত "বুক্ম" প্রভৃতি শক্ষেত্র নানা বিভক্তি-প্রয়োগে রূপভেদ হওয়ায বিভক্তান্ত "বৃক্ষ" প্রভৃতি শব্দ নামপদ। মহর্ষি গৌতনের স্থ্যান্ত্রদারে ভাষাকার এবং বাত্তিক-কারও বিভক্তান্ত শক্তেই পদ বণিয়াছেন এবং উপদৰ্গ ও নিপাতের পদদংজ্ঞার জন্ত ব্যাকরণশাস্ত্রে ঐ সমত অবার শক্ষের উত্তরও "মু" "ঔ" "জদ্" প্রভৃতি বিভক্তির উৎপত্তি এবং তাহার শোপ অন্তুলিষ্ট হইরাছে, এই কথা বলিয়া উপদর্গ এবং নিপাতেরও পদত্ব সমর্থন করিয়াছেন। এ বিষয়ে নবালৈরান্ত্রিকগণের মত পুর্বের বলিয়াছি ( দ্বিতীয় খণ্ড, ৪৯৭ পৃষ্ঠা দ্রন্তব্য )। উপদর্গ এবং নিপাত পদ হইলেও কুলাণি কোন বিভক্তির প্রয়োগেই উহার লাপতেদ হয় না, এ জন্ত শাব্দিকগণ উহাকে নামপদ বলেন নাই। তাঁহাদিগের মতে পদ চতুর্বিধ-নাম, আখ্যাত, উপদর্গ ও নিপাত। "কাত্যায়নপ্রাতিশাপো" উক্ত শাব্দিক মতের উল্লেখ এবং উক্ত চতুর্বিধ পদের পরিচর ক্থিত হইয়াঙে<sup>9</sup>। ভাষ্যকার উক্ত মতামুগারেই বাদীর শেষোক্ত ঐ সমস্ত বাক্যের উল্লেখ করিয়াছেন। কিন্ত বিতীয় মধ্যারে পূর্ব্বোক্ত হত্তের বার্ত্তিকে উল্লোভকরও ঐক্লপ সন্দর্ভ বলার নামপদ ও আখাতে পদের উক্তরণ লক্ষণাদি তাঁহারও স্থাত বুঝা যায়, তাই নাগেশ ভট্ট উল্লোত-করের উক্ত দল্প উন্ধৃত করিয়া নিজ মত সমর্থন করিয়াছেন। নাগেশ ভট্টের "সিকান্তমঞ্বা"র

১। পদ্দে ভারভাবেংশি ক্রিয়াকালবোগাভিধাবাবোতং, ধার্থমাত্রক কালাভিধানবিশিইমিতি। কালেনাভিধানেন কাববেশ বিশিষ্টং ধার্থমাত্রমাথাতার্থ ই.ত তংগা। তাজেন ব্যাখ্যানং "ফ্রিয়াপ্রাম"মিতি বার্তিকলতার কৃথা। বৈয়াকরণিকলতমানুনা, তিত্তবিন্যাপন, ৮০০ পূর্তা।

मामाशास्त्रप्रतानी मिनायन्यापाद्य प्रकारामि नामाः— हेलानि काशास्म वारिनाना ।

"কুঞ্জিকা" টীকার ছর্জনাচার্য্য উদ্যোতকরের "ক্রিগাকারকসমূলায়।" ইত্যাদি সন্দর্ভের বাাগায় জাতি প্রভৃতিকেই ক্রিয়া শক্ষের অর্থ বলিয়াছেন এবং নাগেশ ভটের উদ্ধৃত বাচম্পতি মিশ্রের সন্দর্ভেও জ্রুপ বাাগাই দেখা বার । স্কৃত্যাং তদমূলারে এগানে ভাষাকারেরও তাং পর্য্য বার বে, নামপদের দ্বারা জাতি, গুণ, ক্রিয়া এবং দ্রবা, ইয়ার অন্তত্ম এবং তাহার আশ্রম কর্তৃকর্মাদি বে কোন কারক এবং তদ্গত কোন সংখ্যার বোধ হওয়ায় ঐ সমষ্টিই নাম পদের অর্থ। ভাষাকার "ক্রিয়াকারকসমূলায়ঃ" ইত্যাদি সন্দর্ভের দ্বারা উয়াই প্রকাশ করিয়াছেন।

ভাষ্যকার পরে উক্ত স্থলে বাদীর বক্তবা "আখ্যাত" পদের লক্ষণ বলিয়াছেন যে, ক্রিয়া ও কালের সম্বন্ধবোৰক পদ আখাত। আখাত বি জক্তিকেও আখাত বা আখাত প্ৰত্যৱ বলা হইয়াছে। কিন্তু দেই সমন্ত বিভক্তান্ত পদকেই বলা হইয়াছে "আখাত" নামক পদ। দেই সমন্ত বিভক্তির দারা বর্ত্তমানাদি কোন কালের এবং ধাতুর দারা ধাত্বরিপ ক্রিয়ার বোধ হওয়ায় আথ্যান্ত পদ ক্রিয়া ও কালের সম্বন্ধের বোধক হয়। "ভূক্।" ইত্যানি ক্রমন্ত প্রের হারা ক্রিরার সহিত কালের সম্বন্ধ বোধ না হওয়ায় উচা উক্ত লক্ষণাক্রান্ত হয় না। ভাষাকার পরে আথাত পদের অর্থ প্রকাশ ক্রিতে ব্লিরাছেন যে, কালাভিধানবিশিষ্ট ধাত্বর্থনাত্রও উহার অর্থ। নাগেশ ভট্ট ভাষাকারোক্ত ঐ "অভিধান" শব্দের অর্থ বলিয়াছেন—কারক। তাঁহার মতে কর্তৃকর্মাদি কারকও প্রভারার্থ। কিন্ত "অভিধান" শংকর কারক অর্থ প্রয়োগ দেখা বার না। যদ্বারা কোন অর্থ অভিহিত হয়, এই মর্বে "অভিধান" শক্ষের স্বারা ব্রা বার বাচ হ শক। পরত্ত কারক বলিতে ভাষাকার এথানে পুর্ব্বে "কারক" শব্দেরই প্রয়োগ করিয়াছেন। নাগেশ ভট্টের মত দদর্থন করিতে "কদা" টীকাকার বৈদ্যনাথ ভট্ট বাৎভাষন ও উক্ষোতকরের "ধাত্ববিষ্ত্রণ" এই বাকো "মাত্র" শক্তের অর্থ ৰণিয়াছেন সংখ্যা এবং "ধাত্বৰ্থনাত্ৰং" এই প্ৰভাগে স্থাহার হল্বনাদ বনিয়া, উহার বারা ধাত্বৰ্থ এবং সংখ্যা প্রহণ ক্রিরাছেন। কিন্ত এইক্রণ ব্যাখ্যা আমরা একেবারেই বুঝিতে পারি না। আমাদিগের মনে হয় বে, ভাষো কালবাচক আগাতে প্রথমই "কালভিখন" শব্দের ঘারা বিবক্ষিত। এবং বে মতে "স্বীয়তে," এবং "মুণাতে" ইত্যাদি ভাবনাচ্য আখ্যাত প্রতায়ান্ত আখ্যাত পদের দারা বৰ্তমান কালবিশিষ্ট ধাত্বৰ্থাতেবৰ বোধ হব, সেই মতানুদাবেই ভাষাকাৰ এপানে বলিয়াছেন যে, কালবাতক প্রভাগবিশিষ্ট অর্থাৎ দেই প্রভাগার্থ কালের সহিত অবগ্র-সম্ভন্ম ধাত্র্থমাত্রও আখাত পদের অর্ধ। তাৎপর্য্য এই বে, আখাত পদের বারা অনেক স্থলে কারক ও তদ্পত সংখ্যা প্রভৃতির বোধ হইলেও কোন মতে কোন কোন আখ্যাতে পদের বারা বধন কেবল কাল-বিশিষ্ট ধাত্তর্থ মাত্রও বুঝা যার, তথন তাহারও সংগ্রহের জন্তই আথাতে পদের পুর্ব্বোক্তরূপ দামান্ত

 <sup>)।</sup> ক্রিছেট,—ক্রিনাম লাতাদিং, কারকং, কারকগতা সংখ্যাত তদিশিটো নামার্থ ইতার্থঃ।—"কৃকিক।"
 নিকা।

২। অৰ নামাৰ্থনাহ "ফ্ৰিয়েজাদি। ফ্ৰিয়া জাতাদি। কাৰকং তদাধ্যয় । সচ বাজিগতসংখ্যাণুতো নামাৰ্থত। —সিভাভমঞ্জা, ৮০০ পূঠা সইয়া।

লক্ষণই কথিত হইবাছে। "ধাত্ববিদ্রেক্ষ" এই বাংকা "6" শংকর প্রথাগ করিবা ভাষ্যকার অন্তর্জ্ঞারক প্রভৃতি অর্থেরও প্রকাশ করিবাছেন। কালবাচক প্রত্যায়র অর্থ কালের সহিত ধাত্বের অবন-সম্বন্ধ হওরার ঐরণ পরপোরা সম্বন্ধ ধাত্বিক কালবাচক প্রত্যাবিশিষ্ট বলা বার এবং ঐরণ বিলিলে তদ্বারা কালবাচক আধাতি প্রত্যান্ত ধাত্ই আধাতিপদ, এইরণ কলিতার্থ ও স্থৃতিত হব। স্থাগণ এধানেও ভাষাকারের তাৎপর্য্য চিন্তা করিবেন।

880

ভাষাকার পরে বাদীর বক্তবা বনিতে অর্থভেদ হইলেও যে সমন্ত শব্দের কুন্নাপি কোন প্রয়োগে রূপভেদ হয় না, দেই সমন্ত শব্দ নিগাঁহ, এবং যে সমন্ত শব্দ ক্রিনাবিশেষের দ্যোতক এবং আখাত পদের সমাপে, পূর্বে অর্থিৎ অ্যাবহিত পূর্বে প্রবৃদ্ধানান হয়, তাহা উপসর্গ, ইহা বনিয়াহেন। ভাষাকারোক্ত নিগাতনক্ষণের তাৎপর্য। বাাখ্যা করিতেও বাচম্পত্তি মিশ্র সরল অর্থ তাগে করিয়া অন্তর্মণ অর্থের বাাখ্যা করিয়াহেন কেন ? ভাষাও স্থবীগণ দেখিয়া বিচার করিবেন। "চ" "তু" প্রভৃতি নিপাত শব্দেরও অর্থ আছে। কিন্ত অব্যয় শব্দ বনিয়া উহার উত্তর সর্বত্তি সমন্ত বিভক্তির লোপ হওয়ার উহার রূপভেদ হর না। উপদর্গগুলিরও উক্ত কারণে কুরোপি রূপভেদ হর না। কিন্ত উপদর্গগুলি ক্রিয়াবিশেষের দ্যোতক মাত্র, উহার অর্থ নাই, এই মতান্থদারেই নিপাত হইতে উপদর্গের পৃথক নির্দেশ হইয়াছে বুঝা বায়। কিন্ত বাচম্পতি মিশ্র এখানে উপদর্গেরও কোন হলে অধিক অর্থ এবং কোন হলে বিপরীত অর্থ বিলিয়াছেন। উহাও মত আছে। বাছলাভয়ে এখানে পূর্বোক্ত সমন্ত বিষ্যাই সম্পূর্ণ আলোচনা করিতে পারিলাম না। বিশেষ ক্রিজাম্থ নাগেশ ভট্টের "মঞ্ছ্য।" প্রভৃতি গ্রন্থ পাঠ করিলে সমন্ত কথা জানিতে পারিবেন হঙা

#### च्छ । वर्गक्रमनिदर्भगवित्रवर्षकः ॥৮॥৫১२॥

অমুবাদ। বর্ণসমূহের ক্রমিক নির্দ্ধেশর তুল্য বচন নির্থ্কি, অর্থাৎ বাদী অথবা প্রতিবাদীর অর্থ-শুগু বচন (৭) "নির্থিক" নামক নিগ্র হস্তান।

ভাষ্য। বর্ণাহনিত্যঃ শব্দঃ ক চ ত পা নাং, জ ব গ ড দ শ দ্বাৎ, বা ভ এ ঘ চ ধ ব বদিতি, এবস্প্রাকারং নির্থিকং। অভিধানাভিধেয়ভাবানুপ-পত্তাবর্থগতেরভাবাদ্বর্ণা এব ক্রমেণ নির্দ্ধিশ্যন্ত ইতি।

অমুবাদ। বেমন "অনিত্যঃ শব্দঃ ক চ ত পা নাং, জ ব গ ড দ শ ত্বাৎ, ঝ ভ এ ঘ চ ধ ষ বং", এবম্প্রকার বচন নির্থক নামক নিগ্রহত্বান। বাচ্যবাচক ভাবের

<sup>&</sup>gt;। "কচটতপাঃ" এইরাব পাঠ অনেক প্তকে থাকিবেও "কচটতপানাং" এইরাব পাঠে উজ ছলে এ সমত বর্ণের অর্থিতা থাক হয়। "আছমজ্ঞরী", "আছমার" এবং "বড়প্রনিবস্তেহে"র বছুবৃত্তি অভূতি গ্রন্থেও এরাপ পাঠই আছে। আছমারের চীকাকার ব্যাসিংহ সূতি নিবিয়াছেন,—"অত্র কচটতপানাং সন্দোহ নিতা এতাবানু পক্ষা।"

অবুপপত্তি প্রযুক্ত অর্থবোধ না হওয়ায় (উক্ত স্থলে) বর্ণসমূহই ক্রেমশঃ নির্দিষ্ট (উচ্চরিত) হয়।

টিপ্লনী। অর্থান্তরের পরে এই স্থত্র বারা "নির্থাক" নামক সপ্তম নিপ্রচন্তানের লক্ষণ স্থাতিত ছইবাছে। যে শক্ষেত্ৰ কোন অৰ্থ নাই অৰ্থাৎ শক্তি, লক্ষণা অথবা কোন পরিভাষার বারা যে শক্তের কোন অর্থ বুরা ধার না, তাহাকে অর্থশৃত্ত শব্দ বলে। বাদী বা প্রতিবাদী এর শ অর্থশৃত্ত শব্দের প্রয়োগ করিলে তদহারা কোন অর্থবোধ না হওরার উহা দেখানে "নিরর্থক" নামক নিশ্রহ-श्राम । तम कि क्ष भ ने स्व श्राक्ष १ छाडे महर्षि विनिशास्त्रम्, — "वर्ष क्रमनिर्द्धने वर" । व्यर्थार त्यम ক্রমণ: উচ্চরিত বর্ণ মাত্র। ভাষাকার ইহার উদারণ প্রকর্মন করিয়া বলিয়াছেন যে, এই প্রকার বচন নিবৰ্থক। পৰে উহা বুঝাইতে বলিগাছেন যে, উক্ত হলে এ সমস্ত বৰ্ণ কোন অৰ্থের বাচক নতে। স্তত্তাং ঐ সম্ভ বর্ণ এবং কোন অর্থের অভিধানাভিধেরভাব অর্থাৎ বাচক্বাচাভাব না থাকার উহার বারা "অর্থগতি" অর্থাৎ কোন অর্থ বোধ হব না। স্থতরাং উক্ত স্থাল কতকগুলি বর্ণমাত্রই ক্রমশঃ উচ্চরিত হর। ঐরূপ নিরর্থক শব্দ প্ররোগই "নিরর্থক" নামক নিগ্রহন্তান। পূর্ব্ব-প্রভ্রোক্ত "অর্থান্তর" স্থলে বাদী বা প্রতিবাদীর অনম্বর্জার্থ বচনগুলি প্রকৃত বিষয়ের অনুস্বাগী হুইলেও উহার অন্তর্গত কোন শব্দই অর্থশৃত নহে। কিন্ত এথানে ভাষাকারোক্ত উদাহরণে ক্রমণঃ উচ্চরিত ক চ ট ত প প্রভৃতি বর্ণের কোন অর্থ নাই। বে খলে বাদী বা প্রতিবাদীর ক্রমশঃ উচ্চব্রিত বর্ণসমূহেরও কোন অর্থ আছে এবং প্রকরণজ্ঞানাদিবশতঃ দেই অর্থের বোধ হয়, দেখানে দেই সমস্ত বর্ণের প্রয়োগ "নির্থক" নামক নিগ্রহত্বান হইবে না। কিন্তু অর্থশৃত্ত ঐরপ শব্দের প্রায়ার স্থলেই উক্ত নিগ্রহস্থান হইবে, ইহাই মহর্ষির তাৎপর্যা।

বেলির নৈয়ায়িকগণ নিরর্থক শব্দ প্রয়োগকে নির্মান্তানের মধ্যে প্রহণ করেন নাই। তাঁহারা বিলিয়াছেন যে, অর্থন্ত শব্দ প্রয়োগ উন্মত প্রলাণ। স্থতরাং শাল্পে উহার উল্লেখ করা বা উহাকে নিপ্রহন্থান বলিয়া প্রহণ করা অর্ক্ত। পরন্ত তাহা হইলে বাদী বা প্রতিবাদীর নিরর্থক কণোলবাদন, গণ্ডবাদন, কক্ষতাভ্যন প্রভৃতিও নিগ্রহন্তান বলিয়া কেন কথিত হয় নাই ? "হ্যায়মঞ্জরী"বার ক্ষমত ভট্ট এই সমস্ত কথার উত্তর দিতে বৌদ্ধ সম্প্রাণকে কনেক উপহাসও করিয়াছেন। তাঁহার কথা প্রের্ম বলিয়াছি। কিন্তু "তাৎপর্যারীকা"কার বাচস্পতি মিশ্র বলিয়াছেন যে, এই ক্রের্ম "বর্ণক্রমননির্দেশবং" এই বাকো সান্ত্যার্থক 'বতি' প্রতারের দারা ক্রমণ: উচ্চরিত নিরর্থক বর্ণসমূহ দৃষ্টাস্তন্ত প্রদর্শিত হইয়াছে। তাৎপর্যা এই যে, বৌদ্ধসম্প্রদায় যে নিরর্থক বর্ণোচ্চারণকে উন্মতপ্রলাপ বলিয়াছেন, মহর্ষি তাহাকে নিগ্রহ্মান বলেন নাই। কিন্তু তত্ত্ব্যুগ অবাচক শব্দপ্ররোগই "নিরর্থক" নামক নিগ্রহ্মান, ইহাই মহর্ষির স্থ্রার্থ। বাচস্পতি মিশ্র ইহার উদাহরণ বলিয়াছেন যে, বেমন কোন দ্রাবিভ্যাবা জানিয়াও অথবা তাহাতে অনভিজ্ঞতাবশতঃ তাঁহার নিজ ভাষার দারা সেই ভাষার অনভিজ্ঞ আর্যার নিকটে শব্দের অনিতাত্ব পক্ষের সংস্থাপন করিলে, সেথানে তাঁহার "নিরর্থক" নামক নিগ্রহ্মান হবৈর। কারণ, ঐ দ্রাবিভ্ ভাষা বা সেই সমস্ত শব্দ পরে মন্ত্র্যান "নিরর্থক" নামক নিগ্রহ্মান হবৈর। কারণ, ঐ দ্রাবিভ্ ভাষা বা সেই সমস্ত শব্দ পরে মন্ত্র্যান

কলিত, উহা প্রথমে কোন অধীবংশবে ঈরব কর্তৃত সংক্তেত নহে। স্করাং ইহা কোন অংপর বাচক নহে। "দাধুভিভাষিত্রাং নাপ্তংশিতীয় ন মেছিতিবৈ" এই শ্রুতি অফুদারে সাধু শন্তরণ সংস্কৃত শন্তই অ'র্যাভারা, উহাই প্রথম অর্থবিশেন-বোদের জয় ঈর্থর কর্তৃত্ব সংক্তেত, অগলংশাদি শল দাধু শল নতে, ইহাই দিল্লাক্ত। বাচপতি মিল্ল পরে বিচারপুর্বক এই মতের সংখন করিছাছেন। এই মতে অগলংশাদি শদ উচ্চ বিচ হইলে তদ্বারা দেই সাধু শক্ষের অর্থান হর। পরে বেই অত্থিত সাধু শক্ষে। বারাই ভাহার অর্থবোধ হইরা থাকে এবং বাহাদিগের দেই দাধু শব্দের জ্ঞান হর না, তাহারা দেই অগভ্রংশাদি শব্দকে অর্থবিশেষের বাচক বলিয়া ভ্রম্বশত:ই তদ্বারা দেই অর্থবিশেষ বুরিয়া থাকে এবং দেই অর্থবিশেব ব্যাইবার উদ্দেশ্যেই দেই সমস্ত শক্ষের প্রায়োগ হইয়া থাকে। স্করাং উহা উন্মতপ্রলাপ বলা যার না। কিন্ত ক চ ট ত প, ইত্যাদি নির্থক বর্ণদমূহের উচ্চারণ এবং কপোলবাদন প্রভৃতির বারা কাহারই কোন অর্থের বোধ না হওলায় তাহা জ্রুলপ নহে। স্কুতরাং উহা "নির্থক" নামক নিগ্রন্থান হইতে পারে না। কারণ, যে সমস্ত শব্দ অর্থপুত্র বা অবাচক, কিন্তু তদ্বারাও কাহারও কোন অর্থ বোধ হয় এবং দেই উদ্দেশ্রেই তাহার প্রয়োগ হয়, এমন শব্দের প্রয়োগই "নির্থক" নামক নিগ্রহস্থান। অবশ্র বৈয়াকরণ সম্প্রদায় উক্ত মত স্বীকার করেন নাই। তাঁহাদিগের মতে অপলংশাদি শব্দেরও বাচ্য অর্থ আছে। কিন্ত উক্ত মতেও পূর্ব্বোক্ত স্থলে "নিরর্থক" নামক নিগ্রহস্থান হইবে। কারণ, উক্তরণ স্থলে বাদী বা প্রতিবাদী নিজ পক্ষ-সমর্থনে তাঁহার অসামর্গ্য ব্রিয়াই, তথন সেই অসামর্থ্য প্রজাদনের জন্তই অপরের অক্সাত ভাষার হারা নিম্ন বক্রব্য বলেন, অথবা তিনি সংস্কৃত ভাষাই জানেন না। স্থভরাং উক্তরূপ স্থানও তাঁহার সেই ভাষা-প্রয়োগের দ্বারাই তাঁহার বিপ্রতিপত্তি বা অপ্রতিপত্তির অনুমান হওয়ায় উহা ভাঁহার পক্ষে নিগ্রহখান হয়। কিন্তু যে স্থলে প্রথমে যে কোন ভাষার দারা বিচার হইতে পারে অথবা অপ্রংশ ভাষার হারাই বিচার কর্ত্তব্য, এইরূপ "সময়বন্ধ" বা প্রতিজ্ঞাবন্ধ হয়, দেখানে বাৰী বা প্ৰতিবাদী কাহাৰই পূৰ্ব্বোক্ত নিগ্ৰহস্থান হইবে না। কাৰণ, উক্তন্নপ স্থলে বাৰী ও প্রতিবাদী উভারেই প্রথমে জ্রনপ ভাষাপ্রার্থা স্থাকার করার কেহই কাহারও অবাচক শক্ষ প্রােগজন্ত বিপ্রতিপত্তি বা অপ্রতিপত্তির অত্যান করিতে পারেন না। বৃত্তিকার বিশ্বনাথও পরে এই কথা বলিয়াছেন। বাচম্পতি মিশ্র এখানে পরে ভাষাকারেরও উক্তরূপ ভাৎপর্য্য সমর্থন ক্রিতে বলিয়াছেন যে, এই জন্মই ভাষাকারও বলিয়াছেন,—"এবচ্চাকারং নিরপ্রকং"। অর্থাৎ তিনি "ইদদেব নির্থ কং" এই কথা না বলিয়া "এবস্তাকারং নির্থকং" এই কথা বলায় তাঁহার মতেও তীহার প্রদর্শিত নির্থিক বর্ণমাত্রের উচ্চারণই "নির্থিক" নামক নিগ্রহণান নহে। কির তলুলা অবাচক শব্দ প্রোগই "নির্থক" নামক নিগ্রহতান, ইহাই তাঁহারও তাৎপণ্য वुका यात्र ।

কিন্তু উন্দোতিকর ও জয়ন্ত ভট্ট প্রভৃতি পূর্বেলি জভাবে এই ফ্রের তাৎপর্ণ্য ব্যাখ্যা করেন নাই। তাঁহাদিগের ব্যাখ্যার ধারা কর্মশৃত্ত ক চ ট ত প প্রভৃতি বর্ণমাত্রের উচ্চারণ যে "নির্ফক" নামক নিগ্রহন্তান, ইহা স্পর্টই বুঝা যায়। উদ্যোতকর পরে "অপার্থক" হইতে ইহার তের সমর্থন করিতে এই "নিরর্থক" স্থলে যে বর্ণনাত্রের উচ্চারণ হয়, ইহা স্পন্ত বলিয়াছেন এবং এখানে ইহার নিগ্রহ্থানত্ব সমর্থন করিতে বলিয়াছেন যে, উক্ত স্থলে বাদী প্রকৃত পঞ্চাবয়র বাকারপ সাধনের গ্রহণ না করিয়া, কেবল নিরর্থক বর্ণমাত্রের উচ্চারণ করায় তিনি সায়া ও সাধন জানেন না, ইহা প্রতিপন্ন হওয়ায় নিগৃহীত হইবেন। উন্য়নাচার্যোর মতামুমারে "তার্কিকরক্ষা"কার বরদরাজও এখানে অনেক প্রকারে অবাচক শক্ষের উনাহরণ প্রকাশ করিতে প্রথমে অর্থপৃত্ত বর্ণমাত্রেরও উরেথ করিয়াছেন এবং পরে তিনি মেছভাষা প্রভৃতিরও উরেথ করিয়াছেন এবং কোন দাক্ষিণাত্য উহার নিজ ভাষায় অনভিক্ত আর্যোর নিকটে নিজ ভাষায় বক্তব্য বলিলে যে, তাহারও "নিরর্থক" নামক নিগ্রহন্তান হইবে, ইহাও শেবে বলিয়াছেন। বাচম্পতি মিশ্র প্রভৃতি এখানে ইহার উনাহরণ প্রদর্শন করিতে দাক্ষিণাত্য পণ্ডিতনিগকেই কেন ঐ ভাবে উরেথ করিয়াছেন" এবং পক্ষান্তরে আর্যাভাষায় অনভিক্ততাবশতঃ ও আর্যায় নিকটে কিরপে ফ্রাবিডের নিজ ভাষায় নিজ পক্ষ স্থাপন বলিয়াছেন, ইহা ভিন্তনীয় ॥>॥

#### সূত্র। পরিষৎ-প্রতিবাদিভ্যাৎ ত্রিরভিহিতমপ্যবি-জ্ঞাতমবিজ্ঞাতার্থৎ ॥৯॥৫১৩॥

অমুবাদ। (বাদী কর্ত্বক) তিনবার কথিত হইলেও পরিষৎ অর্থাৎ মধ্যস্থ সভ্যগণ ও প্রতিবাদী কর্ত্বক যে বাক্য অবুদ্ধ হয়, তাহা (৮) "অবিজ্ঞাতার্থ" অর্থাৎ "অবিজ্ঞাতার্থ" নামক নিগ্রহস্থান।

ভাষ্য। যদ্বাক্যং পরিষদা প্রতিবাদিনা চ ত্রিরভিহিতমপি ন বিজ্ঞায়তে— শ্লিফীশব্দমপ্রতীতপ্রয়োগমতিজ্ঞতোচ্চরিতমিত্যেবমাদিনা কারণেন, তদবি-জ্ঞাতার্থমসামর্থাসংবরণায় প্রযুক্তমিতি নিগ্রহস্থানমিতি।

অমুবাদ। যে বাক্য (বাদিকর্ভ্ক) তিনবার কথিত হইলেও শ্লিফ্ট শব্দযুক্ত, অপ্রসিদ্ধ-প্রয়োগ, অতি দ্রুত উচ্চরিত, ইত্যাদি কারণবশতঃ পরিষৎ ও প্রতিবাদী কর্ত্ব বিজ্ঞাত হয় না অর্থাৎ প্রতিবাদী ও সভ্যগণ কেহই উহার অর্থ বুঝেন না, সেই বাক্য (৮) "অবিজ্ঞাতার্থ," অসামর্থ্য প্রচ্ছাদনের নিমিত্ত প্রযুক্ত হয়, এ জন্ম নিগ্রহন্থান।

১। বৰা লাকিচ বভাগৰা তব্ভাগানভিজ্ঞান্তি প্ৰতি শ্লানিতাবং প্ৰতিপাদয়তি, তবা নিয়র্থকং নিপ্রহ্লান, স ব্লাগালাৰাং জানম্পামর্থাপ্রালায় তব্ভাগানভিজ্ঞতয় বা বভাগয়া সাধনং প্রস্কেবান ইজায়ি—তাংপ্রালীকা। বভাগয়া প্রভাবয়া প্রভাবয়া লাকিবালো তুক্লিভাগ এব প্রশ্লাগালেভাজ্ঞান্দেশাবিদ্যাত ইতি গতং কথাবাসনেম।
—তাকিকয়কা।

টিপ্লনা। এই সূত্রহারা "অবিজ্ঞাভার্য" নামক কটম নিগ্রহস্তানের হক্ষণ স্থাচিত হইয়াছে। সুৰে "ত্ৰিবভিহিতং" এই বাকোর পূর্বে "বাদিনা" এই পদের অধ্যাহার মহবির অভিমত। তাহা হুইলে সুত্রার্থ বুঝা যায় বে, বাদী তাঁহার যে বাক্য তিনবার বনিলেও পরিষৎ অর্থাৎ দেই সভাস্থানে উপস্থিত সভাগণ ও প্রতিবাদী, কেহই তাহার অর্থ বুষেন না, বাদীর দেই বাকা তাঁহার পক্ষে "অবিজ্ঞাতার্থ" নামক নিঞ্ছেল। এইরূপ প্রতিবাদীর এরূপ বাকাও তুলা যুক্তিতে ঐ নিঞ্ছ-স্থান হইবে। বাদী তিনবার বলিলেও অন্ত সকলে কেন তাহার অর্থ বুঝিবেন না १ এবং না বুঝিলে ভাহাতে বাদীর অপরাধ কি ? উক্ত খলে তিনিই কেন নিগৃহীত হইবেন ? ইহা বুঝাইতে ভাষা-কার বলিয়াছেন যে, বাদীর দেই বাব্য মিষ্ট শক্ষুক্ত হইলে এবং তাহার প্রয়োগ অপ্রতীত কর্যাৎ শপ্রদিদ্ধ হইলে এবং অভি ক্রত উচ্চরিত হইলে, ইত্যাদি কারণবশতঃ বাদীর ঐ বাক্যার্থ অন্ত কেছ বুঝিতে পারেন না। এবং বাদী তাঁহার অপক্ষ সমর্থনে নিজের অসামর্থ্য বুঝিরাই সেই অদামর্থ্য প্রান্তাদনের জন্ত অন্তের অবোধা একণ শব্দ প্রব্যোগ করেন। প্রতিবাদী ও মধ্যস্থান ভাহার দেই বাক্যার্থ বুঝিতে না পারিয়া নিরস্ত হইবেন, ইহাই ভাহার উদ্দেশ্য থাকে। স্কুতরাং উক্তরণ স্থলে বাদীর ছরভিদ্ধিমূলক এরপ প্রয়োগ বারা তাঁহার বিপ্রতিপত্তি অথবা অঞ্চতার অস্থান হওগার উহা তাঁহার পকেই নিএহস্থান হইবে। স্নতরাং তিনিই নিগৃহীত হইবেন। বে কোনমণে প্রতিবাদীকে নিরস্ত করিবার জন্ম বাদী জমণ প্রয়োগ অবশুই করিতে পারেন, তাহাতে তাঁহার কোন দোব হইতে পারে না, ইহা বলা যার না। কারণ, তাহা হইলে পরাজর সম্ভাবনা হলে শেষে বাদী বা প্রতিবাদী অতি ছর্ম্বোধার্থ কোন একটি বাক্যের উচ্চারণ করিয়াই সর্ব্বে জয়লাত করিতে পারেন। স্থতরাং বাদী ছবভিদদ্ধিবশতঃ ঐত্তপ বাক্য প্রয়োগ করিতে পারেন না। তাহা করিলে দেখানে তিনিই নিগৃহীত হইবেন। তাৎপর্যাটীকাকার ভাষাকারোক্ত শিষ্ট শক্ষুক্ত বাকোর উদাহরণ বলিয়াছেন,—"ব্যেতো ধাবতি"। "শ্বেত" শক্ষের দারা খেত রূপ-বিশিষ্ট এই ক্ষ্ বুঝা বার এবং বা × ইতঃ" এইরপ সন্ধি বিচ্ছেৰ ক্রিয়া বুঝিলে উক্ত বাকোর দারা, এই স্থান দিয়া কুতুর ধাবন করিতেছে, ইহাও বুঝা বাছ। কিন্ত উক্ত স্থলে প্রকরণাদি নিয়ামক না থাকিলে বাদীর বিবক্ষিত অর্থ কি ? তাহা নিশ্চর করা বায় না। এইরূপ বেদে যে "জফ রী" ও "তুকরী" প্রভৃতি শব্দের প্রয়োগ আছে, তাহা অপ্রতীত অর্থাৎ অপ্রদিদ্ধ বলিয়া সকলে উহা বুঝিতে পারে না। বাচম্পতি মিশ্র ঐ সমত শব্দকেই এখানে "অপ্রতীত-প্রয়োগ" বলিয়াছেন।

কিন্ত উদয়নাচার্য্য প্রস্তৃতি পূর্ব্বোক্তরাপ বাক্যকে তিন প্রকারে বিভক্ত করিয়া বলিরাছেন; বথা—(১) কোন অসাধারণ শাল্তমাতপ্রদিদ্ধ এবং (২) রুচ শন্ধকে অপেকা না করিয়া কেবল বৌগিক শন্ধক, এবং (৩) প্রকরণাদি-নিয়ামকশৃক্ত শিষ্টশন্ধকুত। ত নাথ্যে বাদী যদি মীমাংসাশাল্তমাত্রে প্রসিদ্ধ "ক্যা", "কপাল" ও "পুরোডাশ" প্রস্তৃতি শন্ধ প্রয়েগ করেন অথবা বৌদ্ধ শাল্তমাত্রে প্রসিদ্ধ "পঞ্চত্তক্রম", "দাদশ আয়তন" প্রস্তৃতি শন্ধের প্রয়োগ করেন এবং প্রতিবাদী ও মধ্যস্থাণ কেবই ভাষার অর্থ না বুবেন, তাহা হইলে দেখানে বাদীর দেই বাক্য পূর্য্বোক্তপ্রকার "অবিজ্ঞাতার্থ" নামক

নিগ্রহস্থান হইবে। কিন্তু যে স্থলে মীমাংসাশান্তক্ত বা বৌদ্ধশান্তক্ত মধ্যস্থ নাই এবং প্রতিবাদীও ঐ সমস্ত শাস্ত্র জানেন না, দেইরূপ স্থলেই বাদী ত্রভিদ্রিংশতঃ ঐরূপ প্রয়োগ করিলে তিনি নিগৃহীত হইবেন। কিন্ত যদি দেখানেও বাদী বা প্রতিবাদী বেহ দন্তপূর্বক অণরকে বলেন বে, আপনি বে কোন পরিভাষার বারা বলিতে পারেন, তাহা হইলে সেধানে কেহ অভ শাত্রপ্রসিদ্ধ পারিভাবিক শব্দ প্রায়োগ করিলেও তিনি নিগৃহীত হইবেন না। রাঢ় শব্দকে অংশকা না করিয়া কেবল বৌলিক শব্দের বারা ছর্প্রোধার্থ বাকা-রচনা করিয়া বলিলে দেই বাকা বিতীয় প্রকার "অবিজ্ঞাতার্থ"। "বাদিবিনোদ" অছে শকর মিশ্র ইহার উদাহরণ বলিয়াছেন,—"কশ্রপতনয়-ধৃতি-হেতৃরয়ং ত্রিনয়ন-তনয়-বান-সমানধামধেয়বান্ তৎকেতৃমবাৎ"। "পর্বত" এই রড় শব্দ প্রহণ করিয়া ষেধানে "পর্স্তাহয়ং" এইরূপ প্রয়োগই বাদীর কর্ত্তবা, দেখানে তিনি ছয়ভিসন্ধিবশতঃ বলিলেন,-"কল্পপতনগ্ৰ-পৃতিহেত্বদং"। কল্লপের তন্যা পৃথিবী, এ জল্ল পৃথিবীর একটা নাম কাল্লপী। কশ্রপতনয়া পৃথিবীর ধৃতির হেতু অর্থাৎ ধারণকর্ত্তা ভূধর অর্থাৎ পর্বাত, ইহাই উক্ত বৌগিক শব্দের দারা বাদীর বিবক্ষিত। পরে "বছিমান্" এইরূপ প্রয়োগ বাদীর কর্ত্তবা হইলেও তিনি विनिधन,-"जिन्धन-छन्ध-पान-प्रधाननां मध्यवान्।" जिन्धन स्टादिन, छारात्र छन्ध कार्तिकम्, তাঁহার যান অর্থাৎ বাহন মধুর; সেই মর্রের এবটা নাম শিগী। বহ্লির একটা নামও শিগী। ভাহা হইলে ময়ুরের নামের সমান নাম বাহার, এই অর্থে বছরীছি সমানে "ত্রিনয়ন চনয়বানসমান-নামধের" শক্তের ভারা বহ্নি বুঝা যায়। পরে "ধ্যবভাৎ" এইরূপ হেতুবাকা না বলিয়া বাদী বলিকেন, "তৎকেতুমৱাৎ"। ঐ "তৎ"শক্ষের ছারা পূর্বোক্ত বহ্নিই বাদীর বুদ্ধিত। বহ্নির কেতু কর্ণাৎ অসাধারণ চিক্ত বা অনুমাপক থ্ম। স্তরাং "এৎকেত্" শব্দের দারা ধুম যুঝা বার। প্রতিবাদী ও মধ্যস্থগণ বাদীর ঐ বাক্যার্থ ব্ঝিতে না পারিয়াই নিরত হইবেন, এইরূপ ছ্রভিদন্ধিবশত:ই বাদী ঐকপ প্রয়োগ করার পূর্বেরাক্ত যুক্তিতে তিনিই উক্ত স্থলে নিগৃহীত হইবেন। বৃত্তিকার বিশ্বনাথও এখানে শন্তব মিশ্রের প্রদর্শিত পূর্ব্বোক্ত উদাহরণ প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন। কিন্ত মুদ্রিত "বানি-বিনোদ" ও বিখনাগর্ভি পুতকে দর্কাংশে প্রকৃত পাঠ মুজিত হয় নাই। তৃতীয় প্রকার "অবিজ্ঞা-তাৰ্পে''র উদাহরণ "খেতো ধাবতি" ইত্যাদি মিষ্ট শক্ষ্ কু বাকা। কিন্তু ভাষাকার যে অতি জত উচ্চরিত বাক্যকেও "অবিজ্ঞাতার্থ" নামক নিগ্রহস্থানের মধ্যে গ্রহণ করিয়াছেন, তাহাও পুর্বোক্ত মুক্তিতে অবশ্য গ্রাহ। উদবনাচার্য্য ও অবস্ত ভট্ট গ্রভৃতির মতে এই প্রে "এ:" এই প্রের ধারা বাদী তিনবারের অধিক বলিতে পারিবেন না, তিনবার মাত্রই তাঁথার বাকা প্রাবা, এইরূপ নির্ম স্থতিত হইরাছে?। কিন্তু ভাস্প্রজের "ভাষ্ণারে"র মুখ্য টাকাকার ভ্ষণের মতে সভাগণের অনুজ্ঞা হুইলে তদত্মপারে বাদী আরও অধিকবার বলিতে পারেন, ইহাই মহবি গৌতদের ঐ কথার ছারা বুঝিতে হইবে। বাচম্পতি মিশ্রের গুরু ঝিলোচনেরও উহাই ২ত। বাচম্পতি মিশ্রের কথার

<sup>)।</sup> অত্যিভিত্তিতি নিয়ন ইত্যাচার্যাশামাশহঃ। প্রিবংগুংজাগ্রহণ্য ত্রিভিধানমিতি ভুবশকারঃ। চতুরভিধানহিশি ন কলিজ্গোব ইতি বংগতল্লিলেচনভাগি স এবাভিপ্রায়ঃ।—তাকিকরকা।

ঘারাও তাহাই বুঝা যায়। উক্ত বিবয়ে আরও মতভেদ আছে। পূর্বস্থোক "নির্থক" নামক নিধাংস্থান-স্থলে বাদী অবাচক শব্দেরই প্রয়োগ করেম, অর্থাৎ তাঁহার উচ্চারিত শব্দ অর্থশৃত্ত। কিন্ত "অবিজ্ঞাতার্থ" নামক নিধাংস্থান-স্থলে বাদীর উচ্চারিত শব্দ অর্থশৃত্ত নহে। অর্থাৎ তিনি বাচক শব্দেরই প্রয়োগ করেন, ইংাই বিশেষ । ১ ।

# সূত্ৰ। পৌৰ্বাপৰ্য্যাযোগাদপ্ৰতিসম্বদ্ধাৰ্থমপাৰ্থকং॥ ॥১০॥৫১৪॥

বসুবাদ। পূর্ববাপরভাবে অর্থাৎ বিশেষ্য-বিশেষণ-ভাবে অর্থ সম্বন্ধের অভাব-বশতঃ অসম্বন্ধার্থ (৯) অপার্থক, অর্থাৎ ঐরূপ পদ বা বাক্য "অপার্থক" নামক নিগ্রহস্থান।

ভাষ্য। যত্রানেকশু পদশু বাক্যস্থ বা পোর্ব্বাপর্য্যোণাশ্বরযোগো নাস্তীত্যসম্বদ্ধার্থকং গৃহতে তৎসমুদারার্থস্থাপারাদপার্থকং। যথা "দশ দাড়িমানি ষড়পূপাঃ"। "কুণ্ডমজাজিনং পললপিণ্ডঃ, অথ রৌক্লকমেতৎ কুমার্যাঃ পাষ্যং, তস্থাঃ পিতা অপ্রতিশীন" ইতি।

অমুবাদ। বে হলে অনেক পদ অথবা অনেক বাক্যের পূর্ববাপরভাবে অরয়-সম্বন্ধ নাই, অর্থাৎ সেই সমস্ত অনেক পদার্থ বা. অনেক বাক্যার্থের পরস্পার অম্বয়-সম্বন্ধ অসম্ভব, এ জন্ত অসম্বন্ধার্থক গৃহীত হয়, সেই পদ বা বাক্য, সমুদায়ার্থের অপায়বশতঃ অর্থাৎ সেই সমস্ত নিরাকাজ্ম পদ বা বাক্য মিলিত হইয়া কোন একটি বাক্যার্থের বোধক হইতে না পারায় তাহা (৯) অপার্থক নামক নিগ্রহস্থান। যেমন "দশ দাড়িমানি" ও "বড়পূপাঃ" এই বাক্যময়য় । অর্থাৎ ঐ বাক্যময়ের অর্থের পরস্পার অয়য় সম্বন্ধ না থাকায় উহা বাক্যাপার্থক। এবং "কুণ্ডং" "অজা" "অজিনং" "পললপিন্ডঃ" "রৌক্রকং" ইত্যাদি পদ। অর্থাৎ ঐ সমস্ত পদশুলির অর্থের পরস্পার অয়য় সম্বন্ধ না থাকায় উহা পদাপার্থক।

টিগ্নী। এই স্তের দ্বারা "অপার্থক" নামক নবম নিত্রহন্তানের লক্ষণ স্টিত হইরাছে। ভাষাকার ইহার ব্যাব্যা করিয়াছেন যে, যে স্থলে অনেক পদ অথবা অনেক বাক্যের পূর্মাপরভাবে অর্থাৎ বিশেষাবিশেষণভাবে অবন্ধ সহল্ধ না থাকার উহা অনম্বন্ধার্থ, ইহা বুলা বার, সেই স্থলে সেই সমস্ত পদ বা বাক্যে অর্থাধিক" নামক নিত্রহন্তান। ঐ সমস্ত পদ বা বাক্যের অর্থাধিককেও উহাকে অপার্থক কিরূপে বলা বার ? তাই ভাষাকার বলিয়াছেন,—"সমুলায়ার্থভাপান্নাহ"। অর্থাৎ উহার অন্তর্গক পদ ও প্রত্যেক বাক্যের অর্থ থাকিলেও সমুলায়ার্থ নাই। কারণ, ঐ সমস্ত পদ ও

বাকা মিলিত হইরা কোন একটি বাক্যার্থ-বোধ জন্মার না, এ জন্ত উপ্তর নাম "অপার্থক"। বাচপ্পতি মিশ্র ভাষ্যকারের ঐ করার তাৎপর্য্য বাক্ত করিয়াছেন যে, কোন বাকার্থ-বোধনই আনক পদ-প্রয়োগের প্রয়োজন এবং কোন মহাবাকার্থ-বোধনই অনেক বাকা প্রায়োগের প্রয়োজন। কিন্তু যে সমস্ত পদ বা বাক্যের সমুদায়ার্থ নাই, বাহারা মিলিত হইরা লোন বাক্যার্থ অথবা মহাবাক্যার্থ বোধ জন্মাইতে পারে না, সেই সমস্ত পদ ও বাক্য নিপ্রায়েজন বলিয়া উহা "অপার্থক" নামক নিপ্রহন্তান। প্রের্কাক্ত অপার্থক বিবিধ,—(১) প্রাপার্থক ও (২) বাক্যাপার্থক। ত্যাধ্যে ভাষাকার প্রথমে স্থপ্রসিদ্ধ বাক্যাপার্থকেরই উদাহরণ বলিয়াছেন,—"নশ দাডিয়ানি", "বডপুপাঃ"। "নশ দাডিয়ানি" धरे वाटकात बाता वृक्षा यात-नगी माजियकन अवः "बज्शूनाः" धरे वाटकात बाता वृक्षा वात, ছয়খানা অপুণ অর্থাৎ পিষ্টক। কিন্তু দশ্লী দাভিঘকনই ছয়খানা পিষ্টক, এইরাণ কোন মর্থ ঐ বাকাৰ্যের ছারা বুঝা যায় না। ঐ বাকাৰ্যের পরম্পার অধ্যাদ্যন্তই নাই অর্থাৎ পূর্ববাকোর অপ্রের সহিত পরবাক্ষের অর্থের বিশেষাবিশেষণভাবে অধ্যা-সম্বন্ধ না থাকার ঐ বাক্যম্বর যে অসমভার্থ, ইহা বুঝা যায়। স্কুতরাং উক্ত বাক্যব্য নিরাকাজ্য বলিয়া, উহার হারা একটা সমুদারাথের বোধ না হওয়ার উহার একবাকাতা সম্ভবই হয় না। এ জন্ত উক্ত বাকান্তর "অপার্থক" বলিয়া কথিত হইয়াছে এবং স্থপ্রাচীন কাল হইতেই উহা "অপার্থকে"র উদাহরণ বলিয়া প্রসিদ্ধ আছে। ভাষাকার পরে "পদাপার্থকে"র প্রদিদ্ধ উদাহরণ প্রদর্শন করিতে "কুণ্ডং" ইত্যাদি কতিপর পদের উল্লেখ করিয়াছেন। ঐ সমস্ত পদেরও প্রত্যেকের অর্থ থাকিলেও সমুদারার্থ নাই। কারণ, ঐ সমস্ত পদ মিলিত হইন্না কোন একটা সমুবান্নার্থ বা বাক্যার্থের বোধক হর না। স্ততরাং ঐ সমন্ত পদেরও একবাকাতা সম্ভব না হওয়ার উহা অপার্থক বলিয়া কথিত হইরাছে। পদসমূহ এবং বাকাদমূহ পরতার সাকাজ্য হইনেই তাহাদিগের সমুদায়ার্থের একত্বশতঃ একবাকাতা হর, ৰতেৎ তাহা অপাৰ্থক, ইহা মহৰ্বি জৈমিনিও "অথৈতিজাৰেকং বাক্যং সাকাজ্যকেববিভাগে ন্তাৎ" এই স্তত্ত্বের স্বারা হচনা করিয়া সিয়াছেন (প্রথম পণ্ড, ১৯৭ পূর্ভা দ্রাইবা)। পূর্ব্বোক্ত পদগত ও বাকাগত অপার্থকত্ব দোষ সর্মান্মত। ভারতের কবিগণও উহার উল্লেখ করিয়াছেন । স্থাতীন আল্ফারিক ভাবহও অপার্থকের পূর্বোক্তরণ লক্ষণ ও উদাহরণ প্রকাশ করিয়া ি গিয়াছেন 1

মহাভাষ্যকার পতজ্ঞলিও পাণিনির "বৃদ্ধিরাদৈচ্" এবং "অর্থবনধাতুরপ্রতায়: প্রাতিপদিকং" (১২৪৫) এই স্থের ভাষো "দশ দাড়িমানি" ইত্যাদি সন্দর্থের উল্লেখ করিয়া পুর্ব্বোক্ত

<sup>&</sup>gt;। "ন চ সাম্পানপোহিতং কচিং"।—কিবাতার্জনীয়—২।২৭। তথা কচিংপি সাম্পাং পিরাং অজ্যেত-সাম্পাং সাকাজ্যখাপোহিতং ন বর্জিতং। অলপা দশ দাড়িমা দশ্যবংশকবাকাতা, ন ভাং। ব্যাহঃ—"এইর্কিড়াকেজং বাকাং। সাকাজ্যক্ষিভাগে ভা"দিতি। মনিনাগতুত্বীকা

২। সমুৰারাৰ্শ্রাং বং তদপাৰ্কমিবাতে।

ভাতিমানি দ্বাপুপাঃ ৰড়িতাকি গগোদিতং ।—ভামহপ্রণীত কাবাালছার, চতুর্থ পঃ, ৮ম লোক।

व्याधिकत जैनाहता अन्ति कृति। विष छत्। जिन जिहारक "बार्वक" नारम जैलाब कतियाद्य । वर्ष थाकित्व अवर्ष क किन्ना हहेत । छाहे हिनि तम थात पत्त विवादहन, "সমুৰাছোহ মানৰ্থক:" অৰ্থাৎ প্ৰভোক পৰ বা বাকোর অৰ্থ থাকিলেও সমুদায় পদ বা সমুদায় বাক্যের কোন অর্থ না থাকার দেই সমুবারই দেখানে অনর্থক। দেই সমস্ত পদার্থের পরম্পর সমবর না থাকার বেই সমুলাবের কোন অর্থ নাই। তাই বনিয়াছেন, "পলার্থনোং সমবরাভাবা-দত্রানর্থকাং"। শহর মিশ্র প্রভৃতি পূর্বেলিক বিবিধ "অপার্থক"কেই অনাকাজ্ঞ্ঞ, অবোগ্য এবং অনাসর, এই তিন প্রকার বলিয়াছেন। তল্পধো নিরাকাজ্ঞ বাকাসমূহ বা পদসমূহই মুখা অপার্থক। বেমন "দল দাজিমানি, বজুপু াঃ" ইত্যাবি বাকা এবং "কুগুং" "অজা" "অজিনং" ইত্যাদি পদ ! ছিতীর অযোগ্য অপার্থক; বথা—"ব্লিবনুষ্ণঃ" ইত্যাদি বাক্য। বহ্নি অনুষ্ণ হইতেই পারে না স্কুতরাং বোগাতা না থাকার উক্ত বাকোর বারা কোন বোধ জন্মে না। তৃতীয় অনাসর অপার্থক। বাক্যের অন্তর্গত বে পদের সহিত বে পদের সহয় বক্তার অভিপ্রেত, সেই পদর্বের সনিধান বা অধাবধানকে "আসত্তি" বলে। উহা না থাকিলে তাহাকে বলে অনাসর পদ। অনাসর পদস্থেপ্ত আন্তিজ্ঞানের অভাবে সমুদাধার্থবাধ করে। না। বেমন "সরসি স্লাত ওদনং ভুক্ত গছতি" এইরাণ বক্তবা ছলে বকা বলিবেন, "ওদনং সরণি ভুক্তা লাভো গছতি"। উহা অনাম্য় নামে তৃতীয় প্রকার প্রাপার্থক। বস্ততঃ ভাষাকারোক্ত উদাহরণে প্রনিধান করিলেও পূর্ব্বোক্ত তিন প্রকার পদাপার্থক ব্বিতে পারা যার। কারণ, "কুগুং", "অজা", "অজিনং", "প্ৰলপিওঃ" এই সমন্ত পদের প্রস্পর আক জ্ঞা না থাকার উহা নিরাকাজ্ঞ "প্রা-পার্থক"। প্রভাগিও শব্দের মর্থ মাংস্পিও। বাচম্পতি মিশ্র এথানে ভাষাকারের শেষোক্ত পদক্রবের ব্যাখ্যা করিয়াছেন, — "রৌক্রং ক্রক্সথদ্ধি, পাষ্যং পাশ্বন্ধিতবাং অপ্রতিশীনো বৃদ্ধঃ"। উक्त बांबाञ्चनात्व "तोक कर अधिनर" धरेक न वांका विनित क्रक अवींथ मुनवित्नवस्त्रको अधिन, এইরাপ অর্থ বুঝা বার। কিন্তু ভাবাকারের উক্ত সন্দর্ভে "অজিনং" এই পদটি "বৌরুকং" এই পদের সন্নিহিত বা অৱবৃহিত না হওয়ায় উক্ত হলে ঐ পদৰ্যের স্বারা পুর্বোক্তরূপ অর্থের বোধ হয় না। স্থতরাং উক্ত পদহরকে অনাসর পদাপার্থক বলা বার। এবং স্তম্ভপারিনী শিশুকুমারীর পিতা "অপ্রতিশীন" অর্থাৎ বৃদ্ধ হইতে পারে না। স্মৃতরাং "ওল্ডা: পিতা অপ্রতিশীনঃ" এই পদ্তরতে অযোগ্য পদাপার্থক বলা বার। উক্ত স্থলে ভাষাকারের উহাই বিবক্ষিত কি না, ইহা स्थीशन लक्षा कदिशा द्विःदन।

পরস্ত উক্ত স্থান ইহাও নক্ষা করিবেন বে, ভাষাকার বাৎস্তারন এখানে মহাভাষোক্ত দশ দাড়িমানি ইত্যাদি সন্দর্ভই যথায়ও উন্কৃত করেন নাই। এখানে বাৎস্থারনের উক্ত সন্দর্ভের মধ্যে

১। "বখা লোকেহৰ্ষৰতি চানৰ্শকানিও ৰাকানি দুখাওে"। অনুৰ্যকানি—দশ দাড়িখানি বন্ধপুণাঃ, কুওমজাজিনং প্ৰজাপিতঃ, অধ্যোক্তমেওং, কুমাৰ্থাঃ কৈছকুতভা, পিতা অতিশীনঃ"।—মহাভাবা। স্কাকুতোহপতাং কৈছকুতঃ। নাগেশ কটকুত বিষয়ব। "ফা"শক্ষেন অভ্যাকাল্য কাটমুচাতে"।—বৈদ্যনীরভাষ্যানাবিত্তর—১১২ পুটা।

"কৈষ্কুতক্ত" এই পদ নাই। বাচম্পতি মিশ্ৰও এথানে উক্ত পদের কোন অর্থ ব্যাধ্যা করেন নাই। তীহার ব্যাখ্যার ছারা এখানে বাংভাগনের উক্ত পঠি বেরুপ বুঝা যায়, তাহা সর্বাংশে মহাভাষ্যোক্ত পাঠের অত্রূপ নহে। বস্ততঃ স্থৃতিরকাল হইতেই অপার্থকের উদাহরণরূপে "দশ দাড়িমানি" ইত্যাদি সন্দৰ্ভ কৰিত হইৱাছে। নানা গ্ৰন্থে কোন কোন অংশে উহার পাঠতেনও দেখা বার। স্কৃতরাং ভাষাকার বাংস্তায়ন যে, এখানে মহাভাষ্যোক্ত পাঠই গ্রহণ করিয়া উদ্ধৃত করিয়াছেন এবং পতঞ্জনির পূর্বের "অপার্থ"কের উদাহরণরূপে এরূপ সন্দর্ভ আর কেহই বলেন নাই, এ বিষরে কোন প্রমাণ নাই। দে বাহা হউক, মূল কথা, বাদী বা প্রতিবাদী যদি নিজের পক্ষপানাদি করিতে পুর্বোক্তরূপ কোন পদনমূহ বা বাকানমূহের প্রায়েগ করেন, তাহা হইলে উহা "অপার্থক" নামক নিশ্রহস্থান হইবে। কারণ, উহার বারা তাঁহাদিগের প্রয়োজন দিন্ধ না হওয়ার উহা নিপ্রয়াজন। তাহা হইলে পুর্বোক্ত "নির্থক" নামক নিগ্রহস্থান হইতে ইহার বিশেব কি ? নির্থক স্থলেও ত পরবোধনত্রপ প্রয়োজন দিজ হয় না। এতত্ত্তরে উন্দ্যোতকর বণিয়াছেন যে, পুর্ব্বোক্ত "নিরর্থক" স্থলে বর্ণমাত্র উচ্চারিত হয়, তাহার কোন অর্থ ই নাই। কিন্তু "অপার্থক" স্থলে প্রত্যেক পদেরই অর্থ আছে। অর্থাৎ "নিরর্থক" স্থলে অবাচক শব্দের প্রয়োগ হয়, কিন্তু "অপার্থক" স্থলে বাচক শক্তেরই প্রয়োগ হয়। এবং পূর্কোক্ত "অর্গান্তর" খনে বাদী বা প্রতিবাদীর কথিত বাকাওলি প্রকৃত বিষয়ের উপবোগী না হইলেও তাহার অর্থের পরম্পর অবন-সম্বন্ধ আছে। কিন্ত অপার্থক স্থলে তাহা নাই। স্মৃতরাং পূর্কোক্ত "নির্থক" ও "অধাস্তর" হইতে এই "অণার্থক" ভিন্ন প্রকার নিগ্ৰহস্থান 150 1

অভিমতবাক্যার্থ প্রতিপাদক-নিগ্রহস্থান-চতুইর-প্রকরণ সমাপ্ত ॥ २ ॥

## সূত্র। অবয়ব-বিপর্য্যাসবচনমপ্রাপ্তকালং ॥১১॥৫১৫॥

অমুবাদ। অবয়বের বিপর্য্যাদবচন অর্থাৎ প্রতিজ্ঞাদি অবয়ব-প্রয়োগের যে ক্রম যুক্তিসিদ্ধ আছে, তাহা লঙ্গন করিয়া বিপরীতভাবে অবয়বের বচন (১০) অপ্রাপ্তিকালে অর্থাৎ অপ্রাপ্তকাল নামক নিগ্রহস্থান।

ভাষ্য। প্রতিজ্ঞাদীনামবয়বানাং যথালকণমর্থবশাৎ ক্রমঃ। তত্রাবয়ব-বিপর্য্যাদেন বচনমপ্রাপ্তকালমদন্তরার্থং নিগ্রহস্থানমিতি।

অনুবাদ। প্রতিজ্ঞা প্রস্তৃতি অবয়বসমূহের লক্ষণানুসারে অর্থবশতঃ ক্রম আছে। তাহা হইলে অবয়বের বিপরীতভাবে বচন অসম্বন্ধার্থ হওয়ায় "অপ্রাপ্তকাল" নামক নিগ্রহম্বান হয়।

টিপ্লনী। এই ক্ত বারা "অপ্রাপ্তকান" নামক দশম নিগ্রহস্তানের লক্ষণ স্থচিত হইরাছে। বাদী ও প্রতিবাদী নিজপক স্থাপনের জন্ত যে প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবন্তব বাক্যের প্রয়োগ করিবেন,

ভাহার লক্ষণ ও তদমুদারে ভাহার ক্রম প্রথম অখারে কথিত হইরাছে। বাদী বা প্রতিবাদী বদি দেই ক্রম ব্রুঘন করিয়া, বিপন্নীত ভাবে কোন অবয়বের প্রয়োগ করেন অর্থাৎ প্রথম বক্তব্য প্রতিজ্ঞাবাক্য না বণিয়াই হেত্বাক্য বা উদাহরণাদি বাক্য বলেন অথবা প্রথমে প্রতিজ্ঞাবাক্য বলিয়া, পরে উলাহরপ্রাকা এবং তাহার পরে হেত্রাকা বলেন অথবা প্রথমেই নিগমনবাকা বলিয়া পরে প্রতিজ্ঞাবাকা বলেন, এইরপে ক্রম নজ্বন করিয়া যে অবরববচন, তাহা "অপ্রাপ্তকাল" নামক নিগ্রহান। কারণ, অগরের আকাজদাযুদারেই তাঁহাকে নিজপক বুঝাইবার জল্প বাদীর পঞ্চার্যুব প্ররোগ কর্তবা। স্থতবাং প্রথমে প্রতিজ্ঞাবাকোর দাবা তাঁহার দাবানির্দেশ করিল, পরে তাহার নাধক হেতু কি 🕴 এইরূপ আকাজনাত্রপারেই হেত্বাকোর প্রয়োগ করিয়া, হেতু বক্তবা। পরে ঐ হেতু বে দেই সাধাধর্মের ব্যাণ্য, ইহা কিরণে বুঝিব ? এইরণ আকাজনাত্মারেই উদাহরণবাকোর প্রদ্রোগ করিয়া দৃষ্টাস্ত বক্তবা। বাদী এইরূপে অপরের আকাজ্যান্ত্রদারেই বখাক্রমে প্রতিজ্ঞানি বাক্যের প্রয়োগ করিলেই ঐ সমন্ত বাক্যের প্রস্পার অর্থনম্বন্ধ বুঝা যায়। কিন্ত উক্তরণ ক্রম ক্রম করিয়া খেচছাত্মনারে বিপরীত ভাবে প্রতিজ্ঞানি বাক্যের প্রয়োগ করিলে তাহা বুঝা যায় না। তাই ভাষাকার উক্তরণ তাৎপর্যোই পরে বলিয়াছেন, — "অদয়দার্যং" অর্থাৎ পূর্ব্বোক্ত বিপরীত ক্রমে প্রতিজ্ঞানি অবরব বলিগে একের অর্থের সহিত দুরস্থ অপর অবয়বের অর্থের স্থল-বোধ না হওরার সেথানে ঐ সমন্ত বাক্যের ধারা একটা মহাবাক্যার্থ-বোধ হয় না। স্মতরাং সেধানে বাদীর ঐকপ বচন তাঁহার প্রয়োজনদাধক না হওয়ার উহা নিগ্রহস্থান।

ৌহসপ্রান্তর উক্ত নিগ্রহন্তান স্থাকার করেন নাই। জাহারা বলিয়াছেন যে, অর্থনাধে গদের বর্ণাদিক্রথের অংশকা থাকিলেও বাক্যের ক্রথের কোন অংশকা নাই। দ্রন্থ বাক্যের সহিতও অপর বাক্যের অর্থসন্থ থাকিতে পারে। ভাষাকার প্রথম অধ্যারে (২০ প্রভাষে) উক্ত বৌদ্ধ নতার্থশারেই একটা প্রাচীন কারিকার' উল্লেখপূর্বাক উক্ত মতান্ত্রশারে কোন বৌদ্ধ পণ্ডিতের বাগগাত স্থার্থ বে দেখানে স্থার্থ হইতে পারে না, ইহা সমর্থন করিয়াছেন (প্রথম থণ্ড, ৩,৪ পূর্ত্ত। স্লাইবা)। কিন্ত ভাষাকারের নিজমতে যে, বিপরীত ক্রমে প্রতিভাদি অবয়বের প্রয়োগ করিলে, দেখানে পরশারের অর্থনম্বন্ধ থাকে না, ইহা এখানে তাহার পূর্বোক্ত কথার ন্বারা বুঝা যায়। উদ্যোতকর এবং ক্ষন্তর ভাই প্রভৃতিও এখানে বিচারপূর্বাক প্রতিপন্ন করিয়াছেন যে, অনেক স্থলে অর্থনোধে বাক্যের ক্রম আবশ্রুক না হইলেও পরার্থান্ত্রমান-হলে যে প্রতিভাদি বাক্যের প্রয়োগ কর্ত্তরা, তাহার ক্রম আবশ্রুক না হইলেও পরার্থান্ত্রমান-হলে যে প্রতিভাদি বাক্যের প্রয়োগ না করিলে তাহা শ্রুমান্তই হয় না। রঘুনাথ শিরোমণিও ভারবাকোর লক্ষণ ন্বারা ইহা প্রকাশ করিয়া গিরাছেন। স্বতরাং বালী বা প্রতিবাদী ক্রম হত্যন করিয়া প্রতিভাদি বাক্য বলিলে অবশ্রুই নিগৃহীত

<sup>&</sup>gt;। প্রথম অবাবে ভাবাকারের উজ্ত "বস্ত বেনার্থনহত্তঃ" ইত্যাবি কারিকানী কোন বৌদ্ধ ইতিত কারিকা মনে হয়। কিন্ত "আহামূত" প্রছে বানিবতি "বার্তিক" বলিয়া উহার উল্লেখ করিহাছেন। উহা কাত্যায়নের বার্ত্তিকও ইইজে পারে।

ইইবেন। ভাসর্কজ্ঞের "গ্রাহ্মনারে"র প্রধান টীকাকার ভূষণ ও জ্বাসিংহ স্থারি প্রভৃতি বলিয়াছেন বে, যে স্থলে পূর্ব্বে বাদী ও প্রতিবাদী শাল্লোক্ত ক্রম রক্ষা করিয়াই বিচার করিব, এইরাপ নিম্মন্ত্রীকার করেন, অর্থাৎ যাহাকে "নিম্মন্ত্রী" বলে, হাহাতেই কেই ক্রম রজ্ঞবন করিলে তাঁহার পক্ষে "অপ্রথিকাল" নামক নিপ্রহন্থান ইইবে। অন্ত স্থলে অর্থাৎ যাহাকে "প্রপঞ্জক্রী" বা "বিশ্বরক্র্মা" বলে, তাহাতে কেই ক্রম রজ্মন করিলেও এই নিগ্রহ্মান ইইবে না। কিন্তু কথানাত্রেই যে সর্ক্রে প্রতিজ্ঞানি বাকাও জ্বজ্ঞান্ত সাধন ও দুবগানির ক্রম আবেশ্রক, ইহা সমর্থন করিয়া বর্দরাজ প্রভৃতি উক্ত মতের খণ্ডন করিয়াছেন। উল্লোভকর প্রভৃতিও প্রতিজ্ঞানি বাক্যের ক্রমের আবেশ্রকতা যুক্তির দ্বারা প্রতিপন্ন করিয়াছেন। বাহলাভ্যম তাঁহানিগের সমন্ত কথা প্রকাশ করিত্বে পারিলাম না।

"প্রবোৎসিদ্ধি" প্রস্তে মহানৈয়াত্রিক উদরনাচার্য। বলিয়াছেন বে, এই স্থত্তে "অবয়ব" শক্তের দ্বারা কেবল প্রতিজ্ঞাদি অবয়বই গৃহীত হয় নাই। উহার দ্বারা বাদী ও প্রতিবাদীর কথা বা বিচার-बारकात अश्ममाजहे विविक्तित । कांद्रण, वांशी वा श्रीतिवांशी मांदम अ मुख्यमंत्र क्रिम कविदान अ নিগৃহীত হইবেন। স্বতরাং সেই খনেও এই "অপ্রাপ্তকান" নামক নিগ্রহস্থানই স্বীকার্যা। বেমন বাদী প্রথমে তাঁহার নিজপক স্থাপনের জন্ত প্রতিক্রাদি বাক্যের প্রবেগ করিবেন। পরে তাহার প্রযুক্ত হেতু যে, দেই স্থলে হেত্বাভাদ নহে, ইহা প্রতিপন্ন করিবেন। পরে প্রতিবাদী বাদীর উক্ত বাকার্থের অনুবাদ করিয়া, তিনি যে বাদীর কথা সমস্ত শুনিয়া, তাঁহার বক্তব্য ঠিক ব্রিয়াছেন, ইহা মধ্যস্থগণের নিকটে প্রতিপন্ন করিবেন। পরে বাদীর প্রযুক্ত হেতুর গণ্ডন করিয়া, প্রতিজ্ঞাদি বাক্য দারা নিজের পক্ষ স্থাপন করিবেন। পরে তাঁহার নিজের প্রযুক্ত হেতৃ বে, হেস্বাভাস নহে, ইয়া প্রতিপল করিবেন। "ভল"নামক কথার বাদী ও প্রতিবাদীর সাধন ও দ্বণের উক্তরূপ ক্রম যুক্তির ছারা সিল্প ও বর্ণিত হইয়াছে। উদয়নাচার্য্য উহা বিশ্বরূপে বর্ণন করিয়া পিয়াছেন। "বাদিবিনোদ" প্র:ছ শহর মিশ্রও উহা বিশদরূপে প্রকাশ করিরাছেন। বাদী বা প্রতিবাদী উক্ত-রূপ ক্রমের ল্ডবন করিলেও দেখানে "অপ্রাপ্তকাল" নামক নিগ্রহতান হইবে। যেমন প্রতিবাদী যদি প্রথমেই উল্লার বক্ষামাণ হেত্ব দোহশুভাতা প্রতিপাদন করিল, পরে বেই হেতুর প্রয়োগ করেন, তাহা হইলেও তাঁহার দেখানে উক্ত নিগ্রহতান হইবে। স্তরাং এই স্ত্তে "অবর্ব" শক্ষের ছারা বাদী ও প্রতিবাদীর কথার অংশহাত্রই বিবক্ষিত। বরদরাজ ও বিশ্বনাথ প্রভৃতিও এই স্থত্তের উক্তরণেই ঝাঝা করিবাছেন। বস্ততঃ উক্তরপ বাাঝার "অপ্রাপ্তকাল" নামক নিগ্রহস্থানের আরও হছবিধ উধাহনণ সংগৃহীত হওয়ায় পূর্ব্বোক্ত "অপার্থক" হইতে ইহার পুথক নিৰ্দেশ্য সম্পূৰ্ণ সাৰ্থক হয়, ইহাও প্ৰণিধান করা আৰম্ভক 1>>

সূত্র। হীনমগুত্রেমনাপ্যবয়বেন ন্যুনং ॥১২॥৫১৩॥ অমুবাদ। অগ্রতম অবয়ব অর্থাৎ বে কোন একটি অবয়ব কর্ত্তিও হান বাক্য (১১) "ন্যুন" অর্থাৎ "ন্যুন" নামক নিগ্রহন্তান হয়। ভাষ্য। প্রতিজ্ঞাদীনামবয়বানামগুতমেনাপ্যবয়বেন হীনং ন্যুনং নিগ্রহ-স্থানং। সাধনাভাবে সাধ্যাসিদ্ধিরিতি।

অমুবাদ। প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি অবয়বসমূহের মধ্যে যে কোন একটি অবয়ব কর্ত্ত্বও হীন বাক্য "ন্যূন" নামক নিগ্রহস্থান হয়। (কারণ) সাধনের অভাবে সাধ্যসিদ্ধি হয় না।

টিপ্রনী। এই স্থারের ছারা "নান" নামক একাদশ নিগ্রহস্থানের কল্প স্থাচিত হইয়াছে। বাদী ও প্রতিবাদী যে প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বের প্রয়োগ করিবেন, তন্মধ্যে যে কোন একটা অবয়ব ন্যুন হইলেও দেখানে "নান" নামক নিএহস্থান হয়। উহা নিএহস্থান হহৈবে কেন, ইহা বুঝাইতে ভাষাকার পরে বলিয়াছেন যে, সাধনের অভাবে সাধাসিদ্ধি হয় না। তাৎপর্য্য এই যে, নিজপক্ষ স্থাপনায় প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি পাঁচটা অবয়বই মিনিত হইয়া সাধন হয়। স্থতরাং উহার একটার অভাব হইলেও মিলিত পঞ্চাবয়বরূপ সাধ্নের অভাবে সাধানিদ্ধি হইতে পারে না। স্থাতয়াং कान वानी वा প্রতিবাদী যদি সতাক্ষো ভাদিবশতঃ যে কোন একটা অধ্যবেরও প্রয়োগ না করেন, তাহা হইলে দেখানে অবশ্রাই নিগৃহীত হইবেন। "প্রবোধসিদ্ধি" গ্রন্থে উদয়নাচার্য্য বলিয়াছেন যে, বাদী ও প্রতিবাদীর নিজ দিলাস্তদিল অবয়বের মধ্যেই যদি একটামাত্রও নান হয়, তাহা हहेरल रमशास्त्रहे "बद्यवसान" निध्यक्षांन हत् । खुठतार या रवोक्षमच्छानात ऐनाहत्व अवर जिलस, এই ছইটা মাত্র অবন্তব স্বীকার করিয়াছেন এবং মীমাংসকসম্প্রদায় যে প্রতিজ্ঞাদিত্রয় অথবা উদাহরণাদিত্ররকে অবয়ব বলিয়া স্থীকার করিয়াছেন, তাঁহারা নিজ পক্ষ-স্থাপনে তাঁহাদিপের ব্যক্তিত কোন অবয়বের প্রয়োগ না করায় তাঁহাদিগের পক্ষে উক্ত নিগ্রহস্থান হইবে না। বরদ-বাজ প্রভৃতিও এই কথা বলিয়াছেন। কিন্তু ভাষাকার ও বার্ত্তিককার ঐক্লপ কথা বলেন নাই। পরত্ত বার্ত্তিককার "প্রতিজ্ঞানান"কেও নিগ্রহস্থান বলিয়া সমর্থন করিয়াছেন। পরে তাহা ব্যক্ত क्टेंदि । भन्न केन्न विलि त दल केन्द्रिय-वीका वाकोज्य वाखित त्वाथ हम, त्वीकमध्यानाम ৰে ছলে ঐ ব্যাপ্তিকে ৰণিয়াছেন "অন্তৰ্ব্যাপ্তি," দেই ছলে উদাহরণবাক্য না বলিলেও "ন্যূন" নামক নিগ্রহস্থান হইবে না, ইহাও বলা যায়। কিন্ত দে কথা কেহই বলেন নাই। মহানৈগারিক উদয়নাচার্য্য এই স্থক্তেও "ব্দবয়ব" শক্ষের দারা কথার অংশমাত্রই গ্রহণ করিয়াছেন। তদহুসারে বরদরাজও এই স্থ্রে "অবয়ব" বারা কথারস্ত, বাদাংশ, বাদ এবং প্রতিজ্ঞাদি অবয়ব গ্রহণ করিয়া পুর্ব্বোক্ত "ন্যন" নামক নিঞ্জ্বানকে চতুর্ব্বিধ বলিয়াছেন। তন্মধ্যে "জ্বা" নামক কথার বাদী প্রথমে ব্যবহার-নিয়মাদি কথারস্ত না করিয়াই প্রতিজ্ঞাদির প্রয়োগ করিলে, উহার নাম (১) কথারস্ত-নান। হেতুর প্রয়োগ করিয়া উহার নির্দোধক প্রতিপন্ন না করিলে অথবা হেতুর প্রয়োগ না করিরাই প্রথমেই বক্ষামাণ দেই হেতুর নির্ফোব্দ প্রতিপর করিলে উহার নাম (২) বাদাংশন্যন। এইক্লপ প্রতিবাদী বাদীর পক্ষ স্থাপনার বওন না করিয়া, নিজ পক্ষ স্থাপনা করিলে অথবা নিজ-পক স্থাপন না করিয়া কেবল বাদীর পক স্থাপনের পঞ্জন করিলে উহার নাম (০) বাদন্যন।

প্রতিজ্ঞাদি অবয়বের মধ্যে যে কোন অবয়ব না বলিলে উহার নাম (৪) অবয়বন্যন । পূর্ব্বোক্ত কোন স্থলেই "অপদিদ্ধান্ত" নামক নিপ্রহ্থান বলা যার না। কারণ, কোন দিদ্ধান্তের বিক্ষণা-চরণই "অপদিদ্ধান্ত" নহে। কিন্ত প্রথমে কোন শাস্ত্রদশ্মত দিদ্ধান্ত যীকার করিয়া, পরে উহার বিপরীত দিদ্ধান্ত শীকারপূর্বাক দেই আরক্ষ কথার প্রশঙ্গই "অপদিদ্ধান্ত" নামক নিপ্রহন্থান বলিয়া কথিত হইয়াছে।

বৌদ্ধ নৈয়দ্বিক দিঙ্নাগ প্রভৃতি "প্রতিজ্ঞানান"কে নিগ্রহণান বলিয়া স্বীকার করেন নাই। দিও,নাগ বলিয়াছেন যে, বাদীর নিজ সিদ্ধান্ত-পরিগ্রহই প্রতিজ্ঞা, উহা কোন বাক্যরূপ অবরব নতে। স্কুতরাং "প্রতিজ্ঞান্ন" বলিয়া কোন নিগ্রহত্বান হইতেই পারে না। দিঙ্নাগের মতানুদারে স্থ প্রাতীন আলঙারিক ভাষহও তাঁহার "কাব্যালঙ্কার" গ্রন্থে ঐ কথাই বলিরাছেন<sup>১</sup>। উদ্যোতকর এখানে দিউনাগের পূর্বোক্ত মত থগুন করিতে বলিয়াছেন বে, বে বাদী নির্দোষ হেতুর প্রয়োগ করিলেও প্রথমে প্রতিজ্ঞাবাকোর প্রয়োগ করেন নাই, তিনি নিগৃহীত হইবেন কি না ? নিগৃহীত হইলে সেধানে তাঁহার পকে নিএহস্থান কি ? যদি বল, তিনি সেধানে নিগৃহীত হইবেন না, তাহা হইলে তাঁহার প্রতিজ্ঞাবাক্যহীন হেতুবাকা প্রভৃতিও অর্থনাধক হয়, ইহা স্বীকার করিয়া, সাধনের অভাবেও সাধ্যসিত্তি স্বীকার করিতে হয়। উন্দোতকর পরে ইহা বাক্ত করিবার জন্ত নিঙ্নাগকে সংখাধন করিয়া বলিয়াছেন বে, দিলাস্ত-পরিপ্রহই প্রতিজ্ঞা, এই যে কথা বলিতেছ, তাহা কিন্তু আমরা বুঝি না। কারণ, বাহা সিদ্ধান্ত, তাহা সিদ্ধার্থ, আর বাহ প্রতিজ্ঞা, তাহা সাধার্থ। স্থতরাং সিদ্ধান্তপরিগ্রহই প্রতিজ্ঞা, ইহা কখনই বলা বার না। তাৎপর্য্য এই যে, বাদীর প্রথম বক্তবা সাধার্য বাকাবিশেবই প্রতিজ্ঞা। ঐ প্রতিজ্ঞার্থ সাধন করিবার জন্মই হেডু ও উলাহরণ-বাকা প্রভৃতির প্রয়োগ করা হয়। ঐ প্রতিজ্ঞাবাকোর প্রয়োগ বাতীত অন্তাত বাকা কথনই সাধাসাধক হইতে পারে না। স্নতরাং ঐ প্রতিজ্ঞাবাকাও সাধ্য-সাধ্যনর অঞ্ব বিলয়া সাধনেরই অন্তর্গত। অতথব প্রতিজ্ঞাহীন অন্তান্ত বাকা কথনই সাধানাধক না হওয়ায় "প্রতিজ্ঞান্ন"ও নিগ্রহন্থান বলিয়া স্থাকার্যা। যিনি নির্দোব হেতু প্রয়োগ করিয়াও এবং উদাহরণবাক্য প্রভৃতি বলিয়াও প্রথমে প্রতিজ্ঞাবাক্য বলেন নাই, তিনিও ঐ নিপ্রহস্থানের षात्रा व्यवश्रहे निशृशेष हहेरवन । ১२।

## সূত্র। হেভূদাহরণাধিকমধিকং ॥১৩॥৫১৭॥

অমুবাদ। যে বাক্যে হেতু অথবা উদাহরণ অধিক অর্থাৎ একের অধিক বলা হয়, তাহা (১২) "অধিক" অর্থাৎ অধিক নামক নিগ্রহস্থান।

দুধপন্নতাছা তিন্নিং বেছাদিনাত চ।
 তম লহাৎ কথাছাত নানং নেইং প্রতিজ্ঞয়া ।—" গ্রালক্ষার", প্রথম পাঃ, ২৮।

ভাষ্য। একেন কৃতত্বাদন্যতরস্থানর্থক্যমিতি। তদেতনিয়মাভ্যুপ-গমে বেদিত্ব্যমিতি।

অনুবাদ। একের ধারাই কৃতত্ব (নিষ্ণান্ত্র) বশতঃ অন্যতরের অর্থাৎ দ্বিতীয় অপর হেতু বা উদাহরণ-বাক্যের আনর্থক্য। সেই ইহা অর্থাৎ এই "এধিক" নামক নিগ্রহস্থান, নিয়ম স্বীকার স্থলে জানিবে।

টিপ্লনী। এই হুত্র দারা "ক্ষিক" নামক দাদশ নিপ্রহস্থানের ক্ষণ হুচিত হইরাছে। বাদী ও প্রতিবাদী পঞ্চাবয়বের প্রয়োগ করিতে একের অধিক হেতুবাকা অথখা একের অধিক উদাহরণ-ৰাক্য বলিলে সেই প্ৰধাৰণৰ বাক্য "ৰাধিক" নামক নিপ্ৰহস্থান হয়। উহা নিপ্ৰহস্থান হইবে क्न ? देश बुकाहेट जायाकात विवादहर त्य, धरकत बातारे कर्डवा कु ठ वर्षाय निव्यत इत्याप শ্বর হেতু বা উনাহরণ-বাক। অবর্থক। অর্থাৎ বে কর্মের ক্রিয়া পুর্মেই নিপ্পাদিত হইরাছে, তাহাতে আবার অপর দাধন বলিলে, উলা দেখানে দাধনই না হওয়ার উলা অনর্থক হয়। কিন্ত বে ভবে পুর্বের বাদী বা প্রতিবাদী একের অধিক হেতুবাকা বা উদাহরণ-বাকা বলিব না, এইক্লপ नियम खोकांत्र करवन, रमहे "नियमकथा" टिंह धेहे निश्चहश्चान हहेरत। व्यर्गाट खेळाण श्रूरणहे নেই বাদী বা প্রতিবাদী একের অধিক হেতু বা উমাহরণ-বাক্য বলিলে নিগৃহীত হইবেন। ভাষাকারও এথানে ঐ কথা বণিয়াছেন। বাচম্পতি মিশ্র ইহার যুক্তি বণিয়াছেন বে, যে স্থলে व्यक्तिरानी कथना मधान्त, वानीटक किळामा कविटन एए, ट्यामात धेरे भाषा वियस कि कि माधन আছে ? সেই হলে সমস্ত সাধনই বাদীর বক্তবা। কারণ, এরপ হলে বাদী অভান্ত সাধন না বলিলে তাহার নিগ্রহ হয়। স্থতরাং দর্বত্রই একাধিক ছেতুবাকা বা উদাহরণ-বাক্যের প্রয়োগ দোষ নছে। পরস্ত কোন কোন স্থলে উহা কর্ত্তব্য। জন্মন্ত ভট্ট ইহা সমর্থন করিতে পরে বলিয়াছেন যে, ধর্মকীর্ত্তিও "প্রাণক কথারাত্ত ন দোবঃ" এই বাকোর দারা উল্লেখ্য বলিয়াছেন। বাদী ও প্রতিবাদী নানা হেতু ও নানা উদাহরণাদির হারা স্থ স্থ পক্ষের স্থাপন ও পরপক্ষ থওন করিয়া যে বিচার করেন, তাহা "প্রপঞ্চক।" ও "বিস্তর্কথা" নামেও কথিত হইগাছে। উহাতে হেতৃ ও উনাহরণাদির মাধিকা লোব নহে। কেহ কেহ উহাতেও দিতীয় হেতৃ ও উনাহরণাদি বার্থ বলিয়া, উহা দোব বলিয়াছেন। কেহ কেহ বলিয়াছিলেন বে, সর্প্রেই বোধের দুচ্তা সম্পা-দনের জ্ঞা হেজু বা উদাহরণ অধিক বলিলে উহা দোব হইতে পারে না। স্থতরাং "অধিক" নামক কোন নিগ্রহখান নাই। উন্দোত্তর উক্ত মতের থওন করিতে বলিয়াছেন যে, হেতু-বাকাৰৰ অথবা উদাহৰণবাকাৰ্যই এক অৰ্থের জ্ঞাপক, ইলা স্বীকার করিলেও একের দারাই বধন তাহা জ্ঞাপিত হয়, তথন অক্তের উল্লেখ বার্থ। স্ক্তরাং উহা অবশ্রই নিঞ্হস্থান। তাৎপর্য্য এই বে, যিনি অজিজাগিত জাত অর্থেরই পুনর্জাপন করেন, তিনি অবক্টই অপরাধী। ভবে প্রতিবাদী বা মধাস্থগণের জিজ্ঞাদাস্থলে বাদী অপর হেত্বাক্য বা অপর উদাহরণবাক্য প্রয়োগ

করিলে দেখানে তজ্জ্ঞ তাঁহার নিগ্রহ হইবে না। তাই ভাষাকারও বণিয়াছেন যে, পুর্ব্বোক্তরণ নিয়ম স্থাকার স্থলেই "অবিক" নামক নিগ্রহণ্ডান জানিবে। জয়ত তাঁই ইং। সমর্থন করিতে বলিয়াছেন যে, হেতু বা উমাহরণ অধিক বলিব না, এইরপ নিয়ম স্থাকার করিণা, পরে ঐ স্থাক্ত নিয়মের পরিতাগি করিলে তৎপ্রযুক্তও বাদী বা প্রতিবাদী নিগ্রহার্হ হইবেন। বস্ততঃ বাদী বা প্রতিবাদী পঞ্চাব্রব নায়বাকোর প্রয়োগ করিতে যদি দেই বাকোর মধ্যেই একাধিক তেতু অথবা একাধিক উদাহরণবাকা বলেন, তাহা হইলে ঐয়স স্থলেই দেই বাকা "অবিক" নামক নিগ্রহজ্ঞান, ইংাই মহর্ষির এই স্থল দারা হুঝা যায়। উদ্যোতকরও ঐ ভাবেই স্থলের বাবাণ করিয়াছেন।

মহানৈথাত্ত্বিক উদয়নাচাৰ্য্যের কুলা বিচারাকুদারে "তার্কি করক্ষা"কার বরদরাজ প্রভৃতি দূষণাদির আবিকা স্থলেও "অধিক" নামক নিগ্রহস্থান খীকার করিরাছেন। কিন্তু প্রতিজ্ঞাবাকা ও নিগমন-বাকোর অধিকাত্তনে পরবর্তা করে। করে পুনক্ষজ নামক নিশ্বহুগানই স্বীকার করিয়াছেন। কার্প, প্রতিজ্ঞাবাক্য বা নিগমনবাক্য একের অধিক বলিলে সেই অধিকবচন পুনক্তর-লক্ষণাক্রান্ত হওয়ার সেধানে পুনক্তই নিগ্ৰহস্থান বলা যায়। কিন্ত হেত্বাকা বা উৰাহরণবাকা অধিক বলিলে তাহা পুনুক্তলক্ষণাক্রান্ত না হওয়ায় উহা "অধিক" নামক নিগ্রহস্থান বণিয়াই স্বীকার্যা। যেমন "গুমাৎ" ৰলিয়া আবার "আলোকাৎ" বলিলে অথবা "বথা মহানসং" বলিয়া আবার "মথা চত্তরং" বলিলে উহা শ্বপুন্ক ভও হয় না, অর্থপুন্ক ভও হয় না। স্তরাং উহা পুন্ক জ ইতি ভিল নিগ্রহতান বৰিয়া স্বীকাৰ্যা। কিন্তু "যখা মহানদং" বলিয়া, পরে "মহানদবং" এই বাক্য বলিলে উহা পুনুস্ককের লক্ষণাক্রাস্ত হওরার "পুনক্রক্ত" বলিয়াই স্বীকার্য্য। এইরূপ উপন্যবাক্য অধিক বলিলেও "অধিক" নামক নিগ্ৰহস্থান হটবে। বরদ্যাল উহাকেও "হেত্ববিক" বলিয়াই এই নিগ্রহস্থানহথ্যে গ্রহণ ক্রিয়াছেন। উবংনাচার্ঘ্যের বাাখ্যানুদারে বরদরাজ এই "অধিক" নামক নিবাংস্থানের লক্ষণ বলিয়াছেন বে, বে বাকা অন্বিত অর্থাৎ অপর বাকোর সহিত সম্বদ্ধার্থ এবং প্রক্রতোপবোগী এবং व्यपूनकृक, धमन कुठक्छना नारकात छेक्टिरे "विषक" नामक निधरशीन। य नारकात कर्छना বা ফলনিজি পুর্বেই অন্ত বাকোর বারা ক্ত অর্থাৎ নিম্পন্ন হইগ্নছে, দেই বাকাকে "কুতকর্ত্তবা" ও "কৃতকাৰ্যাকর" বাক্য বলে। সপ্রয়োজন পুনক্তিকে অনুবাদ বলে। স্তরাং পূর্ববাক্ষের ছারা অমুবাদবাকোর ফণ্সিজি না হওরার উহা "কৃতকর্ত্তবা" বাকা নহে। কৃতকর্ত্তবা বাকোর প্রান্ত্রাগ করিলেও যদি ঐ বাকা সংদার্থ না হয়, তাহা হইলে উহা পূর্ব্বোক্ত "অণার্থক" হয় এবং ঐ বাকা প্রকৃতোগবোগী না হইলে উহা পুর্বোক্ত "অর্থান্তর" হয় এবং অপুনক্ত না হইলে পুর্ব্বোক্ত "পুনকক" নামক নিগ্রহখান হয়। স্বতরাং পুর্বোক্ত "অপার্থক" প্রভৃতির বারজেদের জন্ত পুর্বোক্ত বিশেষণত্ররের উল্লেখ কর্তবা। বরদরাজ ঐরূপ "অমুবাদ" বাক্যের অধিক উক্তিও "অধিক" নামক নিগ্রহস্থান বলিয়া গ্রহণ করিয়াছেন। নবানৈথায়িক রঘুনাথ শিরোমণি ছেতুতে বার্থ বিশেষণের উক্তিকেও "অধিক" নামক নিগ্রহস্থান বলিয়াই স্বীকার করিয়াছেন। বেমন "নীল্ধুমাৎ" এইরূপ হেত্রাকা প্রয়োগ করিলে দেখানে ধুমে নীল্রূপ বার্থ বিশেষণের উল্ফি। রঘুনাথ শিরোমণির মতে নীলধুমক্রণে নীল ধুমেও বহিংর বাাপ্তি আছে। উহা বা পাতাসিক নংহ' ৪১ গা

স্বনিদ্ধান্তাত্রণ প্রয়োগা ভাসনিপ্রহন্থানত্রিক প্রকরণ সমাপ্ত । এ

#### সূত্র। শব্দার্থয়োঃ পুনর্বচনং পনরুক্তমগ্যত্রানুবাদাৎ॥ ॥১৪॥৫১৮॥

অসুবাদ। অনুবাদ হইতে ভিন্ন স্থলে শব্দ অথবা অর্থের পুনরুক্তি (১৩)
"পুনরুক্ত" অর্থাৎ "পুনরুক্ত" নামক নিগ্রহস্থান।

ভাষ্য। অন্যত্রান্থবাদাৎ—শব্দপুনক্ষক্তমর্থপুনক্ষক্তং বা। নিতাঃ
শব্দো নিতাঃ শব্দ—ইতি শব্দপুনক্ষক্তং। অর্থপুনক্ষক্তং,—অনিতাঃ শব্দো
নিরোধধর্মকো ধ্বনিরিতি। অনুবাদে ত্বপুনক্ষক্তং শব্দাভ্যাসাদর্থবিশেযোপপত্তেঃ। যথা—"হেত্বপদেশাৎ প্রতিজ্ঞায়াঃ পুনর্ব্রচনং নিগমন"মিতি।

অমুবাদ। অমুবাদ হইতে ভিন্ন স্থলে শব্দপুনকক্ত অথবা অর্থপুনকক্ত হয়।
যথা—"নিত্যঃ শব্দঃ, নিত্যঃ শব্দঃ" এইরূপ উক্তি শব্দপুনকক্ত। "অনিত্যঃ শব্দঃ,
নিরোধধর্মকো ধ্বনিঃ" এইরূপ উক্তি অর্থপুনকক্ত। কিন্তু অমুবাদ স্থলে পুনকক্ত
হয় না। কারণ, শব্দের অভ্যাসবগতঃ অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত শব্দের পুনরাবৃত্তিবশতঃ অর্থবিশেষের বোধ জন্মে। যেমন "হেরপদেশাৎ প্রতিজ্ঞান্নাঃ পুনর্ববচনং নিগমনং" এই
সূত্রের হারা উক্ত হইয়াছে।

িপ্পনী। এই স্ত্তের থাগা প্রকলি নামক অন্নোদশ নিগ্রহন্তানের লক্ষণ ও বিভাগ স্থৃতিত হইরাছে। সপ্রনাজন প্রকলিজর নাম অন্তবাদ, উহা প্রকলিজ দোব নহে। প্রকলিজ হইতে অন্থবাদের বিশেব আছে। মংবি বিভাগ অখ্যায়ে ইহা প্রতিপাদন করিয়াছেন (বিভাগ বংগ, ০৪০ পূর্তা প্রষ্টবা)। তদম্পারে ভাষাকারও এথানে পরে বলিয়াছেন যে, অম্বাদ স্থলে শব্দের প্ররাক্তিরূপ অভ্যাসপ্রযুক্ত অর্থবিশেষের বোধ হইয়া থাকে। অর্থাৎ ওজ্জ্জন্ট পূর্ব্বোক্ত শব্দের প্রকৃতি করা হয়। স্থতরাং উহা সপ্রয়োজন প্রকৃতি বলিয়া দোব নহে, উহার নাম অম্বাদ। ভাষাকার পরে মহর্ষি গোত্রমের প্রথমাধ্যায়োক্ত "হেম্বপদেশাৎ" ইত্যাদি স্থত্নী উক্ত করিয়া নিগমনবাকাকেই ইহার উদাহরণক্রপে প্রকাশ করিয়াছেন। ভাষাকারের মতে নিগমনবাক্যে

১। "নীলব্মবাংশবিদ্ধিত তু"। বহুনাথ শিবোমশিকৃত বিশেষবাংশিকি বিভি। "বাহণীয়তে ই"ভি। বস্ততঃ বনতে নীলব্মবদশি বাংতিবে। ভাজপে,শ হেতুপ্রবাংগ তু "অধিকে"নৈর নিগ্রহানের পুলবাে নিগৃহত ইভি ভাবঃ ।—অবাংশী জীকা।

পूर्व्लाक (रज्वात्कावरे भूनककि रहेवा थारक ( अथम थए, २৮०-৮६ भूबी जहेवा )। किछ উহা সপ্রয়োজন বলিয়া অহবাদ। স্থতরাং উহা পুনক ক্রেবাব বা পুনক ক্রনামক নিপ্রহস্থান নহে। কিন্ত নিভারোজন পুনক্তিই দোধ এবং উহাই নিগ্রহস্থান। এই পুনক্তি বিবিধ, স্থতরাং পুনক্ত নামক নিএংখানও বিবিধ। যথা—শক্ষপুনকক্ত ও অর্থপুনকক। একার্থক একাকার শক্ষের পুনরাবৃত্তি হইলে ভাহাকে বলে শব্দপুনকক। বেদন কোন বাদী "নিভাঃ শব্দঃ" বলিরা প্রমাদ-বশতঃ আবারও "নিতাঃ শক্ষঃ" এই বাকা বলিলে — উহা হইবে "শক্ষপুনক্ত"। এবং "অনিতাঃ শব্দঃ" বলিয়া, পরে উহার সমানার্থক বাক্য বলিলেন, "নিরোধ্ধর্মকো ধ্বনিঃ।" ধ্বনিরূপ শব্দ নিরোধ অর্থাৎ বিনাশরণ ধর্মবিশিষ্ট, এই অর্থ পূর্বেই "অনিত্য: শব্দঃ" এই বাক্যের বারা উক্ত হইরাছে। শেরোক বাকোর হারা সেই অর্থেরই পুনক্ষক্তি হইরাছে, স্বতরাং উহা অর্থপুনরক্ত। এইরপ "ঘটো ঘটঃ" এইরপ বলিলে শব্দপুন্রভ হয় এবং "ঘটঃ কলদঃ" এইরপ বলিলে অর্থ-পুনক্ত হয়। জন্মত ভট্ট বলিয়াছেন যে, যদিও শব্দপুনকত স্থলেও অর্থের পুনক্তি অবভাই হর, তথাপি অর্থের প্রত্যতিজ্ঞ। শব্দপূর্বক। অর্থাৎ শব্দের প্রকৃত্তি হইলে প্রথমে দেই শকেরই প্রভাতিজ্ঞা হওরার উহা শক্পুনক্তি বলিয়াই ক্থিত হইয়াছে। আর ঐ শব্দপনক্তির ব্যবহার জাতাপেক। অর্থাৎ পুর্কোচ্চারিত দেই শব্দেরই পুনক্চারণ হয় না, তাহা হইতে পারে না, কিন্ত তজাতীর শক্ষেরই পুনক্জি হয়, তাই উহা শব্দপুনক্জ নামে কথিত হইয়াছে 1581

## সূত্র। অর্থাদাপরস্থ স্বশব্দেন পুনর্বচনং ॥১৫॥৫১৯॥

অনুবাদ। অর্থতঃ আপন পদার্থের অর্থাৎ কোন বাক্যের অর্থতঃই যাহা বুঝা যায়, তাহার স্ব শব্দের হারা অর্থাৎ বাচক শব্দের হারা পুনর্বচনও (১০) পুনরুক্ত নামক নিগ্রহস্থান।

ভাষ্য। "পুনরুক্ত"মিতি প্রকৃতং। নিদর্শনং—"উৎপত্তি-ধর্মকত্বা-দনিত্য"মিত্যুক্ত্বা অর্থাদাপন্নস্ত যোহভিধায়কঃ শব্দন্তন স্থানেদনুৎপত্তিধর্মকং নিত্যমিতি, তচ্চ পুনরুক্তং বেদিতবাং। অর্থদপ্রতায়ার্থেশক্প্রয়োগে প্রতীতঃ সোহর্থোহর্থাপত্তেতি।

অমুবাদ। "পুনরুক্ত" এই পদটি প্রকৃত অর্থাৎ প্রকরণলর। নিদর্শন অর্থাৎ এই সূত্রোক্ত পুনরুক্তের উদাহরণ যথা—"উৎপত্তিধর্ম্মকরাদনিত্যং" এই বাক্য বলিয়া অর্থতঃ আপল্ল পদার্থের অর্থাৎ ঐ বাক্যের অর্থতঃই বাহা বুঝা বায়, তাহার বাচক যে শব্দ, দেই "অশব্দে"র হারা (বাদা) যদি বলেন, "অনুৎপত্তি- ধর্ম্মকং নিত্যং", তাহাও পুনরুক্ত জানিবে, (কারণ) অর্থবোধার্থ শব্দপ্রয়োগে সেই অর্থ অর্থাপত্তির ত্বারাই প্রতীত হইয়াছে।

টিপ্লনী। মহবি পূর্বাহত্তের দারা দিবিধ পুনক্তক বলিয়া, পরে আবার এই পুত্রদারা তৃতীয় প্রকার পুনক্ষক্ত বলিয়াছেন। বাদী কোন বাকা প্ররোগ করিলে উহার কর্যতঃই বাহা বুঝা বায় অর্থাৎ অর্থাণজির ঘারাই যে মহাক্ত অর্থের বোধ হয়, যাহা ভাষার বাচক শব্দরাণ অণক্ষের দ্বারা আর বলা অনাবস্তুক, দেই অর্থের অশক্ষের দ্বারা বে প্রকৃত্তি, ভাহাই তৃতীয় প্রকার প্রকৃত্ত নামক নিগ্রহস্থান। পুনক্তক প্রকরণবেশতঃ পূর্বাস্ত্র হইতে এই স্থাত্তে "পুনক্তকং" এই পদটির অমুবৃত্তি মহবির অভিপ্রেত বুঝা বার। তাই ঐ তাৎপর্য্যে ভাষাকার প্রথমেই বলিয়াছেন,—"পুনকক্ত-মিতি প্রকৃতং"। ভাষাকার পরে ইহার উদাহরণ ছারা হুতার্থ বর্ণনও করিয়াছেন। বেমন কোন বালী "উৎপত্তিধৰ্মকমনিতাং" এই ৰাক্য বলিয়া, আবার যদি বলেন,—"অমুৎপত্তিধৰ্মকং নিডাং", তাহা হইলে উহাও "পুনক্ত" হইবে। কারণ, উৎপত্তিধর্মক বস্তবাত্রই অনিতা, এই বাকা বলিলে উহার অর্থতঃই বুঝা যায় যে, অন্তৎপত্তিধর্মাক বস্তা নিতা। কারণ, অন্তৎপত্তিধর্মাক বস্তা নিতা না হটলে উৎপত্তিধর্মক বস্তমাত্র অনিতা, ইহা উপপরাই হয় না। স্থতরাং অর্থাপত্তির ছারাই বাদীর অনুক্ত ঐ অর্থ প্রতীত হওয়ায় আবার অশক্ষের ছারা অর্থাৎ উহার অভিধায়ক "অন্তংগতিধৰ্মকং নিতাং" এই বাকোর বারা ঐ অর্থের পুনক্তি বার্থ। স্কুতরাং উহাও নিগ্রহ-স্থান। ভাষাকার পরে এই যুক্তি বাক্ত করিতে বলিয়াছেন যে, অর্থ-বোধার্থই শব্দ প্রয়োগ হইয়া থাকে। স্থতরাং অর্থের বোধ হইরা গেলে আর শব্দ প্রারোগ অনাবশুক। পূর্ব্বোক্ত স্থলে বাদীর শেষোক্ত বাৰ্যাৰ্থ-অৰ্থাপত্তির ছাতাই প্ৰতীত ইইৱাছে। মহৰি গৌতম অৰ্থাপত্তিকে পুৰক প্রমাণ বলিয়া খীকার না করিলেও প্রকৃত অর্থাপত্তিকে প্রমাণ বলিয়াই খীকার করিয়াছেন। তাঁহার মতে উহা অনুমানের অন্তর্গত। এই অর্থাপত্তি "আম্মেপ" নামেও ক্থিত হইরাছে। তাই বরদরাজ প্রভৃতি বলিয়াছেন বে, এই পুনরুক্ত তিবিধ—(১) শক্পুনরুক্ত, (২) অর্থপুনরুক্ত ও (৩) আক্ষেপপুনক্ত। বাচম্পতি মিশ্র বলিয়াছেন যে, পুনক্তক নামক একট নিগ্রহত্বান কথঞিৎ অবাস্তরভেদবিবকাবশতঃ ত্রিবিধ কথিত ছইরাছে।

কেছ কেছ বলিয়াছেন দে, অর্থপুনক্ষক্ত হইতে ভিন্ন শব্দপুনক্ষক্ত উপপন্ন হয় না। কারণ, 
দ্বার্থ শব্দ হলে শব্দের পুনক্ষক্তি হইলেও অর্থের ভেদ থাকার শব্দপুনক্ষক্ত দোব হয় না। জয়ন্ত
ভট্ট উক্ত মত থাকার করিয়াই সমাধান করিয়াছেন যে, যে বাদী নিজের অধিক শক্তি থ্যাপনের
ইচ্ছান্ন অর্থভেদ থাকিলেও আমি নিজের উক্ত কোন শব্দেরই পুন: প্রয়োগ করিব না, সমস্ত শব্দেরই
একবার মাত্র প্রয়োগ করিব, এইজপ প্রতিজ্ঞা করিয়া অর্থাৎ প্রথমে উক্তরূপ নিয়ম থীকার করিয়া
জন্মবিচারের আরম্ভ করেন, তিনি কোন শব্দের পুন: প্রয়োগ করিলে দেখানে "শব্দপুনক্তে"র
দ্বারাও নিগৃহীত হইবেন, ইহা স্থচনা করিবার জন্মই মহর্ষি অর্থপুনক্ষক্ত হইতে শব্দপুনক্তের পুথক্
নির্দেশ করিয়াছেন। অর্থাৎ পুর্ম্বোক্তরূপ নিয়মকথাতেই সর্মপ্রকার প্রনক্ত নির্মহন্তান হইবে,

অভার উহা নিএহতান হইবে না। বরদরাজ ইহা জয়ত ভট্টের ভায় বিশ্বরূপের মত বলিয়াও উল্লেখ করিয়াছেন। এই বিশ্বদ্ধপের কোন এছে পাওয়া যায় না। ভাদর্বজ্ঞের "ভায়দারে"র টীকাকার জন্মদিংহ স্বরিও উক্তরূপ দিকাস্তই স্পষ্ট বলিয়াছেন। কিন্তু উদ্যোতকর ও বাচস্পতি মিশ্র এখানে এরূপ কোন কথাই বলেন নাই। পরস্ত উন্দ্যোতকর এখানে বণিয়াছেন যে, কোন সম্প্রদায় পুনক্ষক্তকে নিগ্রহস্থান বলিয়াই স্বীকার করেন না। কারণ, কোন বাদী পুনক্তি করিলেও তদ্বারা তাঁহার প্রকৃত বিষয়ের কোন বাধ বা হানি হর না। পরস্ত পুনক্তির বারা অপরে দেই বাকাার্থ দমাক্ ব্ঝিতে পারে। স্থতরাং অপরকে ব্রাইবার উদ্দেশেই যে বাকা প্রয়োগ কর্ত্তবা, তাহাতে দর্বত্ত পুনক্তির সার্থকতাও আছে। অত এব পুনকৃত্ত কথনই নিগ্রহম্খান হইতে পারে না। উদ্যোতকর উক্ত মতের খণ্ডন করিতে বলিয়াছেন বে, বে মর্ব পূর্ব্বেই প্রতি-পাদিত হইয়াছে, তাহারই পুনঃ প্রতিপাদনের অন্ত পুনক্তি বার্থ। স্তরাং বৈর্থাবশতঃই পুনক্ষক্তকে নিগ্রহস্থান বলিয়া স্বীকার্য্য। তাৎপর্যাটাকাকার উল্যোতকরের এই "বৈর্থ্য"শব্দের পক্ষান্তরে বিরুদ্ধ প্রেরাজনবর্ত্তপ অর্থও প্রহণ করিয়া তাৎপর্যা ব্যক্ত করিয়াছেন বে, বাদী পুনক্ষক্তি ক্রিলে দেখানে প্রতিবাদী উহার প্রয়োজন চিস্তায় ব্যাকুণচিত্ত হইয়া, প্রথমোক্ত বাক্য হইতে আপাততঃ প্রঠীত অর্থও অপ্রতীত অর্থের ভার মনে করিয়া, কিছু নিশ্চর করিতে পারেন না। স্ত্রাং বাদী তাঁহাকে প্নর্জার ব্রাইবার জ্ঞা প্রবৃত্ত হইয়াও তথন তাঁহার পক্ষে প্রতিপাদক হন না। অর্থাৎ তথন তিনি দেই প্রতিবাদীকে তাঁহার দাধনের বিষয় সাধা পদার্থ নিঃসংশয়ে বুঝাইতে পারেন না। অতএব তাঁহার দেই পুনক্জির বিক্লে প্রভোজনবন্ধণ বৈল্পা হল। কারণ, বাদী ভাঁহার সাধা বিষয়ের নিশ্চরকে বে পুনক্জির প্রয়োজন মনে করিয়া পুনক্জি করেন, তদ্বারা প্রতিবানীর সংশব্ধ উৎপন্ন হইলে উহার প্রাঞ্জন বিরুদ্ধ হয়। অতএব পুনক্ষক অবশাই নিগ্রহ-স্থান। সুলক্থা, উদ্যোতকর ও বাহস্পতি মিশ্রেঃ কথার দারা ব্ঝা থায় যে, তাঁহানিগের মতে "পুনক্ষক্ত" দৰ্ব্বএই নিগ্ৰহস্থান। তবে কেবল তত্ত্বনিৰ্ণয়াৰ্থ বে "বাৰ"বিচার হয়, তাহাতে "পুনক্ষক" নিগ্ৰহস্থান হইবে না ৷ কিন্তু জিগীবু বাৰী ও প্ৰতিবাদীর "জল্ল" ও "বিতওা" নামক কথাতেই পুর্বোক্ত যুক্ত অনুসারে "পুনক্ত" নিগ্রন্থান বলিয়া কবিত হইয়াছে, ইয়া মনে রাখিতে इट्टेंच 1541

পুনকক্তনিগ্রহস্থানপ্রকরণ সমাপ্ত 181

## সূত্র। বিজ্ঞাতস্থ পরিষদা ত্রিরভিহিতস্থা-প্যপ্রত্যুক্তারণমন্মুভাষণং ॥১৩॥৫২০॥

অমুবাদ। (বাদী কর্ত্ক) তিনবার কথিত হইলেও সভ্য বা মধ্যস্থকর্ত্ক বিজ্ঞাত বাক্যার্থের অপ্রত্যুক্তারণ (১৪) "অনমুভাষণ" অর্থাৎ "অনমুভাষণ" নামক নিগ্রহন্তান। ভাষা। "বিজ্ঞাতস্তা" বাক্যার্থস্তা "পরিষদা", বাদিনা "ত্রিরভিহিতস্তা" ব"দপ্রভাষণং", তদনসূভাষণং নাম নিগ্রহস্থানমিতি। অপ্রভাজারয়ন্ কিমাঞ্জায়ং পরপক্ষপ্রতিষেধং জয়াৎ।

অমুবাদ। বাদী কর্ত্বক তিনবার কথিত, মধ্যস্থ কর্ত্বক বিজ্ঞাত বাক্যার্থের যে অপ্রত্যুক্তারণ, তাহা (১৪) "অনমুভাবণ" নামক নিগ্রহস্থান। (কারণ) প্রত্যুক্তারণ
না করিয়া (প্রতিবাদী) কোন্ আশ্রয়বিশিন্ট পরপক্ষ প্রতিষেধ বলিবেন ? অর্থাৎ
প্রতিবাদী বাদীর সেই বাক্যার্থের অমুবাদ না করিলে তাহার উত্তরের আশ্রয়ভাবে
তিনি উত্তরই বলিতে পারেন না, স্কুতরাং বাদীর ঐরপ বাক্যার্থের অমুবাদ না করা
তাহার পক্ষে অবশ্রুই নিগ্রহস্থান।

টিপ্লনী। এই স্তের বারা "অন্যভাষণ" নামক চতুর্বণ নিগ্রহস্থানের লক্ষণ স্থতিত হইয়াছে। জিগীৰু বাদী প্ৰথমে তাঁহার নিজপক্ষ স্থাপনাদি সমাপ্ত করিলে, জিগীৰু প্রতিবাদী প্রথমে তাঁহার দৃষণীয় দেই বাক্যার্থের অন্থবাদ করিয়া তাহার খণ্ডন করিবেন। প্রতিবাদীর দেই অন্থবাদের নাম প্রত্যাচারণ এবং উহা না করার নাম অপ্রত্যাচারণ। দেই অপ্রত্যাচারণই উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর পক্ষে "অন্সূভাষণ" নামক নিগ্রহ্খান। অভুভাষণের অর্থাৎ অভ্বাদের অভাব অথবা অভ্বাদের বিরোধী কোন ব্যাপারই অনমুভাষণ। বাদী তিনবার বলিলেও বদি প্রতিবাদী ও মধ্যস্থগণ কেইই ভাঁহার বাকার্থ না বুঝেন, তাহা হইলে দেখানে বাণীর পক্ষেই "অবিজ্ঞাতার্থ" নামক নিগ্রহস্থান হইবে, ইহা পূর্ব্বে ক্বিত হইয়াছে। কিন্তু এই "অন্তুভাষণ" নামক নিগ্রহস্থান-স্থলে মধাস্থগণ কর্তৃক বাদীর বাকার্থ বিজ্ঞাত হওয়ায় ইহা "অবিজ্ঞাতার্থ" নামক নিগ্রহত্বান হইতে ভিয় । তাই মহর্ষি এই স্থ্যে বলিয়াছেন, "বিজ্ঞাতভা পরিবলা"। প্রতিবাদী বাদীর প্রথম বচনের হারা তাঁহার বাক্যার্থ না বুঝিলে, বাদী তিনবার পর্যান্ত বলিবেন, ইহাই জয়ত ভট্ট পুর্বের সমর্থন করিয়াছেন। এ বিষয়ে মতভেদ ও পূর্বের বলিয়াছি। বরদরাজ এখানে বলিয়াছেন যে, তিন বারের ন্যুন বা অধিক বার বচনের নিবেধের জক্ত মহর্ষি এথানে "ত্রিঃ" এই পদটী বলেন নাই। কিন্তু বে ক্রেকবার বলিলে উহা প্রতিবাদীর উচ্চারণ বা অনুবাদের যোগা হয়, ইহাই মহবির বিবক্ষিত। স্থাত্র "বাদিনা" এই পদের অধ্যাহার মহর্বির অভিপ্রেত। বরদরাজ এখানে ইহাও বলিয়াছেন যে, কদাচিং মন্দর্কি প্রতিবাদীকে বুঝাইবার জন্ত মধাস্থগণও বাদীর বাক্যার্থের অনুধাদ করেন, ইহা স্কুনা করিবার জন্ম মহর্ষি স্থকে "বাদিন।" এই পদের উল্লেখ করেন নাই। উক্তরূপ স্থলে প্রতিবাদী বাদীর বাক্যার্থ না বুঝিলে "অজ্ঞান" নামক নিঅহতান হয় এবং কোন কার্যাবাদক উদ্ভাবন করিয়া কথার ভঙ্গ করিলে "বিক্লেপ" নামক নিগ্রহস্থান হয়। এ জন্ত উদয়নাচার্য্য বলিয়াছেন বে, বে প্রতিবাদী নিজের অজ্ঞান প্রকাশ করেন না এবং কথাতক করেন না, তাদৃশ প্রতিবাদী কর্তৃক উচ্চারণ্যোগ্য পুর্ব্বোক্তরণ বানীর বাকার্যের অনুবাদ না করাই "অনুস্থান্ত্র নামক নিগ্রহ্যান। বরনরাজ্ঞ উক্ত মতাত্মসারেই এইরূপ লক্ষণ ব্যাথ্যা করিয়াছেন।

বৌলগম্প্রদার এই "অনমূভাবণ"কেও নিগ্রহস্থান বলিয়া স্বীকার করেন নাই। তাঁহাদিগের কথা এই যে, প্রতিবাদীর উভবের গুণ দোষ হারাই তাঁহার অমুচ্ছ ও মুচ্ছ নির্ণয় করা বায়। প্রতিবাদী বাদীর বাক্যার্থের অন্তবাদ না করিলেই বে, তিনি সহস্তব জানেন না, ইহা প্রতিপন্ন হয় না। কারণ, পুরুষের শক্তি বিচিত্র। কেহ বাদীর বাক্যার্থের অনুবাদ করিতে সমর্থ না হইলেও সভ্তর বলিতে সংগ, ইহা দেখা বার। একপ স্থনে তিনি সভ্তর বলিলে কথনট নিগৃহীত হইতে পারেন না। প্রস্ত বাধীর হেত্মাত্রের অমুবাদ করিয়াও প্রতিবাদী তাঁহার থণ্ডন করিতে পারেন। বাদীর সমস্ত বাক্যার্থেরই অস্থ্রাদ করা তাঁহার পক্ষে অনাবগুক। স্কু হরাং গৌতমোক্ত "অনুযুতাধণ" নিপ্রহন্তান হইতেই পারে না। তবে বে প্রতিবাদী, বাদীর বাক্টার্থের অনুবাদ করিতে আরম্ভ করিয়া নিবৃত ইইলেন, সম্পূর্ণরূপে অন্তবাদ করিতে পারিলেন না, কিন্তু পরে সভ্তর বলিলেন, তাহার "থলাকার" মাত্র হইবে। বিবক্ষিত আর্থের অপ্রতিপাদকত্ব অর্থাৎ বুঝাইতে ইচ্ছ। করিয়াও এবং বুঝাইবার জন্ত কিছু বলিরাও বুঝাইতে না পারাকে "ধলীকার" বলে। উদ্যোতকরও এখানে "ধলীকার" শক্তেরই প্রজ্ঞােক বিরাছেন। তাৎপর্য্য এই যে, ধেমন "বাদ"বিচারে কাহারও পরাজ্যক্রণ নিশ্রহ নাই, কিন্তু খলীকার মাত্রই নিগ্রহ, তক্রণ পুর্বোক্তক্রণ স্থলেও প্রতিবাদীর ধলীকার মাত্রই হুইবে। কিন্তু তিনি পরে সভ্তর বলায় তাঁহার পরাজ্ঞরপ নিগ্রহ হুইবে না। স্থতরাং প্রতিবাদীর অন্সভাষণ কোন স্থলেই তাঁহার পক্ষে নিগ্রহস্থান বলা ধার না। উদ্যোতকর এই বৌদ্ধমতের উল্লেখপূর্থক ইহার পণ্ডন করিতে বলিয়াছেন বে, প্রতিবাদীর বাক্যার্থের অন্তবাদ না ক্রিলে তাঁহার উভরের বিষয়-পরিজ্ঞানের অভাবে উত্তরই হইতে পারে না। পরপক্ষপ্রতিবেধ-রূপ দে উত্তর, তাহার বিষয়রূপ আশ্রয় না বুঝিলে উত্তর বলাই যায় না। নির্কিষয় নিয়াশ্রয় কোন উত্তর হইতে পাবে না। यनि বল, প্রতিবাদী দেই উত্তরের বিষয় বুঝিয়াই উত্তর বলেন। কিন্ত ভাহা হইলে তিনি ভাহা উচ্চারণ করিবেন না কেন ! ডিনি উত্তরের বিবয়কে আত্রয় করিয়া উল্ভব বলেন, किंद त्नहें विवादत উচ্চারণ করেন না, हेश বাছত, অসম্ভব। कांत्रन, वांश प्रनीत्र, তাহাই দ্যণের বিষয়। স্থতরাং সেই দ্যণীর বিষয় চী না বলিলে তাহার দ্যণ বলাই যার না। যদি বল, বালীর সমস্ত বাকা বা বাকার্থই প্রতিবাদীর দুষ্ণীর নহে। কারণ, বালীর যে কোন অব্যবের দ্বশের ছারাই যথন তাঁহার সাধন বা হেতৃ দ্বিত হইলা বাল, তথন তাহার অভ দোব বলা অনাবশুক। অভ এব প্রতিবাদীর যাহা দুবণীয় বিষয়, তিনি কেবল তাহারই অনুবাদ করিবেন। নচেৎ তাঁহার অদ্যা বিষ্টেরও অনুবাদ করিলে, শেখানে তাহার বিপরীতভাবে অনুভাষণও অপর নিগ্রহস্থান হইলা পড়ে। উল্ফোত্তকর এই সমস্ত চিন্তা করিলাই পরে বলিলাছেন যে, পুর্বেধ বাদীর সমস্ত বাকোর উচ্চারণ কর্ত্বণ, পরে উত্তর বক্তবা, ইহা প্রতিজ্ঞা করা হয় নাই। কিন্ত প্রতিবাদীর যে কোনরূপে উত্তর যে অবশ্র বক্তরা, ইহা ত সকলেরই স্বীকার্যা। কিন্তু দেই উত্তরের বাহা আত্রম বা বিষয় অগাং প্রতিবাদীর বাহা দুবদীর, তাহার অস্থবাদ না করিলে আত্ররের অতাবে তিনি উত্তরই বলিতে পারেন না। অতএব দেই উত্তর বলিবার জন্ত বাদীর কথিত দেই বিষয়ের অমুবাদ তাঁহার করিতেই হইবে । কিন্ত তিনি যদি তাহারও অমুবাদ না করেন, তাহা চইলে তাঁহার উত্তর বলাই সন্তব না হওয়ায় পেইয়া স্থলে তাঁহার "অন্ত্রামণ" নামক নিপ্রহ্মান অবশ্র স্থাকার্য। ফল কথা, প্রতিবাদীর দ্বণীয় বিষয়মানের অন্তবাদ না করাই "অনস্থ্রামণ" নামক নিপ্রহ্মান, সমন্ত বাকার্থের অন্তবাদ না করা ঐ নিপ্রহ্মান নহে, ইহাই উদ্যোতকরের শেষ কথার তাৎপর্য। বাচম্পতি মিশ্রও শেষে ঐ তাৎপর্যাই ব্যক্ত করিয়া বলিয়াছেন। জয়ন্ত ভট্টও ইহাই বলিয়াছেন। মহানৈয়ায়িক উদয়নাচার্য্য এই "অনম্ভাষণ" নামক নিপ্রহ্মানকে পঞ্চ প্রকারে বিভক্ত করিয়াছেন। মধা—প্রতিবাদী (১) "য়ৼ", "তৎ" ইত্যাদি সর্বনাম শক্ষের দ্বারাই তাঁহার দ্বণীয় বিষয়ের অন্থবাদ করিলে অথবা (২) সেই দ্বণীয় বিষয়ের আংশিক অন্থবাদ করিলে, ৩০ অথবা বিপরীত ভাবে অন্থবাদ করিলে অথবা (৪) কেবল দ্বণমাত্র বলিলে অথবা (৫) বৃঝিয়াও দ্বাজাভাদিবশতঃ তান্তিত হইয়া কিছুই বলিতে না পারিলে "অনন্যভাষণ" নামক নিপ্রহ্মান হয়। অন্তান্ত কথা পরে বাক্ত হইবে য়ঙ্গা

#### সূত্র। অবিজ্ঞাতঞ্চাজানং ॥১৭॥৫২১॥

অমুবাদ। এবং অবিজ্ঞান অর্থাৎ প্রতিবাদীর পক্ষে পূর্ববসূত্রোক্ত বাদিবাক্যা-র্থের বিজ্ঞানের অভাব (১৫) "অজ্ঞান" অর্থাৎ "অজ্ঞান" নামক নিগ্রহস্থান।

ভাষ্য। বিজ্ঞাতস্থ পরিষদা বাদিনা ত্রিরভিহিতস্থ যদবিজ্ঞাতং, তদ-জ্ঞানং নাম নিগ্রহস্থানমিতি। অরং খল্পবিজ্ঞায় কম্ম প্রতিষেধং ক্রয়াদিতি।

অমুবাদ। বাদী কর্তৃক তিনবার কথিত, মধ্যস্থ কর্তৃক বিজ্ঞাত বাদিবাক্যার্থের যে "অবিজ্ঞাত" অর্থাৎ উক্তরূপ বাদিবাক্যার্থ বিষয়ে প্রতিবাদীর যে বিজ্ঞানের অভাব, তাহা "অজ্ঞান" অর্থাৎ অজ্ঞান নামক নিগ্রহস্থান। কারণ, ইনি অর্থাৎ প্রতিবাদী বিশেষরূপে না বুঝিয়া কাহার প্রতিষেধ (উত্তর) বলিবেন ?

টিপ্লনী। এই স্ত্রের বারা "অজ্ঞান" নামক পঞ্চনশ নিগ্রহপ্থানের লক্ষণ স্তিত হইয়াছে।
স্ত্রে ভাববাচা "ক্ত" প্রত্যথনিপাল "বিজ্ঞাক" শব্দের বারা বিজ্ঞানন্ধপ কর্পেই মহর্ষির বিবক্ষিত।
তাহা হইলে "অবিজ্ঞাত" শব্দের বারা বুঝা বার বিজ্ঞান অর্পাৎ বিশিষ্ট জ্ঞানের অভাব। উহাই
"অজ্ঞান" নামক নিগ্রহপ্থান। কোন্ বিষয়ে কাহার বিশিষ্ট জ্ঞানের অভাব, ইহা বলা
আবশ্রক। তাই মহর্ষি এই স্ত্রে "চ" শব্দের বারা পূর্ক্স্ত্রোক্ত বিষয়ের সহিতই ইহার সম্বদ্ধ
স্তানা করিয়াছেন। তাই ভাষাকার স্তর্রার্থ ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, বাদী কর্তৃক তিনবার
ক্ষিত এবং পরিব্ অর্থাৎ মধ্যন্থ সভা কর্তৃক বিজ্ঞাত যে বাদীর বাক্যার্থ, তির্বরে
প্রতিবাদীর যে বিজ্ঞানের অভাব, তাহা "অজ্ঞান" নামক নিগ্রহপ্তান। পূর্কস্থ্রাহসারে
এখানে "বিজ্ঞান্ত পরিবলা বাদিনা ত্রির্ভিহিত্ত" এইরপ ভাষাপাঠই প্রকৃত বিদ্যা বুঝা
যার। প্রতিবাদীর পক্ষে ইহা নিগ্রহপ্তান কেন হইবে গ ইহা বুঝাইতে ভাষাকার পরে

বলিয়াছেন যে, প্রতিবাদী বিশেষরূপে বাদীর বাকার্থ না ব্রিংল তিনি উহার প্রতিষেধ করিতে পারেন না। স্থতরাং উক্তরূপ স্থলে তিনি নিরুত্তর হইরা অবগু নিগৃহীত হইবেন। বাদীর কথিত বিষয়ে তাঁহার কিছুমাত্র জ্ঞানই জ্বে না, ইহা বলা যায় না। কিন্ত বেখানে বাদীর বাক্যার্থের অন্তর্গত কোন পদার্থ বিষয়ে তাঁহার জ্ঞান জন্মিলেও সম্পূর্ণরূপে সেই বাক্যার্থের বোধ না হওয়ায় তিনি বাদীর পক্ষ বুঝিতে পারেন না এবং ভজ্জা উহার প্রতিষেধ করা সম্ভবই হয় না, দেই স্থানেই তাঁহার "অজ্ঞান" নামক নিগ্রহস্থান হয়। তাই মহর্ষিও স্থাত্ত "অজ্ঞাতং" না বলিয়া "অবিজ্ঞাতং" বলিয়াছেন। উক্ত স্থলে প্রতিবাদী বাদীর বাকার্থ বুঝিতে না পারিয়া "কি বলিতেছ, বুঝাই যায় না" ইত্যাদি কোন বাক্য প্রয়োগ করিলে তদ্বারা উ'হার ঐ "অজ্ঞান" নামক নিগ্রহস্থান বুঝিতে পারা বায়। পূর্বস্তোক্ত "অন্মভাষণ" নামক নিগ্রহস্থান স্থলে প্রতিবাদী নিজের অজ্ঞানপ্রকাশক কোন বাকা প্রয়োগ করেন না। স্থতরাং তিনি সেধানে বাদীর বাক্যার্থ ব্রিয়াও তাঁহার দুষ্ণীর পদার্থের অম্বাদ করেন না, ইহাই বুঝা যায়। স্থতরাং ভাহা এই "অজ্ঞান" নামক নিগ্রহস্থান হইতে ভিন্ন। আর যদি এরপ স্থলেও ভিনি নিজের অজ্ঞান-প্রকাশক কোন বাকা প্ররোগ করেন, অথবা অভ কোন হেতুর বারা তাঁহার বাদীর বাক্যার্থবিষয়ে অজ্ঞান বুঝা বায়, তাহা হইলে দেখানে "অজ্ঞান" নামক নিগ্রহস্থানই হইবে। উদ্যোতকর ইহাকে অপ্রতিপত্তিমূলক নিপ্রহন্থান বলিয়াছেন। জয়ন্ত ভট্ট ইহাকে শ্বরূপত:ই অপ্রতিপত্তি নিপ্রহন্থান বনিয়াছেন। মহর্ষির পূর্ব্বোক্ত "অপ্রতিপত্তি" শব্দের ব্যাখ্যাতেন পূর্ব্বেই বনিয়ছি ।>৭।

## সূত্র। উত্তরস্থাপ্রতিপত্তিরপ্রতিভা ॥১৮॥৫২২॥

অনুবাদ। উত্তরের অপ্রতিথত্তি অর্থাৎ প্রতিবাদীর উত্তরকালে উত্তরের অক্ষৃত্তি বা অজ্ঞান (১৬) "অপ্রতিভা" অর্থাৎ "অপ্রতিভা" নামক নিগ্রহস্থান।

ভাষ্য। পরপক্ষ-প্রতিষেধ উত্তরং, তদযদা ন প্রতিপদ্যতে তদা নিগৃ-হীতো ভবতি।

অনুবাদ। পরপক্ষের প্রতিষেধ অর্থাৎ বাদীর পক্ষের খণ্ডন উত্তর। যদি (প্রতিবাদী) তাহা না বুঝেন, অর্থাৎ উত্তরকালে তাহার স্ফূর্ত্তি বা বোধ না হয়, তাহা হইলে নিগৃহীত হন।

টিপ্রনী। এই হ্রের বারা "ৰপ্রতিভা" নামক বোড়শ নিগ্রহন্তানের লক্ষণ হুচিত হইয়ছে।
উত্তরকালে উত্তরের ক্রি না হওয়াই "অপ্রতিভা" নামক নিগ্রহন্তান। অর্থাৎ বে হলে প্রতিবাদী
বাদীর বাদ্যার্থ বৃদ্ধিলেন এবং তাহার ক্রমবাদও করিলেন, কিন্তু উত্তরকালে তাহার উত্তরের ক্র্তি
হইল না, তাই তিনি উত্তর বলিতে পারিলেন না, সেই হলে তাহার পক্ষে "অপ্রতিভা" নামক
নিগ্রহন্তান হইবে। স্পতরাং পুর্বোক্ত "অজ্ঞান" ও "অনমুভাবণ" হইতে এই "অপ্রতিভা" ভিন
প্রকার নিগ্রহন্তান। বৌদ্ধন্তলার ইহাও স্থাকার করেন নাই। তাহাদিগের মতে "অজ্ঞান" ও

"অপ্রতিভা"র কোন ভেদ নাই এবং পূর্ব্বোক্ত "অনমূভাবণ"ও অপ্রতিভাবিশেষই। কারণ, "অন্তুভাষণ" খলেও প্রতিবাদী বস্ততঃ অপ্রতিভার স্বারাই নিগৃহীত হন। প্রীমদবাচস্পতি মিশ্র ঐ কথারও উল্লেখ করিয়া তছজ্জরে বলিয়াছেন যে, পুরুষের শক্তি বিচিত্র। কোন পুরুষ তাঁহার দুষা ও দুষণ বুঝিয়াও তাহার অফুডাষণ করিতে পারেন না। কারণ, বহু বাক্প্রারো জীহার শক্তি নাই। স্থতরাং দেখানে অপ্রতিভা না থাকিলেও বধন অন্তভাষণ সম্ভব হয়, তথন "অন্তভাষণ" क अधि ভাবিশেষই বলা যায় না, উহা পুথক নিগ্রহস্থান বলিয়াই স্বীকার্য্য। এইরপ কোন পুরুষ তাঁহার দুয়া বিষয় বৃথিংবন এবং তাহার অনুভাষণত করিলেন, কিন্তু তাঁহার দুবদের ফার্জি না হওয়ায় তিনি উহা থওন করিতে পারিকেন না, ইহাও দেখা যায়। স্থতরাং উক্তরপ স্থলে তিনি "অ গতিভা"র দারাই নিগৃহীত হওয়ায় উহাই নিঞ্ছয়ান হইবে। আর কোন স্থলে কোন পুরুষ মনদব্দিবশতঃ তাঁহার দুবা অর্থাৎ পণ্ডনার বাদার বাকার্থ বা তেতু বুকিতেই পারেন না, ইছাও দেখা বার। এরণ স্থলে তিনি তদ্বিব্রে "অজ্ঞান" ছারাই নিগুহীত ছঙ্যার "অজ্ঞান"ই নিগ্রহস্থান হটবে। ঐক্লপ স্থলে তিনি অজ্ঞানবশতঃ বাদীর বাকার্থের অনুবাদ করিতে না পারিলেও বানীর উচ্চারিত বাক্যমাত্রের উচ্চারণ করিতেও পারেন। স্থতরাং দেখানে সর্বাধা অন্তভাবৰ বলাও বার না। তবে অজ্ঞান স্থলে অপ্রতিভাও অবস্তু থাকিবে। কিন্তু তাহা হইবেও ঐ অজ্ঞান ও অপ্রতিভার অরুণভেদ আছে। জয়ন্ত ভট্ট ইহা বাক্ত করিয়া বলিয়াছেন বে, বাহা উত্তরের বিবর অর্থাৎ বাদীর বাক্যার্থরূপ দুষ্য পদার্থ, তাহার অজ্ঞানই "অজ্ঞান" নামক নিগ্রহন্তান এবং দেই দুয়া বিষয় বুঝিরাও ভাহার অনুবাদ না করা "অনুমুভাষণ" নামক নিগ্রহখান এবং তাহার অমুবাদ করিয়াও উত্তরের অজ্ঞান বা অফ্ টিই "অপ্রতিভা" নামক নিগ্রহ-हान। कनकथा, উদ্ভরের বিষয়-বিষয়ে অজ্ঞান এবং উদ্ভর-বিষয়ে অজ্ঞান; এইরূপে যথাক্রমে বিষয়ভেদ "অজ্ঞান" ও "অপ্রতিভা" নামক নিঞাংস্থানের অন্নপতেদ স্বীকৃত হইয়াছে এবং উথার অসংকীৰ্ণ উনাহরণ হলও আছে। কোন হলে পূর্ব্বোক্ত "অজ্ঞান", "অপ্রতিভা" ও "অনমু ভাষণের" সান্ধর্য হইলে বাদী বাহা নিশ্চর করিতে পারেন, তাহারই উদভাবন করিবেন।

প্রতিবাদীর অপ্রতিভা কিরপে নিশ্চর করা বার ? ইহা ব্রাইতে উন্দোতকর এথানে বিলিছেন যে, প্রতিবাদী শ্লোক পাঠাদির দ্বারা অবজ্ঞা প্রথশন করার তাঁহার উক্তরের বোধ হয় নাই, ইহা ব্রা বার । তাৎপর্য্য এই যে, প্রতিবাদী বনি বাদীর বাক্যার্থ বৃধিরা এবং তাহার অহবাদ করিয়া উত্তর করিবার সময়ে নিজের অহবার ও বাদীর প্রতি অবজ্ঞাপ্রকাশক কোন শ্লোক পাঠ করেন অথবা ঐ ভাবে অহ্য কাহারও বার্ত্তার অবতারণা প্রভৃতি করেন, তাহা হইলে দেখানে তাঁহার যে উক্তরের ক্রি হয় নাই, ইহা ব্রা বার । কারণ, উত্তরের ক্রি হইলে তিনি কথনই উত্তর না বলিরা শ্লোক পাঠাদি করেন না । ভূষণ প্রভৃতি কেহ কেহ বলিরাছিলেন যে, অপ্রতিভাবশতঃ প্রতিবাদী শ্লোক পাঠ বা অন্ত কোন কথা বলিলে দেখানে ত "অর্থান্তর" বা "অপার্থক" প্রভৃতি কোন নিপ্রহন্থানই হইবে । স্নতরাং "অপ্রতিভা" নামক নিপ্রহন্থান স্বলে প্রতিবাদীর ভূকাজাবই নিগ্রহের হেতু । কিন্ত উন্দোতকরের তাৎপর্য্য ব্যক্ত করিতে

বাচল্পতি মিশ্র বলিয়াছেন দে, "অপ্রতিভা" নামক নিগ্রহন্থান স্থলে প্রতিবাদী বাদীব প্রতি অবজ্ঞা প্রদর্শনের জন্তই স্লোক পাঠাদি করেন। "অর্থান্তর" প্রভৃতি স্থলে বাদীর প্রতি অবজ্ঞা প্রদর্শন হয় না, তাহা উদ্দেশ্যও থাকে না। স্বতরাং "অপ্রতিভা" নামক নিগ্রহন্থান, উহা হইতে ভিন্ন প্রকার। অপ্রতিভাগনতঃ তৃঞ্জী ভাব হইলে দেখানে বাচম্পতি মিশ্র পরবর্ত্তী স্থলেক "বিক্ষেপ" নামক নিগ্রহন্থানই বলিয়াছেন। পরে তাহা বাক্ত হইবে। "অপ্রতিভা" স্থলে প্রতিবাদী একেবারে নীরব হইলা কিরুপে সভামবো বিদিয়া থাকিবেন ? এতছত্ত্রে জন্ম ভট্টও তৃক্ষীন্তাব অস্থীকার করিয়া প্রাক্ত পাঠাদির কথাই বদিয়াছেন এবং তিনি প্রতিবাদীর আন্মাহন্তার ও বাদীর প্রতি অবজ্ঞাপ্রকাশক ছইটী শ্লোকও উনাহর্ণরূপে রচনা করিয়া গিরিছা গিরাছেন। জন্ম ভট্টের "ভার্মজন্ত্রী" সর্বান্ধ তাহার একাধারে মহাক্রিক ও মহানৈয়ায়িকছের ঘোষণা করিছেছে।

কিন্তু বর্দরাক্ষ "অপ্রতিভা" নামক নিগ্রংস্থান স্থলে প্রতিবাদীর ত্ফীস্তাব্য প্রচণ করিয়া বলিয়াছেন যে, তৃফীস্তাবের ল্লায় ভোজরাজের বার্ত্তার অবতার্থা, প্রোকানি পাঠ, নিজ কেশাদি রচনা, গগনস্চন ও ভূতলবিলেখন প্রভৃতি যে কোন অল্প কার্যা করিলেও উক্ত স্থলে প্রতিবাদী নিগুণীত হইবেন। বৃত্তিকার বিশ্বনাথণ এখানে "থস্চনের" উল্লেখ করিয়াছেন। উত্তরের ফ্রেজি না হইলে তখন উর্দ্ধ আকানে দৃষ্টিপাত করিয়া অবস্থান বা আকানের রক্ষাবর্গ প্রভৃতি কিছু বলাই গগনস্চন বা "থস্চন" বলিয়া কথিত হইয়াছে। এবং যিনি ঐ "থস্চন" করেন, তিনি নিলাস্ত্রক "থস্ডি" নামেও কথিত হইয়াছেন। তাই বিচাহস্থলে প্রতিবাদী বৈগাকরণ প্রভৃতি "থস্থিত" হইলে দেখানে কর্ম্মাণ্ডের স্থানে শুরু কর্মান হয়ানে হয়াছে। এই স্থোক্ত "অপ্রতিভা" নামক নিগ্রহ্থানের ছারা নিগৃহীত হইলেই ঐন্তর্প কর্মাণর হয়, নচেৎ ঐন্তর্প সমাদ হয় না। ব্যাকরণ শাত্রে এই "অপ্রতিভা" নামক নিগ্রহ্থানের ছারা নিগৃহীত হইলেই ঐন্তর্প কর্মাণর ক্ষান্ত্র করণ করিয়াই ঐন্তর্প সমাদ বিহিত হইয়াছেন। গৌতমোক্ত এই "অপ্রতিভা" শক্ষকে প্রহণ করিয়াই "বিচারে অপ্রতিভ হইয়াছেন। গৌতমোক্ত এই "অপ্রতিভা" শক্ষকে প্রহণ করিয়াই "বিচারে অপ্রতিভ হইয়াছেন। গৌতমোক্ত এই "অপ্রতিভা" শক্ষকে প্রহণ করিয়াই "বিচারে অপ্রতিভ হইয়াছেন। গৌতমোক্ত এই "অপ্রতিভা" শক্ষকে প্রহণ করিয়াই "বিচারে অপ্রতিভ হইয়াছেন। গৌতমোক্ত এই "অপ্রতিভা" শক্ষকে প্রহণ করিয়াই। ১৮।

# সূত্র। কার্যাব্যাসঙ্গাৎ কথা-বিক্তেদো বিক্ষেপঃ॥

অনুবাদ। কার্য্যব্যাসঙ্গ উদ্ভাবন করিয়া অর্থাৎ কোন মিখ্যা কার্য্যের উল্লেখ করিয়া কথার ভঙ্গ (১৭) "বিক্লেপ" অর্থাৎ "বিক্লেপ" নামক নিগ্রহন্থান।

ভাষা। যত্র কর্তবাং ব্যাসজা কথাং ব্যবচ্ছিনতি,—ইদং মে করণীয়ং

বিদ্যতে, তশ্মিন্নবসিতে পশ্চাৎ কথ্যামীতি বিক্ষেপো নাম নিগ্রহস্থানং। একনিগ্রহাবসানায়াং কথায়াং স্বর্থের কথান্তরং প্রতিপদ্যত ইতি।

অনুবাদ। যে স্থলে ইহা আমার কর্ত্তব্য আছে, তাহা সমাপ্ত হইলেই পরে বলিব, এইরূপে কর্ত্তব্য ব্যাসঙ্গ করিয়া অর্থাৎ মিখ্যা কর্ত্তব্যের উল্লেখ করিয়া (প্রতিবাদী) কথা ভঙ্গ করেন, সেই স্থলে "বিক্ষেপ" নামক নিগ্রহন্তান হয়। (কারণ) কথা একনিগ্রহাবদান হইলে অর্থাৎ সেই আরক্ষ কথা এক নিগ্রহের পরেই সমাপ্ত হইলে (প্রতিবাদী) স্বয়ংই সন্ম কথা স্বাকার করেন।

টিপ্লনী। এই হুত্র বারা "বিক্লেণ" নামক সপ্তরশ নিগ্রহস্তানের লক্ষণ হৃতিত হইগাছে। एरव "कार्या ग्रामक र" এই পদে नाभू नारभ भक्त विक्रित आवात हरेबार्छ। छेहात ग्राथ। "কাৰ্য্যবাদকৰ্দ চাৰ্য"। তাৎ শ্ৰী এই বে, "এল" বা "বিভঙা" নামক কথার **আ**রস্ভ করিয়া বাদী অথবা প্রতিবাদী বদি " লামার বাড়ীতে অমুক কার্য্য আছে, এখনই আমার বাওয়া অত্যাবস্তাক, সেই কার্য্য সমাপ্ত করিয়া আদি গাই পরে বলিব", এইরূপ মিখা। কথা বলিয়া ঐ আরক্ত কথার ভঙ্গ করেন, তাহা হইলে দেখানে তাঁহার "বিক্ষেণ" নামক নিগ্রহস্থান হয়। কেন উহা নিগ্রহস্থান ? ইহা বুঝাইতে ভাষাকার পরে বলিয়াছেন খে, উক্ত স্থলে ারী অথবা প্রতিবাদীর এক নিপ্রছের পরেই সেই আরম্ভ কথার সমাপ্তি হওয়ার তাঁহারা নিজেই অন্ত কথা স্বাহার করেন। অর্থাৎ তথ্ন কিছু না বণিয়া, পরে আবার বিচার করিব, ইহা বলিয়া, নিজেই সেই আৰক্ষ বিচারে নিজের নিজহ স্বীকার্ট করায় উহা অবশ্র তাঁহার পক্ষে নিগ্রহস্থান এবং উহা অবশ্র উদু হাবা। নচেৎ অপরের অহলার খণ্ডন হর না। অহজারী জিগীয় বাদী ও প্রতিরাদীর বিচারে অপরের অহজার গণ্ডনই নিগ্রহ এবং উহাই দেখানে অপরের পরাজ্য নামে ক্থিত হয়। কোন কার্যাবাদকের ভার "প্রতিখ্যায় পীড়া-ৰশতঃ আমার কণ্ঠ ক্লম হইতেছে, আমি কিছুই বলিতে পারিতেছি না" ইত্যাদি প্রকার কোন মিগ্যা কথা বলিয়া কথাভদ করিলে দেখানেও উক্ত "বিক্ষেপ" নামক নিগ্রহস্থান হইবে। উদ্যোতকর প্রভতিও ইহার উদাহরণরূপে এরণ কথা বনিয়াছেন। অবস্ত উক্ত স্থলে বাদী বা প্রতিবাদীর ঐক্লপ কোন কথা যথাৰ্থই হইলে অথবা উৎকট শিৱঃপীড়াদি কোন প্ৰতিবন্ধকবশতঃ কথাৰ বিচ্ছেদ हहेल, त्मश्रात धरे वित्कृत नामक निश्रवृष्टांन हहेत्व ना । कांत्रन, त्मश्रात वांनी वा श्राण्डिवांनीत कोन साथ ना थोकांत्र निधाह हरेएक शाद्र ना। किछ वानी वा छाठिवानी निष्ठत क्यामधी প্রজাদনের উদ্দেশ্রেই জ্রুপ কোন বিখ্যা বাকা বলিয়া "কথা"র ভঙ্গ করিলে, সেখানেই তাঁহার নিগ্রহ হইবে। স্থতরাং দেইরূপ স্থানই উহোর পক্ষে "বিক্ষেণ" নামক নিগ্রহস্থান হয়। কোন বৌদ্ধ দক্ষাদার বলিয়াছেন বে, এরপ স্থলে বাদী বা প্রতিবাদী প্রকৃত বিষয়ের অনুপ্রোগী বাক্য প্ররোগ করার তাঁহার পক্ষে "অর্থান্তর" নামক নিগ্রহখান হইবে এবং উত্তর বলিতে না পারায় "অপ্রতিভা"র বারাও তিনি নিগৃহীত হইবেন, "বিক্লেণ" নামক পূথক নিগ্রহণ্ডান স্বীকার করা ব্দনাবশ্বক। এতহন্তরে লগন্ত ভট্ট বলিয়াছেন যে, যে স্থলে কথার আরম্ভ করিয়া অর্থাৎ প্রতিজ্ঞা-

বাক্য বা হেত্বাক্য বলিয়াই পরে নিজের সাংগ্রাদিন্ধির অভিপ্রায় রাখিয়াই বাদী বা প্রতিবাদী প্রকৃত বিষয়ের অফুপবোগী বাক্য প্রয়োগ করেন, সেই হুলেই "অর্থান্তির" নামক নিপ্রহন্তান হয়। কিন্তু এই "বিক্ষেপ" নামক নিপ্রহন্তান হুলে বাদী বা প্রতিবাদী কথার আরম্ভকালেই পূর্ব্বোক্তরূপ কোন মিথ্যা বাক্য বলিয়া সভা হইতে পণায়ন করেন। স্মৃতরাং "অর্থান্তর" ও "বিক্ষেপ" তুল্য নহে এবং পূর্ব্বোক্ত "অপ্রতিভা" হুলে প্রতিবাদী বাদীর পূর্বপক্ষের শ্রবাদি করিয়া, পরে উত্তরের কালে উত্তরের ক্লুলি না হওয়ায় পরাহ্নিত হন। কিন্তু এই "বিক্ষেপ" হুলে পূর্বপক্ষের স্থাপনাদির পূর্বেই তিনি গলায়ন করায় পূর্ব্বোক্ত "অপ্রতিভা" হইতেও ইহার মহান্ বিশেষ আছে।

জয়স্ত ভট্ট এইত্রপ বলিলেও ভাষাকারের ব্যাখার দারা কিন্ত বুঝা যায় যে, জিগীযু বাদী ও প্রতিবাদীর কথারস্তের পরে কাহার ও একবার নিগ্রহ হইলে, তথন তিনি তাঁহার শেষ পরাজয় সম্ভাবনা করিয়াই উক্ত ছলে পূর্ব্বোক্তরূপ কোন মিখ্যা কথা বলিয়া, সেই আরন্ধ কথার ভঙ্গ করেন এবং পরে অন্ত "কথা" স্বীকার করিয়া যান। বস্ততঃ মহবিও উক্তরূপ কথার বিচ্ছেদকেই "বিকেপ" নামক নিগ্রহস্থান বলিয়াছেন। কথার আরম্ভ না ইইলে তাহার বিভে্দ বলা যায় না। তাং গ্রাটী কাকার বাচম্পতি মিশ্র বলিয়াছেন বে, কথার খীকার করিয়া অর্থাৎ দাধন ও দুবণের উল্লেখ করিব, ইহা স্বীকার করিয়া বাদী অথবা প্রতিবাদী যদি তাঁহার প্রতিবাদীর দৃঢ়তা অথবা মধ্যস্থ সভাগণের কঠোরত্ব বুজিয়া অর্থাৎ ঐ সভায় ঐ বিচারে তাঁহার পরাজয়ই নিশ্চয় করিয়া সহসা কোন কার্যাবাসক্ষের উদ্ভাবনপূর্ত্তক সেই পূর্বাহীকৃত কথার বাবছেদ করেন, তাহা হইলে সেখানে তাঁধার "বিক্ষেণ" নামক নিগ্রহস্থান হয়। বাচস্পতি মিশ্র পরে বলিয়াছেন বে, স্বপ্রতিভা-বশতঃ তুফান্তাবও ইহার হারা সংগৃহীত হইরাছে বুঝিতে হইবে। কারণ, এই পুত্রে "কার্যানাদশাৎ" পদের হারা যে কোনজপে স্বীকৃত কথার বিচ্ছেদ মাত্রই বিব্হিত। স্থতরাং উক্ত স্থলে বাদী বা প্রতিবাদী কোন কার্যানাদকের উভাবন না করিয়া অপ্রতিভাবশতঃ একেবারে নারব হইলেও তাঁহার "বিকেপ" নামক নিএহখান হইবে। কিন্ত "অপ্রতিভা" নামক পুর্বোক্ত নিএহখান এইরণ নছে। কারণ, দেই স্থলে প্রতিবাদী বাদীর প্রতি অবজ্ঞা প্রকাশ করিয়া শ্লোক পাঠাদি করেন। কিন্ত "বিক্ষেপ" স্থলে কেহ ঐরপ করেন না। এবং "অর্থাস্তর" স্থলে প্রকৃত বিষয়-সাধনের অভিপ্রায় রাধিয়াই বাদী বা প্রতিবাদী প্রকৃত বিষয়ের অহুপ্রোগী বাকা প্রয়োগ করেন, দেখানে কেহ কথা-ভঙ্গ করেন না। স্কুতরাং এই "বিক্ষেণ" নামক নিগ্রহত্থান "অর্থান্তর" হইতে ভিন্ন। এবং ইহা "নির্থক" ও "ৰূপার্থকে"র লক্ষণাক্রান্ত হয় না এবং হেস্বাভাসের লক্ষণাক্রান্তও হয় না। স্তরাং "বিক্ষেণ" নামক পৃথক্ নিগ্রহস্থানই সিদ্ধ হয়। ধর্মকীর্ত্তি এই "বিক্ষেপ"কে হেত্বাভাসের মধোই অস্তভূতি বলিয়াছেন। জন্মন্ত ভট্ট তাঁহাকে উপহাস করিয়া বলিয়াছেন যে, কীৰ্ত্তি যে ইহাকে হেম্বাভাদের অভভূত বনিয়াই কীর্ত্তন করিয়াছেন, তাহা তাঁহার অতীব স্থভাষিত। কোথায় হৈজাভাস, কোপান কার্যাব্যাদক, এই ধারণাই রমণীর। বাচম্পতি মিত্র ইহা বাক্ত করিয়া বণিয়া-ছেন যে, কথাবিজেলকাণ "বিক্ষেণ" উক্ত খলে হেতুকাণে প্রযুক্ত হয় না, উহাতে হেতুর কোন ধর্মত নাই ৷ পরত্ত কোন বাণী বা প্রতিবাদী বদি নিজেবি হেতুর প্রয়োগ করিয়াও পরে উহার সমর্থনে অশক্ত হইগা সভা হইতে চলিয়া বান, তাহা হইলে দেখানে তিনি কি নিগৃহীত হইবেন না ? কেন নিগৃহীত হইবেন ? দেখানে ত তিনি কোন হেখাভাগ প্রানাগ করেন নাই। অভএব হেখাভাগ হইতে ভিন্ন 'বিক্ষেপ" নামক নিএহস্থান অবছাই খীকার্যা। উক্তর্মণ স্থলে তিনি উহার ছারাই নিগৃহীত হইবেন। বাচম্পতি মিশ্রের এই কথার ছারাও বানা ও প্রতিবাদীর কথারান্তর পরে কেহ নিজের অসামর্থা বুঝিয়া চলিয়া গেলেও দেখানে তাহার "বিক্ষেপ" নামক নিএহস্থান হইবে, ইহা বুঝা বায়। বন্ধত: কথারান্তর পরে যে কোন সময়ে উক্তর্মণে কথার বিচ্ছেন হইলেই উক্ত নিএহস্থান হয়। তাই বরদরাজও বলিয়াছেন যে, "কথা"র আরম্ভ হইতে সমাপ্তি পর্যান্তই এই নিপ্রহালের অবসর। অরম্ভ ভট্টের ভায় পূর্বেণ্ড অবণানির পূর্বেণ্ট প্রতিবাদীর প্লায়ন স্থলেই উক্ত নিপ্রহ্রান হয়, ইহা আর কেহই বলেন নাই ।১৯।

উত্তরবিরোধিনিগ্রহতানচতুকপ্রকরণ সমাপ্ত ॥৫॥

## সূত্র। স্বপক্ষে দোষাভ্যুপগমাৎ পরপক্ষে দোষ-প্রসঙ্গো মতানুক্তা॥২০॥৫২৪॥

কমুবাদ। নিজপক্ষে দোষ স্বীকার করিয়া, পরপক্ষে দোষের প্রসঞ্জন (১৮) "মতানুজ্ঞা" অর্থাৎ "মতানুজ্ঞা" নামক নিগ্রহস্থান।

ভাষ্য। যা পরেণ চোদিতং দোষং স্বপক্ষেইভাপগম্যাকুদ্ব বদতি— ভবংপক্ষেইপি সমানো দোষ ইতি, স স্বপক্ষে দোষাভাপগমাং পরপক্ষে দোষং প্রসঞ্জয়ন্ পরমতমকুজানাতীতি মতাকুজা নাম নিগ্রহস্থানমাপদ্যত ইতি।

অমুবাদ। যিনি নিজপক্ষে পরকর্ত্ত্ব আপাদিত দোষ স্বীকার করিয়া ( অর্থাৎ ) উদ্ধার না করিয়া বলেন, আপনার পক্ষেও তুল্য দোষ, তিনি নিজপক্ষে দোষের স্বীকারপ্রযুক্ত পরপক্ষে দোষ প্রসঞ্জন করতঃ পরের মত স্বীকার করেন, এ জন্ম "মতামুজ্ঞা" নামক নিগ্রহন্থান প্রাপ্ত হন।

িপ্পনী। এই হতে বারা "মতাহ্রজ্ঞা" নামক অপ্তারশ নিপ্রহ্যানের লক্ষণ হৃতিত হইরাছে।
নিজপক্ষে অপরের আগাদিত দোষের খণ্ডন না করিয়া, অপরের পক্ষেও সেই দোর তুলা বলিয়া
আপত্তি প্রকাশ করিলে, অপরের মতের অহুজ্ঞা অর্থাৎ স্বীকারই করা হয়। স্কুতরাং ঐক্পপ স্থলে
"মতাহ্রজ্ঞা" নামক নিগ্রহ্যান হয়। কারণ, নিজপক্ষে অপরের আপাদিত দোষের উদ্ধার বা খণ্ডন
না করিলে, সেথানে সেই দোষ স্বীকৃতই হয় এবং তদ্বারা তিনি যে প্রকৃত উত্তর জানেন না,
ইহাও প্রতিপন্ন হয়। প্রথম আহ্নিকে "লাভি" নিক্রপণের পরে "ক্থাজানে"র নিক্রপণে মহবি এই

"মতামুজ্ঞা"র উল্লেখ করির ছেন। ভাষাকার দেখানেই ইহার উলাহরণ প্রকাশ করিরাছেন। উদ্যোভকর প্রভৃতি এখানে ইহার একটা হ্যবাধ উলাহরণ বলিয়াছেন যে, কোন বাদী বলিলেন, "ভবাংশ্লেটার: পুরুবন্ধার"। তথন প্রতিবাদী বলিলেন,—"ভবানপি চৌর:"। অর্থাৎ পুরুব হইলেই যদি চোর হয়, তাহা হইলে আপনিও চোর। কারণ, আপনিও ত পুরুব। বস্তুত: পুরুবনাত্রই চোর নহে। স্থতরাৎ পুরুবন্ধরণ হেতু চৌরছের বাভিচারী। প্রতিবাদী ঐ বাভিচারদােষ প্রদর্শন করিলেই তাহাতে বাদীর আপানিত চৌরছদােষের বগুল হইলা যায়। কারণ, বাদীর কথিত পুরুবত হালতে বাদীর আপানিত চৌরছদােষের বগুল হইলা বায়। কারণ, বাদীর কথিত পুরুবত বাধা হন। কিন্তু প্রতিবাদী বাদীর হেতুতে বাভিচারদােষ প্রদর্শন না করিয়া, প্রতিকৃত্ত ভাবে "আপনিও চোর" এই কথার দারা বাদীর পক্ষেও ঐ দােষ তুল্য বলিয়া আপত্তি প্রবাশ করিয়া, তাহার নিজ পক্ষে চৌরছদােষ, থাহা বাদীর মত, তাহার কয়জা অর্থাৎ যৌকারই কয়ায় উক্ত স্থলে তাহার "মতামুজ্ঞা" নামক নিগ্রহত্তান হয়।

কিত্ত অন্ত সম্প্রার ইহা স্থাকার করেন নাই। তাহারা বলিয়াছেন যে, উক্ত স্থলে প্রতিবাদী বাদীর কথানুসারে তাঁথাতে চৌরত্বের প্রদক্ষ মাত্র মর্থাৎ আপত্তি মাত্রই করেন, উহার স্বারা তাঁহার নিজের চৌরত বস্ততঃ ত্বীকৃত হয় না। অর্থাৎ তথন তিনি উক্তরণ আপত্তি সমর্থনের জন্ত নিজের চৌরত স্বীকার করিয়া লইলেও পরে তিনি উহা স্বীকার করেন না। পরস্ত ঐ ভাবে আপত্তি প্রকাশ ছারা বাদীর হেতুতে ব্যভিচারের উদ্ধাবনই তাঁহার উদ্ধেশ্র থাকে। স্থতরাং উক্ত ছলে ভিনি কেন নিগুহীত হইবেন ? উক্ত খলে বাদীই ব্যতিচারী হেতুর প্রয়োগ করায় নিগৃহীত হুইবেন। উদ্যোতকর ও জয়স্ত ভট্ট প্রভৃতি উক্ত বৌদ্ধ মতের উল্লেখপূর্মক ৭৩ন করিতে वनिश्राह्म ता, जेक श्राम वानीत त्रवृत ता राजिनात्री, देशहे প্राध्यानीत वक्तवा जेखता । श्राध्यानी উছা বলিলেই তাহাতে বাদীর আপাদিত দোবের খণ্ডন হইয়া বায়। কিন্তু তিনি যে উদ্ভৱ বলিয়াছেন, তাহা প্রকৃত উত্তর নহে, উহা উত্তরাভাগ। উত্তর জানিলে কেহ উত্তরাভাগ বলে না। স্থতরাং উক্ত ছলে প্রকৃত উত্তর না বলার তিনি যে উহা জানেন না, ইহাই প্রতিপন্ন হয়। কারণ, তিনি প্রকৃত উত্তর বলিতে পারিলে তাহা স্পষ্ট কথায় বলিবেন না কেন ? অত এব উক্ত স্থলে তাহার এরূপ মতাহজার বারা উদ্ভাবামান তাহার উত্তর বিষয়ে যে জ্ঞান, তাহাই "মতাহজ্ঞা" নামক নিজহস্থান বলিয়া কথিত হইয়াছে। তিনি উহার হারা অবশ্রই নিগুঠীত হইবেন। কিন্ত উক্ত স্থলে বাদী বাভিচাতী হেতুর প্রয়োগ করিলেও প্রতিবাদী ঐ বাভিচার দোব বা হেত্বাভালের উদ্ভাবন না করায় বাদী ঐ হেছাভাদের খারা নিগৃহীত হইবেন না।

শৈবাচার্য্য ভাসর্বজ্ঞ "ভারসার" গ্রন্থে গৌতমের এই ত্ত্র উভ্তুত করিয়াই এবং পুর্বোক্ত উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াই এই "মতাভুজ্ঞা"র ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, যিনি নিজপক্ষে কিছুমাত্র

১। "অপকে বোবাভাগগনাৎ পরপকে বোবান্সালে। মতানুক্ত,"। বা অপকে মনাগণি বোবা ন পরিহরতি, কেবলং পরপকে বোবা প্রসঞ্জবতি, ভবাংকোর ইত্যুক্তে বুমণি চৌর" ইতি ভতেবং নিপ্রহয়্বানঃ—"য়ায়ুসার", অসুমান গরিচেত্র।

দোষোদ্ধার করেন না, কেবল পরপক্ষে দোষই প্রসঞ্জন করেন, তাঁহার পক্ষে এই (মতানুজ্ঞা) নিশ্রহখান। "তার্কিকর্মণ" প্রস্থে বরদরাজ পরে ইহা ভূষণকারের ("জ্ঞায়সারে"র প্রধান টীকাকার ভূষণের) ব্যাথ্যা বিনিয়া উল্লেখ করিয়াও ঐ ব্যাথ্যার কোন প্রতিবাদ কনেন নাই। উক্ত ব্যাথ্যার বাদীর আপাদিত দোষের ভূল্যদোষ প্রসঞ্জনের কোন কথা নাই, ইহা লক্ষ্য করা আবশ্রক। কিন্তু প্রতিবাদী যদি নিজপক্ষে বাদীর আপাদিত দোষের উদ্ধার না করিয়া বাদীর পক্ষেও তক্ত্রলা দোষেরই আপত্তি প্রকাশ করেন, তাহা হইলে দেই স্থলেই তাঁহার "মতানুজ্ঞা" নামক নিশ্রহখান হইবে, ইহাই মহর্ষি গৌতমের মত বলিয়া বুঝা বায়। কারণ, তিনি পূর্ব্ধ আহ্লিকের শেষে কথাভাদ নিরূপণ করিতে ৪২ প্রত্রে বলিয়াছেন—"সমানো দোলপ্রসক্ষো মতানুজ্ঞা" (৩৯৫ পূর্চা ক্রন্তবা)। তদমসারে ভাষাকার বাৎদায়ন প্রস্থৃতিও এখানে উক্তর্জণেই হ্যাখ্যা করিয়াছেন। ভাদর্বজ্ঞ মহর্ষি গৌতমের মতানুলারে নিগ্রহখানের ব্যাখ্যা করিয়াছেন কি না, তাহা স্থদীগণ বিচার করিবেন ॥২০॥

#### সূত্র। নিগ্রহস্থানপ্রাপ্তস্থানিগ্রহঃ পর্য্যন্ত্র-যোজ্যোপেক্ষণৎ ॥২১॥৫২৫॥

অনুবাদ। নিগ্রহ্মানপ্রাপ্তের অনিগ্রহ অর্থাৎ যে বাদী বা প্রতিবাদী কোন নিগ্রহম্মান প্রাপ্ত হওয়ায় পর্যানুযোজ্য, তাঁহার অনিগ্রহ বা উপেক্ষণ অর্থাৎ তাঁহার পক্ষে প্রতিবাদীর সেই নিগ্রহম্বানের উদ্ভাবন না করা (১৯) পর্যানুযোজ্যোপেক্ষণ অর্থাৎ "পর্যানুযোজ্যোপেক্ষণ" নামক নিগ্রহম্মান।

ভাষ্য। পর্যাব্রোরো নাম নিগ্রহস্থানোপপত্তা চোদনীয়ঃ। তত্তো-পেক্ষণং নিগ্রহস্থানং প্রাপ্তোহদীত্যনতুযোগঃ। এতচ্চ কন্ত পরাজয় ইত্যকুষ্ক্রমা পরিষদা বচনীয়ং। ন খলু নিগ্রহং প্রাপ্তঃ স্বকেপিনং বির্ণুয়াদিতি।

Œ.

অমুবাদ। "পর্যানুযোজ্য" বলিতে নিগ্রহন্থানের উপপত্তির দ্বারা "চোদনীয়" অর্থাৎ বচনীয় পুরুষ। তাহার উপেক্ষণ বলিতে "নিগ্রহন্থান প্রাপ্ত হইয়াছ" এই-রূপ অমুবোগ না করা [ অর্থাৎ যে বাদী অথবা প্রতিবাদীর পক্ষে কোন নিগ্রহন্থান উপন্থিত হইলে তাঁহার প্রতিবাদী তখনই প্রমাণ দ্বারা উহার উপপত্তি বা সিন্ধি করিয়া অবশ্য বলিবেন যে, তোমার পক্ষে এই নিগ্রহন্থান উপন্থিত হইয়াছে, স্তুত্তরাং তুমি নিগৃহীত হইয়াছে—সেই নিগ্রহন্থানপ্রাপ্ত বাদা বা প্রতিবাদীর নাম পর্যানুযোজ্য। তাহাকে উপেক্ষা করা অর্থাৎ তাঁহার সেই নিগ্রহন্থানের উদ্ভাবন না করাই "পর্যানু-যোজ্যোপেক্ষণ" নামক নিগ্রহন্থান ] ইহা কিন্তু "কাহার পরাজ্য হইল ?" এইরূপে

জিজ্ঞাসিত সভাগণ কর্ত্ত্ব বক্তব্য অর্থাৎ উদ্ভাব্য। কারণ, নিগ্রহপ্রাপ্ত পুরুষ নিজের গুহু প্রকাশ করিতে পারেন না।

টিপ্লনী। এই হৃত্ত বারা "পর্যান্তরোক্যে পেক্ষণ" নামক উনিবংশ নিগ্রহন্তানের লক্ষণ হৃতিত হইরাছে। মংবি ইহার লক্ষণ বলিয়াছেন, নিগ্রহন্তানপ্রাপ্ত বাদী অথবা প্রতিবাদীর অনিপ্রহ দে কিরুপ ? ইহা বুঝাইতে ভাষাকার "পর্যান্তবোজা" শব্দ ও "উপেক্ষণ" শব্দের মর্থ বাক্ত করিয়া ভদ্রাবাই উক্ত লক্ষণের ব্যাখ্যা করিয়াছেন। অর্থাৎ বাদী অথবা প্রতিবাদী কোন নিগ্রহন্তান প্রাপ্ত ইইলেও তাঁহার প্রতিবাদী যদি অপ্ত চাব্দের। অর্থাহানে দেই নিগ্রহন্তানের উদ্ভাবন না করেন, তাহা হইলে দেখানে তিনিই নিগ্রহাত হইবেন। তাঁহার পক্ষে উহা "পর্যান্তবোজ্যোপেক্ষণ" নামক নিগ্রহন্তান বোন কোন বাদী প্রথমে কোন হেন্তা ভাস বা তুই হেতুর বারা নিজপক্ষ স্থাপন করিলেও প্রতিবাদী যদি বথাকালে দেই হেন্তা ভাসের উদ্ভাবন করিয়া, আগনার পকে হেন্তা ভাসরূপ নিগ্রহন্তান উপস্থিত, স্কুতরাং আগনি নিগ্রহাত হইরাছেন, এই কথা না বলেন, তাহা হইলে দেখানে ভিনি নিগ্রহাত হইবেন। কারণ, তিনি তাঁহার পর্যান্ত বজর বলায় তদ্বারা বাদীর দেই হেন্তা ভাসরূপ নিগ্রহন্তান বিব্রে তাঁহার অপ্রতিপত্তি বা অক্তর্তা প্রতিপন্ত হয়।

প্রশ্ন হয় যে, পুর্ব্বোক্ত নিপ্রস্থানের উদ্ভাবন করিবেন কে 🕈 উদ্ভাবিত না হইলে ত উৎা নিগ্রহস্থান হইতে পারে না। কিন্তু প্রতিবাদীর ভাগ বাদীও ভ উহা উদ্ভাবন করিতে পারেন না। কারণ, উহা তাঁহার পক্ষে গুজু মর্থাৎ গোপনীয়। আমি নিগ্রহয়ান প্রাপ্ত হলৈও এই প্রতিবাদী তাহা বুঝিতে না পারিলা, ভালার উল্লাবন করিলা আমাকে নিগৃহীত বলেন নাই, অতএব তিনি নিগৃহীত इरेब्राइन, এर कथा बानी कथनरे बनिएक भारतन ना । कात्रण, जारा बनिएन जारात निस्त्र निश्चर খীক্তই হয়। ভাষ্যকার উক্ত যুক্তি অনুনারেই পরে বলিয়াছেন যে, পরিষং অর্থাৎ মধাস্থ সভাগণের নিকটে এই বিচারে কাহার পরাজ্য হইগাছে, এইরপ প্রশ্ন হইলে, তথন তাঁহারাই এই নিগ্রহস্থানের উত্তাবন করিবেন। অর্থাৎ তথন তাঁহারা অপক্ষপাতে ঐকমতো বলিয়া দিবেন যে, এই বাদী এই নিপ্রহম্বান প্রাপ্ত হইলেও এই প্রতিঝাদী ব্থাসময়ে তাহা ব্থিতে না পারায় তাহা বলেন নাই। স্কুতরাং ইহারই পরাজ্য হুইয়াছে। ইহার পক্ষে উহা "প্র্যান্ত্রোজ্যো-শেক্ষণ" নামক নিগ্রহস্থান। বাচস্পতি মিশ্র বলিয়াছেন বে, স্বরং সভাপতি অথবা বাদী ও প্রতি-বাদী কর্ত্তক জিজ্ঞাসিত মধ্যস্থ সভ্যাপ ইহার উত্তাবন করিলে, তথন সেই প্রতিবাদীই উহার ছারা নিগুঠীত হটবেন। আর তর নির্ণার্থ "বাষ" নামক কণার সভাগণ ইহার উদ্ভাবন করিলে সেধানে বাদী ও প্রতিব'দী উভয়েরই নিগ্রহ হওয়ার সেই সভাগণেরই জয় হইবে। বস্ততঃ বাদ-বিচারে বাদী ও প্রতিবাদীর অহমার না থাকার তাঁহাদিগের পরাজয়রূপ নিগ্রহ হইতে পারে না। সভাগণের জয়ও দেখানে প্রশংসা ভিন্ন আর কিছুই নহে। বাচম্পতি মিপ্রেরও ঐরপই তাৎপর্য্য বুঝিতে হুইবে। পরস্ত "বাদ"বিচারে বাদী স্বরং উক্ত নিগ্রহখানের উদ্ধাবন করিলেও দোষ নাই।

কারণ, সেথানে তত্ত্ব নির্ণয়ই উদ্দেশ্য। স্মৃতরাং তাথাতে কাহারই কোন বোব গোপন করা উভিত নহে। বৃত্তিকার বিশ্বনাথও ঐ কথা বলিয়াছেন। ভাষো "কৌণীন" শক্ষের অর্থ গুল্থ। অমর সিংহ নানার্থবর্গে লিথিয়াছেন,—"অকার্যাগুল্লে কৌপীনে"।

কোন বৌদ্ধ সম্প্রানায় ইহাকেও নিগ্রহস্থান বলিয়া স্বীকার করেন নাই। উত্থাদিগের কথা এই বে, উক্ত স্থলে প্রতিবাদী তাঁহার পর্যান্থবোঞ্চা বাদাকে নিগৃহীত না বলিলেও তিনি বর্থন অস্ত উত্তর বলেন, তথন উলোর ঐ উপেকা কথনও তাহার নিগ্রহের হেতু হইতে পারে না। উদ্দোত-কর এই মতের উল্লেখ করিল, তত্ত্তরে বলিয়াছেন যে, উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর যাহা অবভাবক্তবা উত্তর, বাহা বলিলেই তখনই বাণী নিগৃহীত হন, তাহা তিনি কেন বলেন না ? অতএব তিনি বে, অক্সতাবশতটে তাহা বলেন না, ইহা স্বীকার্যা। কারণ, নিজের অবহাবক্তবা দছ্তরের ফুর্তি হইলে বিনি বিচারক, যিনি জিগীযু প্রতিবাদী, তিনি কথনই অন্ত উত্তর বলেন না। সত্তর বলিতে পারিলে অস্তর্ব বলাও কোন তথেই কাহারই উচিত নছে। অতএব বিনি অবশ্রবক্তবা স্কুলর কলেন না, তিনি যে উহা জানেন না, ইংটে প্রতিপর হওয়ায় তিনি অবকাই নিগৃহীত হইবেন। বর্দরাজ ও বিখনাথ প্রভৃতি বলিগাছেন যে, যে তাল কোন বাণীর অনেক নিপ্রহস্থান উপস্থিত হয়, সেখানে প্রতিবাদী উহার মধ্যে যে কোন একটীর উদ্ভাবন করিলে তাঁহার এই নিগ্রহস্তান হইবে না। কিন্তু উদ্যোতকরের উক্ত যুক্তি অনুসারে উহা তাঁহার মত বলিয়া মনে হর না। বাচম্পতি মিশ্রপ্ত ঐ কথা বিছুই বলেন নাই। ধর্মকীর্ত্তি প্রভৃতি পূর্ব্বোক্ত হলেও প্রতিবাদীর পর্কে "অপ্রতিভা"ই বলিয়াছেন। কারণ, উক্ত স্থলে প্রকৃত উদ্ভবের ক্রিটি না হওয়াতেই প্রতিবাদী তাহা বলেন না। স্কুতরাং তিনি "অপ্রতিভার" বারাই পরাজিত হববেন, ইহা বলা যায়। উন্দোতকর এই কথার কোন উরেথ করেন নাই। পরবর্ত্তী বাচম্পতি মিশ্র ও লয়ন্ত ভট্ট ঐ কথার উল্লেখ করিয়া, তছন্তরে বণিয়া-ছেন যে, যে স্থলে বাদী নিৰ্দোষ হেতুর বারাই নিজপক স্থাপন করেব, দেখানেই পরে প্রতিবাদীর নিজ বক্তব্য উত্তরের ফুর্তি না হইলে তাঁহার পক্ষে "অপ্রতিত্র" নামক নিগ্রহন্থান হয়। কিন্তু বে হলে বাদী প্রথমে হেল্লাভানের লাগাই নিজপক হাপন করেন, দেখানে তিনি প্রথমেই নিজহন্তান প্রাপ্ত হৎসার প্রতিবাদীর পর্যায়বোজা। স্কৃতরাং তথন প্রতিবাদী তাঁহাকে উপেক্ষা করিলে তাঁহার সেই উপেকার দারা উদ্ভাবামান ভাহার সেই উত্তর্বিষয়ক অজ্ঞানই "পর্যান্ত্রোজোপেকণ" নামক নিএহস্থান বৃতিয়া ক্ষিত হইছাছে। অর্থাৎ পুর্ব্বোক্তরূপ বিশেষ থাকাতেই উহা পৃথক্ নিএহস্থান বলিয়া স্বীকৃত হইয়াছে। উদ্যোতকর প্রভৃতির মতে "অপ্রতিদ্রাস্থলে প্রতিবাদী স্লোক পাঠানির ছারা অবজ্ঞা প্রকাশ করেন, ইহাও পূর্বে বনিয়াছি। পরস্ত এই "পর্যান্থ বাজোপেক্ষণ" মধান্ত-গণেরই উদ্ধান্য বলিরাও অন্ত সমস্ত নিএহস্থান হইতে ইহার ভেদ পরিশদ্টই আছে।২১॥

### সূত্র। অনিগ্রহস্থানে নিগ্রহস্থানাভিযোগো নিরন্থ-যোজ্যানুযোগঃ ॥২২॥৫২৩॥

অমুবাদ। অনিগ্রহ স্থানে অর্থাৎ যাহা বস্তুতঃ নিগ্রহস্থান নহে, তাহাতে নিগ্রহ-

স্থানের অভিযোগ অর্থাৎ ভাহাকে নিগ্রহন্থান বলিয়া ভাহার উদ্ভাবন (২০) নিরমু-বোজ্যামুবোগ অর্থাৎ "নিরমুবোজ্যামুবোগ" নামক নিগ্রহন্থান।

ভাষা। নিগ্রহস্থানলকণতা মিথ্যাধ্যবদায়াদনিগ্রহস্থানে নিগৃহীতোথ-দীতি পরং ক্রবন্ নিরনুষোজ্যানুষোগানিগৃহীতো বেদিতব্য ইতি।

অনুবাদ। নিগ্রহস্থানের লক্ষণের মিখ্যা অধ্যবদার অর্থাং আরোপবশতঃ নিগ্রহস্থান না হইলেও নিগৃহীত হইয়াছ, ইহা বলিয়া (বাদা বা প্রতিবাদা) নিরস্থু-বোজ্যের অনুযোগবশতঃ নিগৃহীত জানিবে।

টিপ্লনী। এই ক্ষ বারা "নিবছবোজাাত্বোগ" নামক বিংশ নিধাংস্থানের লক্ষণ স্থৃতিত হইয়াছে। যে বাদী বা প্রতিবাদী পুরুষের বস্ততঃ কোন নিগ্রহন্থান হয় নাই অথবা সেই নিগ্রহ-স্থান হয় নাই, তাঁহাকে 'তুনি এই নিগ্রহস্থানের বারা নিগৃহীত হইরাছ', ইহা বলা উচিত নহে। কারণ, তিনি সেখানে নিরমুরোজ। তাঁহাকে অমুবোগ করা অর্থাৎ জরুপ বলা নিরমুবোজা পুরুষের অমু-যোগ। ভাই উহা "নির্মুবোঙ্যামুবোগ" নামে নিগ্রংস্থান বলিয়া কথিত হইয়াছে। বাহাতে ২ জ্বতঃ নিগ্রহস্থানের লক্ষণ নাই, তাহাতে ঐ লক্ষণের আরোপ করিয়া, নিগ্রহ্সান বলিয়া উদ্ভাবন করিলে এবং কোন বাদী অন্ত নিগ্রন্থান প্রাপ্ত হইলেও বে নিগ্রন্থান প্রাপ্ত হন নাই, তাহার সম্বন্ধে সেই নিগ্রহন্তানের উত্তাবন করিলেও উহোর পকে এই "নিরমুবোজারুবোগ" নামক নিগ্রহন্তান হয়। অদময়ে নিগ্রহস্থানের উল্লাবনও এই নিগ্রহ্খানের অন্তর্গত। তাই বুভিকার বিখনাথ ইহার সামাল লক্ষণ বাাধ্যা করিলছেন যে, যথানময়ে যথাপ নিগ্রহস্থানের উদ্ভাবন ভির যে নিগ্রহস্থানের উৱাবন, তাহাই "নিরভুঝাঙাাভুঝোগ" নামক নিগ্রহস্থান। ইহা যে পুর্ব্বোক্ত "অপ্রতিভা" হইতে ভিন্ন, ইহা বাক্ত করিতে ভাষাকার বলিয়াছেন বে, নিগ্রহস্থানের লক্ষণের আরোপবশতঃ এই নিগ্ৰহস্থান হয়। পরবর্ত্তা বৌদ্ধদক্ষাদায় ইহাকেও "অপ্রতিভা"ই বলিহাছেন। কিন্ত বাচম্পতি মিশ্র ভাষাকাৰোক্ত যুক্তি সুৰাক্ত কৰিলা উক্ত মত খণ্ডন করিতে বলিলাছেন যে, উত্তরের অপ্রতিপত্তি বা অজ্ঞানই "অপ্রতিভা"। কিন্তু যাহা উত্তর নহে, তাহাকে উত্তর বলিয়া বে বিপ্রতিপত্তি বা ভ্ৰম, তংপ্ৰযুক্ত এই নিগ্ৰহ্মান হয়। সূত্ৰাং পূৰ্ব্বোক্ত "অপ্ৰতিভা" হইতে ইহার মহান বিশেষ আছে। পরস্ত ইহা হেঝাভাস হইতেও ভিন্ন। কারণ, হেঝাভাস বাদীর পক্ষেই নিগ্রহস্থান হয়। কিন্তু ইহা প্রতিবাদীর পক্ষে নিগ্রহত্বান হয়। বাচম্পতি মিশ্র পরে এখানে ধর্মকীর্ত্তির "অনাধনাক্ষবচনং" ইত্যাদি কারিকা উচ্চত করিয়াও ধর্মকীর্ত্তির সম্প্রনায় বে, এই নিগ্রহস্থান স্বীকার করিতে বাধা, ইহাও প্রকাশ করিয়াছেন।

ক্ষমন্ত ভট্ট উক্ত বৌদ্ধমত খণ্ডন করিতে বলিয়াছেন বে, "নঞ্" শব্দের বে "পর্যাদান" ও "প্রসন্ধাপ্রতিষেশ" নাথে অর্গতেল আছে, উহার জেল না বুঝিগাই এই নিগ্রহস্থানকে "অপ্রতিভা" বলা হইরাছে। বে স্থান ক্রিয়ার সহিত্তই নঞের সম্বদ্ধ, দেখানে উহার ক্রিয়াম্মী অভ্যন্তাভাবক্ষপ অর্থকে "প্রসন্ধাপ্রতিষেশ" বলে। পুর্বোক্ত "অপ্রতিভা" শব্দের অন্তর্গত নঞ্জের অর্থ প্রসন্ধান व्याखरम । कारा रहेरन छेशव मांबा त्या गाव, अठि जाव महाम्राज्य । महीर महारमारवत আফুর্ত্তি বা অজ্ঞানই "অপ্রতিভা", কিন্তু অন চালোবেঃ উত্ত বনই "নির্ভুলাভালালা। স্তুতরাং খাহা দোষ নহে, তাহাকে লোষ বলিয়া যে জান, বাহা বিপ্রতিপত্তি অর্থাৎ উক্তরণ ভাষ্ট্রান, তাহাই धरे निधश्हारनत मृत, এ कछ देश विधिविशतिनिधश्यन। किंद्र भुःसी छ "अयोजिन।" অপ্রতিপতিনিগ্রহতান। ক্রতবাং উক্ত উল্ল নিগ্রহতান এছ হইতেই পারে না। কারণ, महार्शिता अलान धार अनुहारनात्मत सरकान जिन्न भनार्थ। का म जह भाव पर्व मेर्डि ता. "अनाधनाक्यान" এवर "आतारम म नावन"रक निध ह्यान विनिधालन, जाहात्र छात्रथ कविया বলিয়াছেন যে, উক্ত বাক্যে "নঞ্" শক্তের বারা কেবল "প্রস্নাপ্রতিষের" অর্থ গ্রংগ করিলে যালা সাধনের অঞ্চ, তালার অনুক্তি এবং দোবের উত্তাবন ন করা, এই উভরই নিগ্রহস্থান ৰলা হয়। তাহা হইলে কেবল মুর্থ চাই নিধংস্থান হয়। সর্মণপ্রত নিধংস্থান হেবা লাস ও নিপ্রহন্তান হটতে পারে না। অভএব ধর্মকীর্তির উক্ত বাকো নঞের পর্যাদান অর্থও প্রহণ किर्तित, छेहात बाता याहा बखान: नांधानत अन नाह, छाहात बठन अवर याहा बखान: वांचा नाह. ভালকে দোৰ বলিয়া উদ্ভাবন, এই উভয়ও ভাঁহার মতে নিগ্রন্থান বলিয়া ব্ঝিতে হইবে। স্তবাং অসত্য দোষের উত্তাবন যে নিগ্রহত্বান, ইহা ধর্মকীর্ত্তিরও স্বীকৃত বুঝা বার। তাহা হইলে প্রেরিক "অপ্রতিভা" হইতে ভির "নিরত্বোজাত্বোগ" নামে নিপ্রহতান তাঁহারও খ্রীকত। কারণ, সভাদোধের অজ্ঞানই "অপ্রতিভা"। কিন্তু অসভা লোধের উদ্ভাবনই "নিরমুযোজাামুরোগ"। অবস্থা এই স্থনেও প্রতিবাদীর সভাদোষের অজ্ঞানও থাকেট, কিছ উহা হুইতে ভিন্ন পদার্থ যে অসত্যাদোষের উদ্রাবন, তাহাই উক্ত ভলে পরে প্রতিবাদীর নিপ্রহের হেড হওরায় উহাই দেখানে তাঁহার পক্ষে নিগ্রহন্তান বলিয়া স্বীকার্যা।

এখন এখানে বুঝা আবশুক বে, পূর্ব্বোক্ত "ছল" ও "জাতি" নামক বে দিবিধ অসহত্তর, তাহাও এই "নিরপ্রোজ্ঞান্তবোগ" নামক নিগ্রহ্বানেরই অন্তর্গত অর্থাৎ ইহারই প্রকারখিশের। কারণ, "ছল" এবং "জাতি"ও অসত্য দোষের উদ্বাবন। তাই বাচম্পতি মিশ্রও এখানে লিখিরাছেন, "আনন সর্ব্বা জাতরো নিগ্রহ্বানজেন সংগৃহীতা ভবন্তি"। অর্থাৎ পূর্ব্বোক্ত "সাধর্মান্ত্রা" প্রভৃতি সমন্ত জাতিও অসত্যদোষের উদ্বাবনজ্ঞপ অসহত্তর বনিয়া, উহার দারাও প্রতিবাদীর নিগ্রহ হয়। স্কৃতরাং ঐ সমন্তও নিগ্রহ্বান। প্রকারখিরে বিশেবজ্ঞাপে উহাদিপের তত্ত্তান সম্পাধনের জন্মই পৃথক্তাপে প্রকারভেনে মহর্ষি উহাদিপের প্রতিপাদন করিয়াছেন। ভারদর্শনের সর্ব্বপ্রথম স্ব্রের "বৃত্তি"তে বিশ্বনাথও ইহাই বলিয়াছেন"। মহানৈয়ারিক উন্মনাচার্য্য প্রভৃতি এই "নিরস্থাজ্যান্থযোগ্য" নামক নিগ্রহন্তানকে চতুর্বিবধ বলিয়াছেন"। যথা,—(১) অপ্রাপ্তকালে



মত্র অনেরাঅংগাতির ভরণভাগি সংশহাবেনির কুষোলাক্যোগরপ্নিরংভানাঅংগাতিনাোশহল-ফাতোশ্
প্রকারতেকের প্রতিপাহনং শিকাব ভিবৈশ লার্থনত :—বিখনাখরতি।

শ্রাপ্তকারে এংবং হানালাভার এং চ।
 ছলানি ভাতঃ ইতি চতপ্রে ২ক্ত বিধা মতা: ঃ—তাকিকরকা।

এহন, (২) প্রতিজ্ঞানাভাস, (৩) ছন, (৪) জাতি। স্ব স্ব অবসরকে প্রাপ্ত না হইয়াই অথবা উহার অতিক্রম করিয়া অর্থাৎ অসময়ে নিগ্রহত্থানের যে উদ্ভাবন, তাহাই অপ্রাপ্তকালে গ্রহণ। বেমন বাদীর নিজপক্ষ স্থাপনাদির পরে প্রতিবাদী তাঁহার হেতুতে ব্যতিচারদোব প্রদর্শন করিয়াই বাদীর উত্তরের পূর্বেই যদি বলেন যে, তুমি এই ব্যক্তিচারদোষবশতঃ যদি তোমাঃ কথিত হেতুকে পরিত্যাপ কর, তাহা হইলে তোমার "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহস্তান হইবে। আর বি ঐ হেতুতে কোন বিশেষণ প্রবিষ্ট কর, তাহা হইলে ভোষার "হেতুত্তর" নামক নিগ্রহস্থান হইবে। প্রতিবাদী এইরূপে অসময়ে নিগ্রহস্থানের উদ্ভাবন করিলে উক্ত স্থলে তিনিই নিগৃহীত হইবেন। কারণ, উহা তাঁহার পক্ষে অপ্রাপ্তকালে গ্রহণ। উহা প্রথম প্রকার "নিরমুবোজানুবোগ" নামক নিগ্রহস্থান। সমস্ত নিগ্রহস্থানেরই উদ্ভাবনের কালের নিয়ম আছে। তাহার লজ্মন করিলে উহা নিগ্রহের হেত হয়। দেই উদ্ভাবনকালের নিয়মান্ত্রসারেই নিগ্রহস্থানগুলি উক্তগ্রাহ্য, অমুক্তগ্রাহ্য ও উচামানগ্রাফ, এই নামত্ত্রে বিভক্ত হইরাছে?। যে সমস্ত নিগ্রহন্থান উক্ত হইলেই পরে বুঝা যায়, ভাহা উক্তগ্রাহ্ন। আর উক্ত না হইলেও পূর্বেও বাহা বুঝা যায়, তাহা অমুক্তগ্রাহ্ন। আর উচামান ব্দবস্থাতেই অর্থাৎ বলিবার সময়েই ঘাহা বুঝা যায়, তাহা উচামানগ্রাহা। এইরূপ "প্রতিজ্ঞা-হালাভাদ" ও "প্রতিজ্ঞান্তরাভাদ" প্রভৃতি বিতীয় প্রকার "নিরন্থবোলানুবোগ"। বাহা বস্ততঃ প্রতিজ্ঞাহানি নহে, কিন্তু তন্ত, ল্য বলিয়া তাহার ভায় প্রতীত হয়, তাহাকে বলে প্রতিজ্ঞাহান্তাস। "প্রবোধসিদ্ধি" প্রাস্থ মহানৈয়ারিক উদয়নাচার্য্য "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতি সমস্ত নিগ্রহস্থানেরই আভাস সবিস্তর বর্ণন করিয়াছেন। উহা বস্ততঃ নিগ্রহস্থান নছে। স্কুডরাং প্রতিবাদী উহার উদ্ভাবন করিলেও তাঁহার পকে "নিরমুঘোজাামুঘোর" নামক নিএইস্তান ইইবে। তাকিকরক্ষাকার বহদরাজ "প্রবোধসিদ্ধি" গ্রন্থে উদয়নের বর্ণিত প্রতিজ্ঞাহানি প্রভৃতির আভাসসমূহের লক্ষণ প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন। টীকাকার জ্ঞানপূর্ণ তাহার উদাহরণও প্রদর্শন করিয়া গিয়াছেন। কিন্ত অভিবাহনাতরে সে সমন্ত কথা প্রকাশ করিতে পারিনাম না। বিশেষ জিজ্ঞাস্থ ঐ সমন্ত প্রস্থ পাঠ করিলে ভাষা জানিতে পারিবেন । ২২।

#### সূত্র। সিদ্ধান্তমভ্যুপেত্যানিয়মাৎ কথাপ্রসঙ্গো-২পসিদ্ধান্তঃ॥২৩॥৫২৭॥

অমুবাদ। সিদ্ধান্ত স্বীকার করিয়া অর্থাৎ প্রথমে কোন শাস্ত্রসম্মত কোন সিদ্ধান্তবিশেষ প্রতিজ্ঞা করিয়া, অনিয়মবশতঃ অর্থাৎ সেই স্বীকৃত সিদ্ধান্তের

টক্তরাহাঃ কেচিমছেংক্তরাহাত্তবাপরে।
 উচ্চমান্দশারাহা ইতি কালপ্রধা ছিতঃ ক্রেটিকরকা।

বিপর্যায়প্রযুক্ত কথার প্রদন্ধ (২০) অপসিদ্ধান্ত অর্থাৎ "অপসিদ্ধান্ত" নামক নিগ্রহন্থান।

ভাষ্য। কম্মচিদর্থক্য তথাভাক্ষ প্রতিজ্ঞার প্রতিজ্ঞাতার্থবিপর্য্যয়া-দনিয়মাৎ কথাং প্রদঞ্জয়তোহপ্রসিদ্ধান্তে। বেদিতব্যঃ।

যথা ন সদাত্মানং জহাতি, ন সতো বিনাশো নাসদাত্মানং লভতে, নাসত্ত্পদ্যত ইতি সিদ্ধান্তমভূপেত্য স্থপক্ষমবস্থাপয়তি—এক-প্রকৃতীদং ব্যক্তং, বিকারাশাং সমন্বয়দর্শনাৎ। মৃদন্বিতানাং শরাবাদীনাং দৃষ্টমেকপ্রকৃতিহং। তথা চারং ব্যক্তভেদঃ স্থ-ছঃখমোহান্বিতো দৃশ্যতে। তত্মাৎ সমন্বয়দর্শনাৎ স্থাদিভিরেকপ্রকৃতীদং বিশ্বমিতি।

এবমুক্তবানসুযুজাতে—অথ প্রকৃতির্বিকার ইতি কথং লক্ষিতব্যমিতি। যক্ষাবস্থিতক্ত ধর্মান্তর-নির্ভী ধর্মান্তরং প্রবর্ততে, সা প্রকৃতিঃ।
যন্ধর্মান্তরং প্রবর্ততে নিবর্ততে বা স বিকার ইতি। সোহয়ং প্রতিজ্ঞাতার্থবিপর্যাসাদনিয়মাৎ কথাং প্রসঞ্জয়তি। প্রতিজ্ঞাতং খল্লনে—নাসদাবিভ্রতি, ন সন্তিরোভবতীতি। সদসতোশ্চ তিরোভাবাবিভাবমন্তরেণ ন
কক্ষাচিৎ প্রবৃত্তিঃ প্রবৃত্ত্যুপরমশ্চ ভবতি। মুদি ধল্ববিদ্বিলায়াং ভবিষ্যতি
শরাবাদিলক্ষণং ধর্মান্তরমিতি প্রবৃত্তিভ্রতি, অভূদিতি চ প্রবৃত্ত্যুপরমঃ।
তদেতক্মুদ্ধর্মাণামপি ন স্থাৎ।

এবং প্রতাবস্থিতো যদি সূত\*চাত্মহানমসত\*চাত্মলাভমভ্যুপৈতি, তদাস্থাপসিদ্ধাতো নাম নিগ্রহস্থানং ভবতি। অথ নাভ্যুপৈতি, পক্ষোহ্স্য ন সিধ্যতি।

অমুবাদ। কোন পদার্থের তথাতাব অর্থাৎ তৎপ্রকারতা প্রতিজ্ঞা করিয়া, প্রতিজ্ঞাতার্থের বিপর্যায়রূপ অনিয়মবশতঃ কথাপ্রসঞ্জনকারীর (২১) অপসিদ্ধান্ত অর্থাৎ "অপসিদ্ধান্ত" নামক নিগ্রহন্থান জানিবে।

বেমন সংবস্ত আত্মাকে ত্যাগ করে না ( অর্থাৎ ) সংবস্তর বিনাশ হয় না, এবং অসৎ আত্মাকে লাভ করে না ( অর্থাৎ ) অসৎ উৎপন্ন হয় না—এই সিদ্ধান্ত

<sup>&</sup>gt;। "পজাপেতা" ইতাক বাাবানিং "কক্ষচিবৰ্থক তথাভাবং প্ৰতিজ্ঞান্ত"তি। "প্ৰতিজ্ঞাৰ্থ-বিগৰীয়া"দিতি অমুপেতাৰ্থ-বিগৰীয়াং বিদ্বাহাৰিকাৰ্যঃ। তদেত"বনিষ্কা"দিতাক বাাবাানং — তাংগৰীটাকা।

স্বীকার করিয়া ( কোন সাংখ্যবাদী) নিজ পক্ষ সংস্থাপন করিলেন, যথা—( প্রতিজ্ঞা ) এই ব্যক্ত একপ্রকৃতি, (হেতু) যেহেতু বিকারদমূহের সমন্বয় দেখা যায়। (উদাহরণ) মৃত্তিকাম্বিত শরাবাদির একপ্রকৃতিই দৃষ্ট হয়। (উপনয়) এই ব্যক্তভেদ সেইপ্রকার স্থগতঃখনোহান্বিত দৃত্ত হয়। (নিগমন) স্থাদির সহিত সেই সমন্বয়দর্শনপ্রযুক্ত এই বিশ্ব এক-প্রকৃতি। এইরূপ বক্তা কর্থাৎ যিনি উক্তরূপে নিজপক্ষ সংস্থাপন করিলেন, তিনি (প্রতিবাদী নৈয়ায়িক কর্তুক) জিজ্ঞাসিত হইলেন,—প্রকৃতি ও বিকার, ইহা কিরূপে লক্ষণীয় ? অর্থাৎ প্রকৃতি ও বিকারের লক্ষণ কি? (উত্তর) অবস্থিত যে পদার্থের ধর্মান্তরের নিবৃত্তি হইলে ধর্মান্তর প্রবৃত্ত হয়, তাহা প্রকৃতি। যে ধর্মান্তর প্রবৃত্ত হয় অথবা নিবৃত্ত হয়, তাহা বিকার। সেই এই বাদী (সাংখ্য) প্রতিজ্ঞাতার্থের বিপর্যায়রূপ অনিয়মবশতঃ "কথা" প্রসঞ্জন করিলেন। যেহেতু এই বাদী কর্তৃক অসং আবিভূতি হয় না এবং সং বস্তু তিরোভূত হয় না, ইহা প্রতিজ্ঞাত হইয়াছে। কিন্তু সং ও অসতের তিরোভাব ও আবির্ভাব ব্যতীত কোন ব্যক্তিরই প্রবৃত্তি ও প্রবৃত্তির উপরম হয় না। (ভাৎপর্যা) অবস্থিত মৃত্তিকাতে শরাবাদিরূপ ধর্মান্তর উৎপন্ন হইবে, এ জন্য প্রবৃত্তি অর্থাৎ সেই মৃত্তিকাতে শরাবাদির উৎপাদনে প্রবৃত্তি হয় এবং উৎপন হইয়াছে, এ জন্ম প্রবৃত্তির উপরম অর্থাৎ নির্ত্তি হয়। সেই ইহা মৃতিকার ধর্মসমূহেরও হইতে পারে না [ অর্থাৎ উক্ত সিদ্ধান্তে লোকের যেমন শরাবাদির জন্ম প্রবৃত্তি ও উহার নিবৃত্তি হইতে পারে না, তজপ ঐ শরাবাদিরও উৎপত্তিরূপ প্রবৃত্তি ও বিনাশরূপ নিবৃত্তি যাহা প্রত্যক্ষসিদ্ধ, তাহা হইতে পারে না। কারণ, উক্ত সিকাত্তে মৃত্তিকার ধর্ম শরাবাদিও ঐ মৃত্তিকার তায় সং, উহারও উৎপত্তি ও विमान मारे ]।

এইরূপে প্রত্যবস্থিত হইয়া ( বাদী সাংখ্য ) যদি সংবস্তার বিনাশ ও অসতের উৎপত্তি স্বীকার করেন, তাহা হইলে ইহাঁর "অপসিদ্ধান্ত" নামক নিগ্রহস্থান হয়। আর যদি স্বীকার না করেন, তাহা হইলে ইহাঁর পক্ষ সিদ্ধ হয় না।

টিপ্সনী। এই হৃত্ত বারা "অপদিধান্ত" নামক একবিংশ নিশ্বহন্থানের কক্ষণ হৃতিত হইনাছে। কোন শাল্পদশত দিব্বান্ত যে প্রকার, তৎপ্রকারে প্রথমে উহার প্রতিজ্ঞাই উহার স্বীকার এবং পরে তৎপ্রকারে প্রতিজ্ঞাত দেই দিব্বান্তর বিপর্যায় অর্থাৎ পরে উহার বিপরীত দিব্বান্তর স্বীকারই হৃত্ত্বে "অনিহ্ম" শাক্ষের হারা বিব্যান্ত। তাই ভাষাকার হৃত্ত্বোক্ত "অনিহ্মাৎ" এই পদের ব্যাখ্যাক্ষণে বিদ্যাহ্য,—"প্রতিজ্ঞাতার্থ-বিপর্যায়াৎ"। বাদীর গুতিজ্ঞাত দিব্বান্তর বিপর্যায়ই প্রতিজ্ঞাতার্থবিপর্যায়,

896

তৎপ্রযুক্ত অর্থাৎ পরে দেই বিপরীত দিলান্ত খীকার করিয়াই আরক্ক কথার প্রদক্ষ করিলে তাঁহার "অপ্ৰিদ্ধান্ত" নামক নিঞ্ছোন হয়। ভাষাকার প্রথমে সুত্রার্থ ব্যাখ্যা করিলা, পরে ইহার উলাহরণ প্রদর্শন করিতে কোন সাংখ্য বাদীর নিজপক্ষ স্থাপনের উল্লেখ করিয়াছেন। সাংখ্যমতে সংবস্তর বিনাশ নাই, অসতেরও উৎপত্তি নাই। কোন সাংখ্য উক্ত সিভাস্থানুসারে নিজ পক্ষ স্থাপন कहिरान ए, धरे वाक कार अक शहाि वर्षार ममझ क्यांच्य मून छेलानान अक। कांद्रण, উপাদান-কারণের যে সমস্ত বিকার বা কার্য্য, তাহাতে উপাদানকারণের সময়র দেখা যায়। বেখন একই মৃত্তিকার বিকার বা কার্যা যে শরাব ও ঘট প্রভৃতি, তাহাতে নেই উপাদানকারণ मुखिकांत मुख्यारे थाएक वर्शाय तारे भागवाणि अवा तारे मुखिकारियारे थाएक ध्वर छेशे मुण উगानान अक, हेश पृष्ठे हव । अहेत्रण अहे ति राक्त अन वर्णा किम किम राक्त भनार्थ वा सगर, তাহাও স্থপত্থ-মোহামিত দেখা বায়। অত এব স্থা, ছংখ ও মোহের সহিত এই অগতের সমন্ত্র मर्मनश्रयुक्त धरे क्रगाएत मून छिलामान धक, देश मिस हत । व्यर्थाय ममझ क्रगर यथन स्वयूष्ट्य-মোহাঘিত, তখন হাহার মূল প্রকৃতি বা উপাদানও স্থগুঃখমোহাত্মক এক, ইহা পুর্কোক্তরূপে অস্থমানদিল হয়। তাহা হইলে এই বাক্ত জগং যে, দেই মূল প্রকৃতিতেই বিদামান থাকে, ইহা সৎ, ইহাও সিদ্ধ হয়। কারণ, অনং হইলে ভাহার উৎপত্তি হইতে পারে না। অর্থাৎ বাহা মূল कांबर शर्क हरेंदि विश्वाम शांक, छांशबर क्याबर ध्वकान हरेंदि शांद । नाइद मिन কারণ হইতে ভাহার প্রকাশ হইতেই পারে না। সংকার্যাবাদী সাংখ্য পুর্ব্বোক্তরণে নিজপক্ষ স্থাপন করিলে, প্রতিবাদী নৈয়ায়িক উহা খণ্ডন করিবার জন্ত বাদীকে প্রশ্ন করিলেন যে, প্রকৃতি ও তাহার বিকারের লক্ষণ কি 🛌 তত্তভ্তরে বাদী সাংখ্য বলিলেন যে, যে পদার্থ অবস্থিতই থাকে, কিন্ত ভাহার কোন ধর্মের নিবৃত্তি ও অপর ধর্মের প্রবৃত্তি হয়, সেই পদার্থ ই প্রকৃতি, এবং বে ধর্মের প্রবৃত্তি বা भित्रिक्त इस, त्मेरे धर्मारे विकात। ध्यान मुक्तिका প্রकृति, पर्नेति छाहात विकात। मुक्तिका पर्नेतिकाल পরিণত হইলেও সভিকা অবস্থিতই থাকে, কিন্তু তাহাতে পূর্বাণর্যের নিবৃত্তি হইরা ঘটাদিরাপ অন্ত ধর্মের প্রবৃত্তি বা প্রকাশ হয়। বাদী সাংখ্য এইরূপ বলিলে তথন প্রতিবাদী নৈয়ায়িক বলিলেন বে, অনতের আবির্ভাব অর্থাৎ উৎপত্তি হয় না এবং নতের বিনাশ হয় না, ইহাই আপনার প্রতিজ্ঞাত বা স্বীকৃত দিলান্ত। কিন্তু দতের বিনাশ ও অদতের উৎপত্তি বাতীত কাহারই বটাদি কার্য্যে প্রবৃত্তি এবং উহার উপরম বা নিবৃত্তি হুইতে পারে না। কারণ, যে মৃতিকা অবস্থিত আছে, তাহাতে परानिक्रण धर्याख्य छे थान सरेत्य, धरेक्रण वृतिषारे वृक्तिमान वाकि परानि निर्माण প্রবৃত্ত হয়, এবং দেই মৃত্তিকা হইতে ঘটাদি কোন কার্য। উৎপন্ন হইয়া পেলে, উৎপন্ন হইয়াছে, ইয়া বুৰিয়া দেই কাৰ্য্য হইতে উপরত কর্থাৎ নিবুত হয়। এই যে, সর্কলোকদিল প্রবৃত্তি ও তাহার উপরম, তাহা পুর্বোক্ত সিদ্ধান্তে উপপন্ন হইতে পারে না। কারণ, মৃত্তিকাদি উপাদানকারণে ঘটাদি কার্য্য সর্বাদাই বিদ্যান থাকিলে তদ্বিধ্যে প্রবৃত্তি হইতে পারে না। দিল্প পদার্থে কাহারও প্রবৃত্তি रम मा। প্রবৃত্তি অগাক হইলে তাহার উপরমও বলা বাম মা। আর উক্ত সিলাতে কেবল যে, बिहारि कार्या त्नारकत्र প্রবৃত্তি হয় नां, ইহা নহে, পরত মৃত্তিকার ধর্ম ঘটাদি কার্য্যের উৎপত্তি ও

বিনাশরূপ যে প্রবৃত্তি ও নির্বৃত্তি প্রতাক্ষণিক, তাহাও হইতে পারে না। উৎপত্তি ও বিনাশ তির আবির্ভাব ও তিরোভাবের কথা বলিয়াছেন। ফল কথা, অনতের উৎপত্তি ও সতের বিনাশ থাকার না করিলে পূর্ব্বোক্ত প্রবৃত্তি ও তাহার উপরম কোনজণেই উপগর হইতে পারে না। প্রতিবাদী নৈয়ায়িকের এই প্রতিবাদের সহত্তর করিতে অন্বর্গ ইইয়া বানী নাংখা শেবে যদি সতের বিনাশ ও অন্তের উৎপত্তি প্রাক্তর করেন, তাহা হইলে তাহার পক্ষে "আদিরান্ত" নামক নিগ্রহন্তান হয়। কারণ, তিনি প্রথমে সতের বিনাশ হয় না এবং অনতের উৎপত্তি হয় না, এই সংখ্যা সিদ্ধান্ত খীকার পূর্বাহ নিজ্ঞান বিশ্বাহিন। তাহা খীকার না করিলেও তাহার নিজ পক্ষ দিছা হয় না। তাহাকে বেখানেই কথা হয় করিয়া নাবব হইতে হয়। তাই তিনি আরক কথার ভঙ্গ না করিয়া, তাহার খারু ও চিকারের বিশ্বাহ্ত দিছাতের বিশ্বাহান করিয়া নাবব হইতে হয়। তাই তিনি আরক কথার ভঙ্গ না করিয়া, তাহার খীকার দির্ঘাত্ত" নামক নিগ্রহ্বান ধারা নিগৃগীত চইবেন।

ব্যৱিকার বিশ্বনাথ এথানে সংক্ষেপে সর্লভাবে ইহার উনাহরণ প্রবর্শন করিয়াছেন যে, কোন বাদী 'আমি নাংখ্য মতেই বলিব,' এই কথা বলিয়া কার্যামাত্রই সৎ, অর্থাৎ ঘটাদি সংস্ত কার্যাই ভাহার উপাদান কারণে বিন্যমানই থাকে, এই সিদ্ধান্ত সংস্থাপৰ করিলে, তথন প্রতিবাদী নৈরায়িক বলিলেন বে, তাহা হুইলে সেই বিদামান কার্য্যের আধিন্ডাবরূপ কার্যাও ত নৃৎ, স্থতরাং তাহার জন্তও কারণ ব্যাপার বার্ষ। আর যদি দেই আবির্ভাবেরও আবির্ভাবের জন্মই কারণ ব্যাপার আবশ্রক বল, তাহা হইলে দেই আবিন্ডাবের আবিন্ডাব প্রভৃতি অনস্ত আবিন্ডাব স্বীকার করিতে বাধ্য হওয়ার অনবস্থাদোষ অনিবার্য্য। তথন বাদী যদি উক্ত অনবস্থাদোষের উদ্ধারের জন্ম পরে আবির্ভাবকে অসহ বলিয়া, উহার উৎপত্তি স্বীকার করেন, তাহা হইলে তাঁহার পক্ষে "অপসিদ্ধান্ত" নামক নিপ্রহ-স্তান হয়। কারণ, তিনি প্রথমে সাংখ্যমতানুদারে কার্যামাত্রই সং, অনতের উৎপত্তি হয় না, এই দিছাত স্বীকার করিয়া, উহা সমর্থন করিতে শেষে বাধা হইরা আবিভাবরূপ কার্যাকে অসং বলিহা বিপরীত দিল্ধান্ত স্থীকার করিয়াছেন। পুর্বোক্তরণ স্থলে "বিরুদ্ধ" নামক হেডাভাগ অথবা পূৰ্ব্বোক্ত "প্ৰতিজ্ঞাবিরোধ"ই নিগ্ৰহস্থান হইবে, "অপদিদ্ধান্ত" নামক পৃথক নিগ্ৰহস্থান কেন স্বীকৃত হইছাছে ? এতজ্পুত্রে উজ্লোতক্তের তাৎপর্যা-ব্যাখ্যায় বাচম্পতি মিশ্র যুক্তির হারা বিচারপূর্বাক বলিয়াছেন যে, যে স্থানে প্রতিজ্ঞার্থের সহিত হেতুর বিরোধ হয়, সেথানেই "বিজক" নামক হেত্বা-ভাস বা "প্রতিজ্ঞাবিরোধ" নামক নিগ্রহখান হয়। কিন্ত উক্ত খলে প্রতিজ্ঞার্থরণ প্রথমোক সিদ্ধান্তের সহিত শেষোক্ত বিণরীত সিদ্ধান্তেরই বিরোধবশতঃ পরস্পর বিক্র-সিদ্ধান্তবাদিতা-প্রযুক্ত বাদার অদানর্থা প্রকটিত হওলায় এই "অপদিদ্ধান্ত" পুথক্ নিগ্রহস্থান বলিয়াই স্বীকার্যা। বৌদ্ধ সম্প্রালার ইহাকে নিগ্রহস্থান বলিয়া স্বীকার করেন নাই, ইহা এখানে বুত্তিকার বিশ্বনাথ লিখিয়াছেন। কিন্ত তাঁহারা যে আরও অনেক নিগ্রহস্থান স্বাকার করেন নাই, ইহাও পুর্বেষ বলিয়াছি এবং তাঁহাদিগের মতের প্রতিবাদও প্রকাশ করিয়াছি ।২০।



## সূত্র। হেত্বাভাদাশ্চ যথোক্তাঃ ॥২৪॥৫২৮॥

অমুবাদ। "যথোক্ত" অর্থাৎ প্রথম অধ্যায়ে বেরূপ লক্ষণ বারা লক্ষিত হইয়াছে, সেইরূপ লক্ষণবিশিক্ত (২২) হেডাভাসদমূহও নিগ্র হস্তান।

ভাষ্য। হেরাভাসাশ্চ নিগ্রহস্থানানি। কিং পুনল কণান্তরযোগা-জেরাভাসা নিগ্রহস্থানরমাপরা যথা—প্রমাণানি প্রমেয়স্থমিত্যত আহ যথোক্তা ইতি। হেরাভাসলকণেনৈব নিগ্রহস্থানভাব ইতি। ত ইমে প্রমাণানরঃ পদার্থা উদ্দিষ্টা লক্ষিতাঃ পরীক্ষিতাশ্চেতি।

অমুবাদ। হেরাভাসসমূহও নিগ্রহখান। তবে কি লক্ষণান্তরের সম্বর্ধবশতঃ
অর্থাৎ অন্ত কোন লক্ষণবিশিক্ত হইয়া হেরাভাসসমূহ নিগ্রহখানর প্রাপ্ত হয় ?
বেমন প্রমাণসমূহ প্রমেরর প্রাপ্ত হয়, এ জন্ত (সূত্রকার মহর্ষি) "বংগাক্তাঃ" এই
পদটী বলিয়াছেন। (তাৎপর্যা) হেরাভাসসমূহের লক্ষণপ্রকারেই নিগ্রহখানর
অর্থাৎ প্রথম অধ্যায়ে হেরাভাসসমূহের বেরূপে লক্ষণ কথিত হইয়াছে, সেইরূপেই
ঐ সমস্ত হেরাভাস নিগ্রহখান হয়।

দেই এই প্রমাণাদি পদার্থ অর্থাৎ স্থায়শাস্ত্র প্রতিপাদ্য প্রমাণাদি যোড়শ পদার্থ উদ্দিষ্ট, লক্ষিত এবং পরীক্ষিত হইল।

টিপ্লনী। মহর্ষি প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতি বে ঘাবিংশতি প্রকার নিপ্রহন্ত্বান বণিয়াছেন, তন্মধা হেঘাভাগই চরম নিপ্রহন্তান। ইহা প্রতিজ্ঞাহানি প্রভৃতির ভার "উক্তপ্রাহ্ম" নিপ্রহন্তান হইলেও অর্থলোধ বণিয়া প্রধান এবং অন্তান্তা নিপ্রহন্তান না হইলে সর্প্রশেষে ইহার উদ্ভাবন কর্ত্তব্য, ইহা শুচনা
করিতেই মহর্ষি সর্প্রশেষ ইহার উল্লেখ করিয়াছেন। মহর্ষি সর্প্রপ্রথম প্রত্রে ধোড়শ পদার্থের মধ্যে
হেঘাভাগতে পঞ্চবিধ বণিয়া যথাক্রমে দেই সমন্ত হেঘাভাগের লক্ষণও বণিয়াছেন। কিন্তু দেই
সমন্ত হেঘাভাগতে আবার নিপ্রহন্তান বলায় প্রপ্রহন্ত বে, ধেমন মহর্ষির ক্ষিত প্রমাণ পদার্থ
প্রমেশ্রের সক্ষণাক্রান্ত হইলে, তথন উহা প্রমেশ্রহ্য, তজ্ঞাপ পূর্ব্বোক্তন হেঘাভাগসমুহও কি জল্ল
কোন লক্ষণাক্রান্ত হইলেই তথন নিপ্রহন্তান হয় ? তাহা হইলে দেই লক্ষণও এখানে মহর্ষির
বক্তব্য। এজন্ত মহর্ষি এই প্রত্রে শেষে বলিয়াছেন,—"ব্যথোক্তাঃ"। মর্থাৎ প্রথম মধ্যায়ে হেঘাভাগস
সমূহ যে প্রকারে ক্ষিত হইয়াছে মর্থাৎ উহার যেরূপ লক্ষণ উক্ত হইয়াছে, দেইরূপেই উহা
নিপ্রহন্তান হয়। স্মৃতরাং এখানে আর উহার লক্ষণ বলা অনাবক্তক। ভাষাকারও মহর্ষির উক্তরপই তাৎপর্য্য বাক্ত করিয়াছেন। তাহা হইলে মহর্ষি আবার প্রথমে হেঘাভাগের পৃথক্ উল্লেখ

করিরাছেন কেন ? তাঁহার কথিত চরম পদার্থ নিগ্রহত্থানের মধ্যে হেল্বাভাদের উল্লেখ করিয়া এখানে ভাহার সমস্ত লক্ষণ বলিলেই ত হেখাভাষের ওপ্রজাপন হয়। এতছন্তরে মহর্বির সর্ক-প্রথম স্থান্তর ভাষো ভাষাকার বলিয়াছেন যে, কেবল তত্ত নির্বয়ার্থ জিলীয়াসতা গুরু শিষ্য প্রভৃতির বে "বাদ" নামক কথা, ভাহাতেও হেডাভাগরণ নিগ্রহতান অবগ্র উদ্ভাব্য, ইহা ত্রুনা করিবার জ্ঞাই মহর্বি পূর্বে নিগ্রহতান হইতে পৃথক্রপেও হেরাভানের উল্লেখ করিয়াছেন। ভাষাকারের তাৎপর্যা দেখানে ব্যাথাত হইমাছে (প্রথম থণ্ড, ৬৫—৬৬ পূর্ৱা স্তর্বা)। তাৎপর্যাটাকাকার বাচম্পতি মিশ্র দেখানে বলিগাছেন যে, ছেডা ভাষের পুথক উল্লেখের ছারা বাদবিচারে কেবলমাত্র হেছা ভাগরূপ নিগ্রহত্বানই যে উদ্ভাব্য, ইহাই হৃতিত হয় নাই। কিন্তু যে সমস্ত নিগ্রহস্থানের উদ্ভাবন না করিলে বাদবিচারের উদ্দেশ্র ওল-নিপরেরই ব্যাঘাত হয়, সেই সমস্ত নিপ্রহস্থানই বাদবিচারে উদ্ভাব্য, ইহাই উহার দারা শুক্তিত হইয়াছে। তাহা হইলে হেডাভাসের ভার "নান", "অধিক" এবং "অপ্ৰিলাক" নামক নিগ্ৰহস্থানও যে, বাদ্বিচাৱে উত্তাব্য, ইহাও উহার দারা স্থৃতিত হইয়াছে বুৰা বাৰ। স্থচনাই প্ৰেৰ উদ্দেশ্য। প্ৰে অভিবিক্ত উক্তির ধারা অভিবিক্ত ভব্ত প্ৰচিত হয়। বস্ততঃ প্রথম অধ্যায়ের বিতীয় আহ্নিকের প্রারম্ভে বাদলক্ষণপুত্রে "পঞ্চাবয়বোপপরং" এবং "দিদ্ধান্তাবিক্ষক:" এই পদৰ্বন্ধের বারাও বে, বাদবিসারে "নান", "অধিক" এবং "অপদিদ্ধান্ত" নামক নিগ্রহস্থান উদ্ভাবা বলিয়া ভৃতিত হুইয়াছে, ইহা ভাষাকারও দেখানে বলিয়াছেন এবং পঞ্চাবয়বের প্রয়োগ বাতীতও যে বাদবিচার হইতে পারে, ইহাও পরে বলিয়াছেন। কিন্ত বৃত্তিকার বিশ্বনাধ দেখানে ভাষাকারের ঐ কথার দারাও নিজমত সমর্থন করিয়াছেন বে, বাদবিচারে "ন্যুন" এবং "অধিক" নামক নিগ্রহতানেরও উদ্ভাবন উচিত নছে। ২স্ততঃ যে বাছবিচারে পঞ্চাবয়বের প্ররোগ হয়, তাহাতে "নান" এবং "অধিক" নামক নিগ্রহনান ও উত্তাব্য, ইহাই দেখানে ভাষাকারের তাৎপর্য্য বুঝা বার । নতেৎ দেখানে তাহার পূর্মোক্ত কথা সংগত হয় না ( প্রথম খণ্ড, ৩২৮ পূর্চা জটবা )। বাদবিচারে বে, "নান" এবং "অধিক" নামক নিগ্রহন্থানও উদ্ভাবা, ইহা বার্ত্তিক্কার উল্লোতকরও যুক্তির দারা সমর্থন করিগাছেন। কিন্তু মহানৈগায়িক উদ্যনাচার্য্যের মতাত্মদারে "তার্কিকরক্ষা" গ্রন্থে বরদরাজ "ন্ান", "অধিক", "অপসিছাত্ত", "প্রতিকাবিরোধ", "অনস্থভাবণ", "পুনকক্ত" ও "অপ্রাপ্তকাল", এই সপ্তপ্রকার নিগ্রহন্থান বাদবিচারে উত্তাব্য বলিয়াছেন। তবে ঐ সপ্ত প্রকার নিগ্রহত্থান দেখানে কথাবিজেদের হেতু হয় না, কিন্ত "হেত্বাভাগ" ও "নিরন্থবোজান্তি-ৰোগ" এই নিগ্ৰহস্থানৰত্বই বাদবিচার-স্থলে কথাবিচ্ছেদের হেতু হয়, ইহাও তিনি সর্ব্যাশেষ বলিয়াছেন। বাহুল্য ভয়ে এখানে তাঁহার সমস্ত কথা বাক্ত করিতে পারিলাম না।

মংবির এই চরম প্রে "6" শব্দের বারা আরও অনেক নিগ্রংখান স্থানিত হইরাছে, ইহা অনেকের মত। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ উক্ত মত থওন করিতে বণিয়াছেন যে, তাহা হইলে প্রে "ধথোক্তাঃ" এই পদের উপপত্তি হয় না। কারণ, সেই সমস্ত অহক নিগ্রহুখানে যথোক্তত্ব নাই। কিন্তু মহর্ষির কঠে।ক্ত হেলা ভাসেই তিনি যথোক্তত্ব বিশেষণের উল্লেখ করার বৃত্তিকারোক্ত ঐ অনুপপত্তি হইতে পারে না। শ্রীমন্বাচস্পতি মিশ্রও এই স্কোক্ত "5" শব্দের বারা অনুক্ত সম্ভব্যর

কথা বলিয়াছেন। বরদরাজ ঐ "চ" শব্দের ছারা দৃষ্টান্তনোব, উক্তিদোব এবং আত্মাশ্রমভানি তর্কপ্রতিবাত, এই অফুক্ত নির্গ্নহতানভারের সমুক্তয়ের ব্যাখ্যা করিবাছেন। "বাদিবিনোদ" এছে শঙ্কর মিশ্র ঐ "5" শক্ষের প্ররোগে মহর্ষির উক্ষেত্তা বিবরে আরও অনেক মততেদ প্রকাশ করিয়া-ছেন। শৈবাচার্য্য ভাসর্বজ্ঞ গৌতমের এই স্থতের ব্যাখ্যা করিলা, পরে ইহার স্বারা বালী বা প্রতিবাদীর ভূর্মচন এবং কপোলবাদন প্রভৃতি এবং ভ্লবিশেষে অপশন্ধপ্রোগ প্রভৃতিও নিগ্ৰহস্থান বলিয়া বুঝিতে হইবে, ইহা বলিয়াছেন'। স্বতরাং তিনিও যে ঐ "চ" শক্ষের ছারাই ঐ সমস্ত গ্রহণ করিয়াহেন, ইহা বুঝিতে পারি। কিন্ত বরদরাজ যে, "দৃষ্টান্তাভান"কেও এই সূত্রোক্ত "6" শদের ছারাই কেন গ্রহণ করিরাছেন, ইহা বুঝিতে পারি না। কারণ, দৃষ্টাস্ত পদার্থ হেতৃশুক্ত বা সাধাশুক্ত হইলে তাহাকে বলে দুঠান্তাভাদ, উহা হেত্বাভাদেরই অন্তর্গত। তাই মহবি গৌতম আরদর্শনে দুঠান্তাভাদের কোন লক্ষণ বলেন নাই। বরদরাজ্ঞ পুর্বেষ হেল্লাভাসের ব্যাখ্যা করিয়া, শেষে এই কথা বলিয়াছেন ২ এবং পরে কোন হেল্লাভাসে কিরুপ দুষ্টাস্তাভাগ কিরুপে অন্তত্ত হয়, ইহাও বুঝাইছাছেন। স্নতরাং মহবি হেলাভাগকে নিধাহস্থান বলায় তদ্বারাই পক্ষাভাদ এবং দুটাস্তাভাদও নিগ্রহত্বান বলিয়া কথিত হইগছে। বার্ত্তিক্সারও পুর্বের (চতুর্থ পুত্রগার্ত্তিকে ) এই কথাই বলিয়া, মংবি নিগ্রহস্থানের মধ্যে দৃষ্টাস্তাভাদের উল্লেখ কেন করেন নাই, ইহার সমাধান বরিয়াছেন। শ্রীমদবাচম্পতি নিশ্র সেথানে উদ্যোতকরের তাৎপর্য্য ব্যাথ্যা করিতে মহর্বির এই চরম ভূত্রে "হেত্বাভাদ" শব্দের অন্তর্গত "হেতু" শব্দের দারা হেতু ও দুষ্টাস্ত, এই উভরই বিবক্ষিত বলিয়া "হেত্বাভাদ" শব্দের হারা "হেত্বাভাদ" ও "দ্বষ্টাস্তাভাগ", এই উভয়ই মহর্ষির বিবক্ষিত অর্থ, ইহা বনিয়াছেন। কিন্তু মহর্ষির এরূপ বিবক্ষার প্রয়োজন কি এবং উদ্যোতকরের পূর্ব্বোক্ত কথার উদ্ধণই তাৎপর্য্য হইলে তিনি পরে এই স্ত্রের উক্তরণ আখ্যা কেন করেন নাই ? বাচম্পতি মিশ্রই বা কেন কটবলনা করিয়া ঐকপ ব্যাখ্যা করিতে গিয়াছেন, ইহা স্থাগণ বিচার করিবেন।

ভারশান্তে হেতৃ ও হেরাভানের অরণ, প্রকারভেদ ও তাহার উনাহরণাদির ব্যাথা। অতি বিভৃত ও ছরহ। বৌদ্দশ্রেদারও উক্ত বিষয়ে বহু স্থন্দ্র বিচার করিয়া গিয়াছেন। দিও নাগ প্রভৃতির মতে পক্ষে সন্তা, দপক্ষে সন্তা এবং বিপক্ষে অসন্তা, এই লক্ষণ এয়বিশিষ্ট পদার্থ ই হেতৃ এবং উহার কোন লক্ষণশৃত্য হইলেই তাহা হেরাভাস। উক্ত মতানুসারে স্প্রাচীন আলক্ষারিক ভাষ-হও ঐ কথাই বনিয়াছেন । বস্তুবন্ধ ও দিও নাগের হেতৃ প্রভৃতির ব্যাথার উল্লেখপূর্বক

১। এতেন ছ্র্ক্টেনকপোলবারিআহীনাং সাধনাত্পথোগিছেন নিএইছানত্বং বেবিতথাং। নিম্নকধায়াত্বপশ্লাহীনাকণীতি।—"ভাষ্ট্রার", অপুনান পথিছেকের শেষ।

 <sup>।</sup> ন প্রি ং কিমিতি চেপ্রুইায়ালাস-লক্ষণন্।

অন্তর্ভাবো বততেবাং ক্রেলালাসের প্রথ ে—তার্কিকংকা।

সন্পক্ষে সভূবে সিজো বাহেওজন্বিপক্ষতঃ।
 হেতুজিবক্ষণো জেলো হেতুজিলো বিপর্বাহাৎ । — কাব্যালছার, এম পঃ, ২১শ।

উদ্যোতকর "ভারবার্তিকে"র প্রথম অধ্যান্ত (অবয়ব বার্থার) তাঁহাদিগের সমন্ত কথারই সমালোচনা ও প্রতিবাদ করিয়া থণ্ডন করিয়া গিয়াছেন। বাচম্পতি মিশ্র তাহার বার্থা করিয়া গিয়াছেন। উদ্যোতকরের হেরাভাসের বহু বিভাগ এবং তাহার উদাহরণ বার্থাও অতি ছর্মোর । সংক্ষেপে ঐ সমন্ত প্রকাশ করা কোন রূপেই সম্ভব নহে। তাই ইচ্ছা সর্বেও এথানেও রথামতি তাহা প্রকাশ করিতে পারিলাম না। বৌদ্ধগ্রে শৈবার্যার্থা ভানর্মজ্ঞও তাঁহার "ভারদারে" হেরাভাসের বহু বিভাগ ও উদাহরণাদির হারা তাহার ব্যাথা। করিয়া গিরাছেন। তাহা ব্রিলেও ঐ বিষয়ে অনেক কথা বুঝা বাইবে। দিও নাগ প্রভৃতি নানা প্রকার প্রতিজ্ঞাভাগ ও দৃষ্টান্তাভাগ প্রভৃতিরও বর্ণনপূর্মক উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছিলেন। দিও নাগের ক্ষুদ্র প্রত্থ "ভারপ্রবেশে"ও তাহা দেখা যায়। বৌদ্ধস্প্রদারের ভায় তাহাদিগের প্রতিহ্নী অনেক মহানৈরাম্বিকও বহু প্রকারে শপ্রতিজ্ঞাভাগ প্রভৃতিরও বর্ণন করিয়াছেন এবং অনেকে দিও নাগের প্রকাশ করিয়াছি এবং "প্রফাভান" প্রভৃতিরও বর্ণন করিয়াছেন এবং অনেকে দিও নাগের প্রকাশ করিয়াছি এবং "প্রফাভান" বা "প্রতিজ্ঞাভাগ" প্রভৃতি বে হেরাভাসের কথা কিছু প্রকাশ করিয়াছি এবং "প্রফাভান" বা "প্রতিজ্ঞাভাগ" প্রভৃতি বে হেরাভাসেই অক্তর্পুত বলিয়া তত্ত্বর্গী মহর্ষি গৌতম তাহার পৃথক্ উল্লেখ করেন নাই, ইহাও বনিয়াছি। জয়ন্ত ভট্টও দেখানে ঐ কথা স্পষ্ট বিলিয়াছেন (প্রথম খণ্ড, ০২ পূর্চা ও ২৪৭-৪৮ পূর্চা লেইব্য)।

ভাষাকার এখানে শেষে তাঁহার ব্যাখ্যাত সমস্ত শান্তার্থের উপসংহার করিতে বলিয়াছেন যে, সেই এই প্রমানাদি পদার্থ উদ্দিষ্ট, লক্ষিত ও পরীক্ষিত হইল। অর্থাৎ প্রমানাদি বোড়শ পদার্থ ই ভায়দর্শনের প্রতিপাদা। এবং উদ্দেশ, লক্ষ্ণ ও পরীক্ষার হারা সেই সমস্ত পদার্থের প্রতিপাদন বা তত্ত্বজ্ঞাপনই ভায়দর্শনের ব্যাপার। সেই ব্যাপার হারাই এই ভায়দর্শন তাহার সমস্ত প্রয়োজন দিক্ষ করে। স্থতরাং মহর্ষি গোতম দেই প্রমানাদি বোড়শ পদার্থের উদ্দেশপূর্ক্ত লক্ষণ বলিয়া জনেক পদার্থের পরীক্ষা করিয়াছেন। মহর্ষির কর্ত্তব্য উদ্দেশ, লক্ষণ ও পরীক্ষা এখানেই সমাপ্ত হইয়াছে। স্থতরাং ভায়দর্শনও সমাপ্ত হইয়াছে।

মহবির শেষোক্ত ছই করে "কথকাভোক্তিনিরপা-নিগ্রহন্থানম্বপ্রপ্রকরণ" (१) সমাপ্ত হইরাছে এবং মপ্ত প্রকরণ ও চতুর্বিশংতি করে এই পঞ্চম অধ্যারের বিতীয় আহ্নিক সমাপ্ত হইরাছে। এবং বাচন্দাতি মিশ্রের "ভারক্তীনিবদ্ধ" প্রস্থান্ত্যারে প্রথম হইতে ৫২৮ করে ভারদর্শন সমাপ্ত হইরাছে। তাৎপর্যাটকাকার প্রাচীন বাচন্দাতি মিশ্রই যে, "ভারক্তীনিবদ্ধে"র কর্তা, ইহা প্রথম পঞ্জের ভূমিকার বলিয়াছি এবং তিনি যে, ঐ প্রছের সর্বশোষোক্ত মোকের সর্বশোষে "বস্তব্ধ-বস্তব্ধন্দরে" এই বাক্যের হারা তাহার ঐ প্রস্থব্দাপ্তির কাল বলিয়া গিয়াছেন, ইহাও বলিয়াছি। বাচন্দাতি মিশ্রের প্রযুক্ত ঐ "বংসর" শব্দের হারা বাহারা শকাক্ষ প্রহণ করেন, তাহাদিগের মতান্ধারেই আমি পূর্কে করেক কলে গুরীর দশম শতাকা তাহার কাল বলিয়া উল্লেখ করিয়াছি। কিন্তু "বংসর" শক্ষ হারা অনেক স্থলে "সংবং"ই গৃহীত হইরা থাকে। তাহা হইলে ৮৯৮ সংবং অর্থাৎ ৮৪১ প্রাক্তের বাচন্দাতি মিশ্র "ভারস্থানিবদ্ধ" রচনা করেন, ইহা বুঝা যায় এবং তাহাই প্রকৃতার্থ বিলিয়া প্রহণ করা হার। কারণ, উন্নরনাচার্য্যের "গক্ষণাবলী" প্রস্তের শেষাক্র

শ্লোকে তিনি ৯০৬ শকান্দে (৯৮৪ খুঠান্দে ) ঐ গ্রন্থ রচনা করেন, ইহা কথিত হইরাছে। এবং উদয়নাচার্য্য বাচম্পতি মিশ্রের "ভারবার্ত্তিক-তাৎপর্য্যানীক"র "ভারবার্ত্তিক-তাৎপর্য্যানিজ্ঞতি" নামে যে টাকা করিরাছেন, ভাহার প্রায়ন্ত তাঁহার "মাতঃ সর্ম্বতি"—ইত্যাদি প্রার্থনা-শ্লোকের ছারা এবং পরে তাঁহার অভান্ত উক্তির ছারা তিনি যে বাচম্পতি মিশ্রের অনেক পরে, তাঁহার বাগোত ন্যারবার্ত্তিকতাৎপর্য্যা পরিগুদ্ধর প্রথম করিবার উদ্দেশ্রেই "ন্যারবার্ত্তিকতাৎপর্য্যা পরিগুদ্ধির জন্যই প্রথমে সর্ম্বতী নাভার নিকটে করিপ প্রার্থনা করিরাছেন এবং শেই পরিগুদ্ধির জন্যই প্রথমে সর্ম্বতী নাভার নিকটে করিপ প্রার্থনা করিরাছেন, ইহা ম্পান্ত বুঝা যার। এইরূপ আরও নানা কারণে বাচম্পতি মিশ্র যে উদ্যানাচার্য্যের পূর্ক্তর্ত্তা, তাঁহারা উভরে সমসাম্যান্তিক নহেন, এ বিষয়ে সম্পেহ নাই। স্মৃত্তরাং বাচম্পতি মিশ্রের "ব্যক্ত-বন্ধ্যবংসরে" এই উক্তির ছারা তিনি যে খুঙীর নবম শতান্ধার মধ্যভাগ পর্যান্তই বিদ্যান ছিলেন, ইহাই বুঝিতে হইবে। তাঁহার অনেক পরবর্ত্তা মিথিলেশ্বরম্থরি শ্বিতিনিজ্ঞকার ব'চম্পতি মিশ্র "ন্যারস্থতীনিবন্ধে"র রচ্মিতা নহেন। তিনি পরে নিজমতান্ধ্যারে "নাারস্থতোনার্ন্ত" নামে পৃথক্ গ্রন্থ রচনা করেন?। তাঁহার মতে ন্যায়দর্শনের স্ক্রেসংখ্যা ২০১। অন্যান্য কথা প্রথম থণ্ডের ভূমিকার দ্রন্তীরা ৷ গ্রাহার মতে ন্যায়দর্শনের স্ক্রেসংখ্যা হত্তা। অন্যান্য কথা প্রথম থণ্ডের ভূমিকার দ্রন্তীরা ৷ তাঁহার মতে ন্যায়দর্শনের স্ক্রেসংখ্যা হত্ত।

বোহক্ষপাদমূষিং ন্যায়ঃ প্রত্যভাদ্বদতাং বরম্।
তক্ষ বাৎস্যায়ন ইনং ভাষ্যজাতমবর্ত্তরং॥
ইতি শ্রীবাৎস্যায়নীয়ে স্থায়ভাষ্যে পঞ্চমোহধ্যায়ঃ॥

অনুবাদ। বক্তৃগণের মধ্যে শ্রেষ্ঠ অক্ষণাদ ঋবির সম্বন্ধে যে ভায়শান্ত প্রতিভাত হইয়াছিল, বাংস্থায়ন, তাহার এই ভাষ্যসমূহ প্রবর্ত্তন করিলেন অধীৎ বাংস্থায়নই প্রথমে তাহার এই ভাষ্য রচনা করিলেন।

শ্রীবাৎস্তায়নপ্রণীত ক্রায়ভাষ্যে পঞ্চম অধ্যায় সমাপ্ত॥

টিপ্রনী। ভাষ্যকার দর্জনেষে উক্ত লোকের ছারা বলিরাছেন যে, এই ভাষণাত্র অকপাদ থাবির সম্বন্ধে প্রতিভাত হইরাছিল। অর্থাৎ ভাষণাত্র অনাদি কাল হইতেই বিলামান আছে। অকপাদ থাবি ইহার কর্তা নহেন, কিন্তু বক্তা। তিনি বক্তৃপ্রেষ্ঠ, স্বতরাং ভাষণাত্রের অতিহর্জোধ তত্ব ক্ত্র হারা স্থপালীবক্ষ করিয়া প্রকাশ করিতে তিনি সমর্থ। তাই ভগবদিছায় তাঁহাতেই এই ভাষ্যশাত্র প্রতিভাত হইয়াছিল। তায়কার উক্ত লোকের পরার্মে তিনি যে, বাংভাষন নামেই স্থপ্রদিক্ষ ছিলেন এবং তিনিই প্রথমে অক্ষপাদ থাবির প্রকাশিত ভাষণাত্রের এই ভাষ্যশমূহ কর্থাৎ সম্পূর্ণ ভাষা রচনা করিয়াছেন, ইহাও বাক্ত করিয়া গিয়াছেন। অহল্যাপতি গৌঙম মুনিরই নামান্তর অক্ষপাদ, ইহা "ক্রন্প্রার্মের বচনাত্র্যারে প্রথম বণ্ডের ভূমিকায় বলিয়াছি। স্থপাটীন

শ্রীবাচশ্শতিমিত্রেশ মিথিলেখংস্কিরা।
 লিখাতে মৃনিমূর্জবানীলৌতমসতং মহৎ ।—"প্রাহস্থরোক্তারে"র প্রথম মোক।

ভাদ কবি তাঁহার "প্রতিমা" নাটকে যে মেগতিথিও ভারশাত্রের উল্লেখ করিরাছেন", দেই মেধাতিপিও অংল্যাপতি গৌতমেরই নামাস্তর, ইহা পরে মহাভারতের বচন বারা ব্রিয়াছি। স্তরাং ভাদ কবি বে মেধাতিথির আরশান্ত বলিয়া সৌত্মের এই ভারশান্তেইর উল্লেখ করিয়াছেন, এ বিষয়ে সন্দেহ নাই। মহাক্ৰি কালিদাস ভাঁহার প্রথম নাটক "মাণ্ডিকাগ্নিমিত্রে" স্ক্রীপ্রে সসন্মানে যে ভাস কবির নামোরেও করিয়াছেন, তিনি যে খুইপুর্ববর্ত্তী স্থপাচীন, ইহাই আমরা বিখাদ করি এবং তিনি যে কৌটলোরও পূর্মবর্তা, ইহাও আমরা মনে করি। কারণ, ভাদ কবির "প্রতিজ্ঞাবৌগজরায়ণ" নাটকের চতুর্থ অঙ্কের "নবং শরাবং স্লিক্সা পূর্ণং" ইত্যাদি লোকটি কৌটিলোর অর্থাজের দশ্ম অধিকরণের তৃত্যীর অধ্যান্তের শেবে উক্ত হইরাছে। কৌটলা দেখানে "ৰূপীহ শ্লোকো ভবতঃ"—এই কথা বলিয়াই অনা শ্লোকের সহিত ঐ শোকটা উদ্ধৃত করিয়াছেন। কিন্ত ভাগ কবিও যে পরে তাঁহার স্বকৃত নাটকে অন্যের রচিত ঐ শ্লোকটা উচ্চত করিয়াছেন, এ বিষয়ে কোন প্রমাণ পাওয়া বার না। দে বাহা হউক, ভাস কবি বে, গৃষ্টপূর্ববর্ত্তী মুপ্রাচীন, এ বিষয়ে আমাদিগের সন্দেহ নাই এবং তাঁহার সময়েও যে মেধাতিপির ন্যায়শাস্ত্র বলিয়া গৌতমপ্রকাশিত এই ন্যায়শাস্ত্রের প্রতিষ্ঠা ছিল এবং ভারতে ইহার অধ্যয়ন ও অধাপনা হইত, ইহাও আমরা উাহার পুর্বোক্ত ঐ উক্তির বারা নিঃসন্দেহে ব্ঝিতে পারি। ভাষাকার বাৎস্তায়নও বে, গৃষ্টপূর্ব্ববর্ত্তা স্মপ্রাচীন, এ বিবরেও পূর্বে কিছু আলোচনা করিয়াছি। কিন্তু ভাহার প্রকৃত সময় নির্দারণ পক্ষে এ পর্যান্ত আর কোন প্রমাণ পাই নাই।

বাৎস্থায়নের অনেক পরে বিজ্ঞানবাদী নবাবৌদ্ধ দার্শনিকগণের অভাদরকালে মহানৈয়ারিক উদ্যোতকর সেই বৌদ্ধ দার্শনিকগণের প্রতিবাদের থপ্তন করিয়া গৌতমের এই ন্যায়শাস্তের পুনঃ প্রতিষ্ঠা করেন। তিনি তাঁহার "ন্যায়বার্তিকে"র প্রারম্ভে বলিয়াছেন,—"বদক্ষপাদঃ প্রবরো মুনীনাং শমায় শাস্তাং জগতো জগাদ। কুতার্কিকাজ্ঞাননিয়্তিহেতুঃ করিয়াতে তদ্য ময়া নিবন্ধঃ"। চীকাকার বাচম্পতি মিশ্র এখানে দিঙ্গাগ প্রভৃতি জীবিত না থাকিলে উদ্যোতকরের বুদ্ধিত্ব কুতার্কিক বলিয়া ব্যাঝা করিয়াছেন। কিন্ত দিঙ্গোগ প্রভৃতি জীবিত না থাকিলে উদ্যোতকরের "ন্যায়বার্তিক" নিবন্ধ তাঁহাদিগের অজ্ঞান নিয়ত্তির হেতু হইতে পারে না। পরস্ত পঞ্চম অধ্যাবের দিতীয় আহ্লিকের ছানশ ক্রের বার্ত্তিকে উদ্যোতকর দিঙ্গাগের প্রতিজ্ঞালক্ষণের থপ্তন করিতে বলিয়াছেন,—"বন্ধু ব্রবীধি দিল্লান্তপরিগ্রহ এর প্রতিজ্ঞা" ইত্যাদি। দেখানে বাচম্পতি মিশ্র ব্যাঝা করিয়াছেন,—"বন্ধু ব্রবীধি দিঙ্গাগ"। বাচম্পতি মিশ্রের ঐক্রপ ব্যাঝান্থগারে মনে হয় বে, উদ্যোতকর দিঙ্গাগের জ্বাবিত থাকিতেই তাঁহার কথার প্রতিবাদ করিয়াছিলেন। উদ্যোতকর দিঙ্গাগের ক্ষর্ব ব্যবন্ধুর অনেক কথারও উল্লেখ করিয়া প্রতিবাদ করিয়াছেন। পাশ্যান্ত বনেক ঐতিহাদিকের

<sup>&</sup>gt;। রাব্য:—ভোঃ কাপ্রবার্গেরেছমি, সাকোশাসং বেরমধীরে, মানবীয়ং বর্মপান্তং, মার্হেরর বোগপান্তং, বার্হশান্তামর্থপান্তং, মেরাতিবের্নারপান্তং, প্রাচেতসং প্রান্ধকরক"।—প্রতিমা নাটক, পর্কম কম্ব।

২। মেবাতিথির্মহাপ্রাজ্যে সৌতমস্তপসি ছিলঃ। বিশ্বপ্র তেন কালেন পদ্ধাঃ সংস্থাবাতিক্রমঃ ।—শান্তিপর্কা, মোক্ষধর্মপর্কা, ২৯০ জ্বাার।

864

মতে পুরীর চতুর্থ শতাকীই বস্তবন্ধর সময় এবং তাঁহার শিবা দিও নাগ পঞ্চম শতাকীর প্রারম্ভ পর্যান্ত জীবিত ছিলেন। এই মত সতা হইলে উদ্যোতকরও পঞ্চম শতাকীর প্রারম্ভই দিও নাগ ও তাঁহার শিবাসপ্রান্তর অজ্ঞান নিবৃত্তির জনা "নাগ্রবার্ত্তিক" রচনা করেন, ইহাই আমরা মনে করি। (পূর্ব্বংক্তা ১৬৫ পূর্তা দ্রষ্টরা)। প্রথম অধ্যান্তর প্রথম আছিকের ০০শ ও ০৭শ স্তেরের বার্ত্তিকের বাাঝার বাচম্পতি মিশ্র "স্থবজ্ব-নক্ষণে" এবং "অত্র স্থবজ্বনা" এইরূপ উল্লেখ করার স্থবজ্ব নামেও কোন বৌত্ত নৈগারিক ছিলেন কি না । এইরূপ সংশ্র আমি প্রথম থণ্ডের ভূমিকার প্রকাশ করিরাছিলাম। কিন্তু ঐ বিবরে কোন প্রমাণ পাওরা বার না। স্থতরাং মুদ্রিত প্রত্বে বস্থবজ্ব শ্বলে স্থবজ্ব মুদ্রিত হইরাছে অথবা বাচম্পতি মিশ্র বেনন ধর্ম্মকার্তিকে কীর্ত্তি নামে উল্লেখ করিয়াছেন, তজ্ঞাপ বস্থবজ্বকে স্থবজ্ব নামেও উল্লেখ করিয়াছেন, ইহাই ব্রিতে হইবে। উপসংহারে আরও অনেক বিবরে অনেক কথা লেখা ছিল, কিন্তু এই প্রন্থের আর কলেবরত্তি প্রভিন্ন আরক্ত কা হওয়ায় তাহারই ইচ্ছামুদারে এখানেই নিবৃত্ত হইলাম। তাহার ইচ্ছা থাকিলে আরক্ত প্রস্তার ব্যামতি অন্যান্য কথা লিখিতে চেন্তা করিব।

হুগ্মান্ট-ছ্যেক-বঙ্গান্ধে যো বঙ্গান্ধ-যশোহরে। প্রামে 'তালখড়ী'নান্দি ভট্টাচার্য্যকুলোত্তবঃ॥ পিতা স্তিখরো নাম যস্তা বিদ্বান মহাতপাঃ। মাতা চ মোক্ষদা দেবী দেবীৰ ভূবি যা স্থিতা। সরোজবাসিনী পত্নী নিজমুক্ত্যর্থমেব হি। यः कानीमानग्रम्वक्षा श्र्वः श्र्ववारशिखरेगः॥ অশক্তেনাপি তেনেদং সভাষ্যং ন্যায়দর্শনম্। যথাকথঞ্চিদ্ব্যাখ্যাতং সর্বশক্তিমদিচ্ছ্য়া॥ পঠल দোষান সংশোধ্য দোষজ্ঞ। ইদমাদিতঃ। পশাস্ত তত্তদ্গ্রহাংশ্চ টিপ্পতামুপদশিতান্॥ मुख्यमांयविद्यारिम विकृतः यद कृष्टि कृष्टि । বাৎস্থায়নীয়ং তদ্ভাষ্যং স্থাৰয়ঃ শোধয়স্ত চ। ভাষ্য-বার্ত্তিক-তাৎপর্যাদীকাদিগ্রন্থবর্ত্মনাম। পরিকারে ন মে শক্তিরন্ধস্থেব স্তত্করে॥ তত্র যক্তাঃ কুপায়ষ্টিঃ কেবলং মেহবলম্বনম। পদে পদে कृशांगुर्रेज्य नमल्डरेमा नस्या नमः॥ । ।

# শুদ্দিপত্র

# B 2

WOL

| পূঠাৰ | অভন                | 95                            |
|-------|--------------------|-------------------------------|
|       | বে যুদ্ধি          | বে বুদ্ধি                     |
| 15    | উহার               | উহার                          |
|       | "হেয়ংতক্ত         | "(हर वज                       |
|       | সম্প্র             | - সম্যগ্                      |
| 2¢    | "इरमदेवस तृगरङ     | "যমেবৈষ বৃগুতে                |
| 20    | "ৰথাতোৱন্ধজিজাদা"  | মতাস্তরে "অথাতো ব্রক্ষজ্ঞাদা" |
| 00    | কণহিত্বাহণ         | কপছিত্বা                      |
| 41    | धहे ऋत             | <b>५</b> हे श्रव              |
| -     | "বৈয়াকরণলঘুমঞ্বা" | "বৈয়াকরণিদিদ্ধান্তমঞ্বা"     |
| 99    | প্রমাশনাহ          | প্রমাণমাহ                     |
| 10    | खमदर्भ तकः         | ত্ৰদরেণু রজঃ                  |
| ve    | ত্যাদি             | हेर्गानि                      |
| 36    | সর্বাকেপা          | সর্বাপেকা                     |
| 205   | প্ররমাপুর          | ঐ পরমাণ্ব                     |
| 30¢   | পরম্পরা            | পরস্পরা                       |
| 338   | বিভাজামান          | বিভজ্যমান                     |
| 330   | क्विवाद बादाहे     | কারিকার দারাই                 |
| 250   | না হাওয়ায় -      | না হওয়ার                     |
| 250   | তত্ত্ব সর্ব্ধভাবা  | তত্ৰ ন সৰ্ব্বভাবা             |
| 301   | স্থাত্র শেষে       | সূত্র-শেষে                    |
| Ser   | জাগরিতাবস্থায      | <b>জাগরিতাবস্থা</b>           |
| . 360 | <b>উ</b> পলন্ধি इस | উপপত্তি হয়                   |
| 148   | দৃষ্টান্তরূপেই     | দৃষ্টান্তরূপে                 |
| 360   | সন্তানভাচবুকোনযুকা | সন্তানানিয়মো নাপি যুক্তঃ     |
| 205   | দৃ'গ্ৰন্থেশা       | দূ ব্যৈতেনা                   |
| 200   | যথোড়পঃ।           | বথোড়,পঃ।                     |
| >68   | এই পুস্তকের        | ঐ পুস্তকের                    |
|       | ক্রেয়বিষয়ের      | ক্রেছবিষয়ের কালভেদে          |

200

|                | The state of the s |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>शृ</b> ही व | ववह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 9.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| אלנ -          | সমিধ প্রবন্ধঃ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | मश्री भ श्री व श |
| 220            | বাথ্য                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | বাাথা                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 126            | मवटीर्थ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | নেৰতীৰ্থ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 221            | চণ্ডালাদিনীচজাতিরও                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | চণ্ডালাদির নীচছাতিজনক                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 205            | यथोकोनर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | यथीकांमर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 204            | ধারণা ও ধানের সমষ্টির                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | श्राद्रशा ७ शान, नमारित                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 570            | একবারে স্পষ্টার্থ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ম্পষ্টার্থ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 233            | তত্ব-জাননিৰ্গক্ষপ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ভন্ত-নিৰ্ণয়ত্ৰপ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 305            | যথাৰ্থকপে অনুমত                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | যথার্থকপে অনুমিত                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 227            | মহর্ষির                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | মহর্ষির                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 223            | হরা                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | पात्रा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 264            | শক্ষ কি অনিতা                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | শব্দ অনিতা                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 210            | গো বাণিকত্ব                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | গোৰ্ব্যাপকত্ব                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 295            | সক্ৰিত্ব                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | সক্ৰিয়ন্ত্                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 590            | <b>च्यार</b> न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ভদুৰণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 229            | এইরূপ বাদীর                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | এইক্সপে বাদীর                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 534            | উদ্ভাবনাই                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | উদ্ভাবনই                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 599            | অপ্রাপ্তির পক্ষেও                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | অপ্রাপ্তিপক্ষেও                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 907            | ভয়কারও                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ভাষাকারও                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 930            | "করাপাভাবাৎ"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | "কারণাভাবাৎ"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 068            | হওয়াৰ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>इ</b> खांब                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                | <b>ट्यम्</b> गार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | প্রমাণং                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 090            | र्नाविद्यम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | र्नाविद्यासन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 01)            | শব্দ ঘটাদির                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | শব্দ ও ঘটাদির                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 011            | ধর্মে ব                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ধর্মের                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 018            | প্ৰন্তিবাক্য                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | প্ৰতিজ্ঞাবাক্য                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ars.           | পদার্থের                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | পদার্থের                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 809            | ইতিপ্ৰদঙ্গাৎ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <b>২তিপ্ৰদলা</b> ৎ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 870            | নিগ্ৰহন্থান                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | নিগ্ৰহ্খান                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 858            | কোন পদার্থের                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | কোন উক্ত পদার্থের                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 806            | বলয়াছেন                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | বলিয়াছেন 🐡                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

| পূঠাৰ | 404                    | . 35                     |
|-------|------------------------|--------------------------|
| 802   | আধ্যাতে পদের           | আথাত-পদের                |
| 860   | আর বাহ                 | আর বাহা                  |
|       | ভন্মলত্বাৎ             | ভ্নাূল্যাৎ               |
| 848   | वह खब                  | এই স্থা                  |
| 849   | প্ৰকৃত্ত               | পুনকক                    |
|       | বিক্লছে প্রবোজনবন্ধ    | বিক্তমপ্রাঞ্চনবর         |
| 869   | সাহৰ্য                 | <b>নাৰ্</b> ৰ্য্য        |
| 848   | "कार्यावामकार"श्रानत   | "কাৰ্য্যব্যাদকাৎ"এই পদের |
| 869   |                        | ন্তায়শান্তে এই          |
| 814   | ক্তার <b>শা</b> ত্তেইর |                          |

# পরিশিষ্ট।

## প্রথম থণ্ডে—

| পূঠাক      |     | 466                                     | তদ্ব                              |
|------------|-----|-----------------------------------------|-----------------------------------|
| (ভূমিকায়) |     | উদ্যোতকর                                | উদ্যোতকর                          |
| > "        | *** | इर्लवाः                                 | इर्ल्याः                          |
| 20124      | *** | ভন্ত-নিৰ্ণাধ্                           | <b>७</b> इ-निर्गेनीय्             |
| 28         | *** | निक्श-मर                                | সিক্ষর্ৎসং                        |
|            |     | আগচ্ছংত                                 | আগদ্ধংতী                          |
| 06         | *** | ইছোনঃ কিমণি                             | ইচ্ছামি কিমপি                     |
| 01         | *** | টাকা হইতে পারিয়াছিল না।<br>ইচ্ছাম ইতি। | টীকা হয় নাই।<br>ইচ্ছামীতি।       |
| 60         |     | অনুসন্ধান বারা ফলে                      | অনুসন্ধান থারা<br>এই মতটি কেহ জৈন |
| 201        | *** | এই মতটি জৈন ভার গ্রন্থেও দেখা বার।      | মতও বলেন, কিন্তু আনক              |
|            |     |                                         | জৈন প্রছে অন্তর্গ মত<br>আছে।      |

### বিতীয় খণ্ডে—

পুঠাছ অভদ

कुछ

২১৭ পূর্রায় ভাষো (৪ পং ) "কেন চ করেনানাগতঃ, কথমনাগতাপেকাতীতসিন্ধিরিতি নৈত-ছেকাং"—এইরূপ পাঠান্তরই আহা।

৩৫৬ পূর্ৱার বিপ্রনীতে "প্রথমে ত্রিহত ছিল, ইহাও চরক বলিয়াছেন"—এই অংশ পরিত্যাজা। ৩৫৮ প্রমার কর্তা কর্বাৎ

সর্ববেশ্যে

ভদ্দিপত্তের

পরিশিষ্টে

অর্থাৎ প্রত্যেককারণতের

অর্থাৎ প্রভাক্ষকারণত্বের

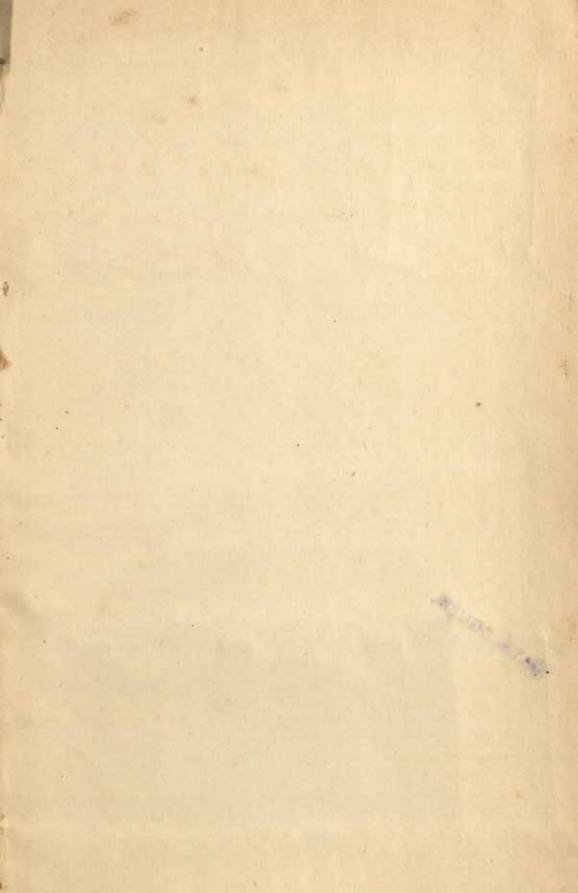
#### তৃতীয় খণ্ডে—

| ৰিতীয় স্চীপত্ৰে—। | 🕩 কণাদস্ত্রের প্রতিবাদ। | কণাদস্ত্ৰের          |
|--------------------|-------------------------|----------------------|
|                    | সমালোচনা ও              | সমালোচনা ও প্রতিবাদ। |
|                    | श्रुगावांको -           | শ্ভবাদী—             |
| 18                 | "অবিভাগাদিভি            | "ন কর্মাবিভাগাণিতি   |
| 055                | শশোর্যতঃ।               | শিশোর্যতঃ।           |

## চতুৰ্থ খণ্ডে—

| 88   | তৎকারিস্বা             | ভৎকারিভদ্বা          |
|------|------------------------|----------------------|
| 2000 | বশ                     | বশত:                 |
|      | সম্পাদয়তত             | সম্পাদ্যভীতি         |
| 65   | ৰ নান্তরাণুণ           | ক্লান্ত্রানুপ        |
| 070  | বাৰ্ত্তিককার কাত্যায়ন | বার্ত্তিককার কুমারিল |





N.C.
Philosophy - Nyaya
Nyaya - Philosophy

"A book that is shut is but a block"

GOVT. OF INDIA
Department of Archaeology
NEW DELHI.

Please help us to keep the book clean and moving.

9. 8., 149. N. DELHI.